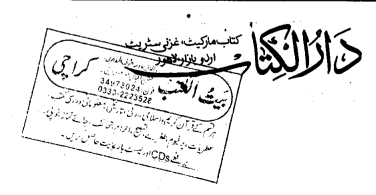


باسمه تعالی جل شانه والزمهم کلمه التقوی و کانواحق بها واهلها دالخ (الفتح: پ۲۲) و ثابت کرد بر ایشال شخن پر بیزگاری و بودند سزاواز بال و ایل آل فتح الرحلی)

فَوَالِكُ نَافِعَهُمْ الْمُعَالِينَ نَافِعَهُمْ الْمُعَالِينَ نَافِعَهُمْ الْمُعَالِينَ نَافِعَهُمْ الْمُعَالِينَ نَافِعَهُمْ الْمُعَالِينَ نَافِعَهُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّا اللَّ

## مولا نامحمه نافع مظلهٔ

کتاب ہذاہیں صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم سے دفاع کے لیے مضامین کی نوعیت کے اعتبار سے چند فعل قائم کردیدے ہیں جن میں بعض اہم اعتراضات کا جواب دیا گیا ہے اور فعل اول کے ابتداء میں قار ئین کے فائدہ کے لیے حضرت صدیق اکبروضی اللہ عنداور جناب عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے خضراحوال شامل کردیدے ہیں۔امیدہے قارئین کرام کتاب لماحظہ فرماکرا طمینان حاصل کرسکیں گے۔



## **ضا**لطه جمله حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب : فواكدنافع حصداول

مصنف : حفرت مولانامحرنافع دامت بركاتهم

ناشر : دارالکتاب، کتاب مارکیث، غزنی سٹریٹ، اردو بإزار، لا مور

طالع : زابدبشر

اشاعت : فروري 2008ء

تيت : /



| باہتمام        | قانونی مثیر                                      |
|----------------|--------------------------------------------------|
| مانظ محمد تديم | مهر عطاء الرحمٰن ، ایڈ دو کیٹ ہائی کورٹ ، لا ہور |
|                | 0300 4356144 .7341966                            |

## فهرس

## فوائد نافعه (حصاول)

\_\_\_\_ فَصْلِ أُول \_\_\_\_

| ۲۱         | صدیق اکبررضی الله تعالی عنه                     | <u> </u>   |
|------------|-------------------------------------------------|------------|
| rr         | لا <b>ت دنام دنسب</b>                           | 🖺 وا       |
| rm         | ل از اسلام قوم میں صدیق " کا مقام               | <b>₹</b>   |
|            |                                                 |            |
| rr         | ملام قبول کرنا<br>ثماعت دین                     | 1 🖺        |
| ro         | فی زندگی اور ماحول کی مشکلات                    |            |
| ry         | نرت کا تصر                                      | ક 🖹        |
| r <u>z</u> | ىدىقى اخلاق كفاركى زبانى                        | o 🖺 .      |
| r^         | ىدىق "كىعبادت مىں قدرتى تاثير                   | <b>→</b> 🖺 |
| r•         | لِ اجرت مدینه                                   | ك 🖺        |
| ۳۱         | رِثُور کی صحبت                                  | <u>ا</u>   |
| mr         | عيت صديقي كاقرآن ميں ذكر                        | ^ <b>B</b> |
| <b>r</b> r | إم غار كے اوقات ميں الل بيت صديق "كي خدمت گزاري | <u> </u>   |
| ســــ      | ر ہے رخصت ہونا اور راستہ میں صدیق اکبڑی خدمات   | 🖺 غا       |
|            | ينه مين آمدادرمعيت صديقي                        |            |
| ro         | حجد نبوی کی بنیا داورصدیق ا کبرگی قربانی        | ^ <u>B</u> |
| <b>~</b> Y | ىدىق اكبرگى مەنى زندگى                          | •          |

| r: Y | غ: وه بدر ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                 |     |  |
|------|---------------------------------------------------------------|-----|--|
| ۳۸   | غزوهٔ احد ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                 | 鱼   |  |
| ۳۱   | واقعرعديبير                                                   |     |  |
| ٣٢   | فق کمہ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |     |  |
|      | غزوؤ حنين                                                     |     |  |
| ۳۳   | غزوهٔ تبوک                                                    |     |  |
| ۳۳   | حج کی امارت ۹ بجری میں                                        |     |  |
| ٣٧   | صدیق « کاامام مقرر ہونا بحکم رسول خدا                         |     |  |
| ٣٧   | صديقي خلافت كے شوام ب                                         |     |  |
| ۵٢   | صديقي خلافت كاابتدائي خطبه                                    |     |  |
| ۵۳   | حضرت علی اوردیگرا کابرین کاخلافت صدیقی کے ساتھ اتفاق واتحاد ۔ |     |  |
| ۵۸   | صدیقی دورخلافت کا ایک مئله اوراس کا تصفیر                     |     |  |
| ٦٢   | صديقي معيشت آخرى ايام ميس                                     |     |  |
| ٦٣   | اوّلیات صدیقی ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ             |     |  |
| 10   | خصوصیات صدیقی                                                 |     |  |
| ٧٨   | ت صديقه رضى الله تعالى عنها                                   | سير |  |
|      | اسم شریف، ولا دت باسعادت                                      |     |  |
| 19   | الل بیت نبوت ہونے کا شرف                                      |     |  |
| Y9   | فضائل صديقة                                                   |     |  |
| ۷٠   | نوخصالنوخصال                                                  |     |  |
| 41   | حفرت صديقة اوعلمي فضيلت                                       |     |  |
| ۷۳   | حضرت صديقة كتلانده                                            |     |  |
| ۷۴   | تعدادمرويات صديقة                                             |     |  |
| ۷۵   | حضرت صديقة كسخادت اورزيد                                      |     |  |

| <b>4</b> 4. | وفات صديقة                                       |          |   |
|-------------|--------------------------------------------------|----------|---|
| ۷٨.         | ب ابی طالب کے متعلق اعتراض                       | شع       |   |
| ۷٨.         | الجواب                                           |          |   |
| ۸٠.         | تائيدازشيعه علماء                                |          |   |
| ۸ſ.         | غاراور صدیق اکبر کے خصوصی فضائل                  | آية      | i |
| ۸۳          | ا ثنین کالقب صحابہ کرام گئی نظروں میں            |          |   |
| ۸۵.         | حفرت عمرٌ كا كلام                                |          |   |
| Y.          | حضرت ابوعبيدة كاتول                              |          |   |
| ٨Y          | حضرت عمرٌ اورحضرت ابوعبيدة دونون كا قول          |          |   |
| ۸4          | شیعه کی طرف سے تائیر                             |          |   |
| ۸۷          | حضرت عثمانٌ كاقول                                |          |   |
| ۸۸          | حضرت علی اور حضرت زبیر کا قول                    |          |   |
|             | حضرت ربيد بن كعب كاقول                           |          |   |
| <b>^9</b>   | حضرت حسان بن ثابت مل تول                         | <b>a</b> |   |
| 9.          | ايكنحوى ضابطه                                    |          |   |
| 91          | لفظان اور حضرت الو بمرصديق في                    |          |   |
| 91          | سفر ہجرت اور آیۃ غارے متعلق شیعہ اکابر کے بیانات |          |   |
| 9.          | آ څرکلام                                         |          |   |
| 99          | شرکت جہاد کا اعتراض                              | عدم      |   |
| 99          | الجواب                                           |          |   |
| 99          | حفزت سيدنا ابو بكرصديق فللمستحم علقات            |          |   |
| 1+1         | شیعه کی طرف سے اس مسئلہ کی تائید                 | ₿        |   |
| 1-1-        | حفرت سيدناعمر كم متعلقات                         |          |   |

| 1•0                  | تائيدمسكاه ازشيعه                      |          |   |
|----------------------|----------------------------------------|----------|---|
| 1+4                  | ِ جنگ سے فرار کا جواب                  | محاذ     |   |
| 1+4                  | غزوهُ احد                              |          |   |
| I•A                  | غزوهٔ حنین                             |          |   |
| ···                  | لدرسول ہونے سے انکار کاطعن             | خلية     |   |
| III                  | الجواب                                 |          |   |
| II ~                 | الزامی جواب                            |          |   |
| <u>- ۲۱۱</u>         | •                                      |          | f |
| كاطعن ٢١١            | عسل وكفن وفن كيموقع يرغير حاضري        |          |   |
|                      | الجواب                                 |          |   |
| 11.                  |                                        |          |   |
| 119                  | حدیث کی روایات                         |          |   |
| ırr,                 | حفزت عائشه صديقة سيمروي روايت          |          |   |
| irr                  |                                        |          |   |
| Irr                  | كيفيت صلوة جنازه                       |          |   |
| 170                  | تائیداتامام مالک کی روایت              |          |   |
| خ کی روایات          |                                        | <b>a</b> |   |
| IF2                  | ابن ہشام اور ابن جریر الطمر ی کی روایہ | <b>.</b> |   |
| ت جنازه کے متعلق ۱۲۸ |                                        |          |   |
| 18.                  | خلاصهروایات                            |          |   |
| Nri                  | تائيىزىد                               |          |   |
| ITT                  | قابل غور                               |          |   |
| IPT                  | ايك ضابطه                              |          |   |

. 0

| ــــــ            | ديگرضابط                                          |          |   |
|-------------------|---------------------------------------------------|----------|---|
| 177               | ٠                                                 |          |   |
| 11 <sup>2</sup> 4 | قا بل غور                                         | <b>a</b> |   |
| IFA               | آخری بات                                          |          | • |
| 179               | ت بیعة ابی بكر فلتة كا <sup>طع</sup> ن            | کان      |   |
| 179               | الجواب                                            |          |   |
| IMY               | فائده ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |          |   |
| ١٣٣               | خلاصة الكلام ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |          |   |
| Irr               | بن ز کو ۃ سے جنگ کرنے کاطعن                       | مأنعد    |   |
| Irr               | الجواب ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |          |   |
| IM                | ب اسامہ بن زیڈ کے متعلق طعن                       | جير      |   |
|                   | الجواب                                            |          |   |
| 107               | بن نویره کے آل کااعتراض اوراس کی وضاحت            | مالك     | ø |
| 101               |                                                   |          |   |
| 169               |                                                   |          |   |
| 141               | اف خطاءوذنوب كاطعن                                | اعتر     | 1 |
| 147               | الجواب                                            |          |   |
|                   | فُصُلِ ذَوْمِر                                    | · · · .  |   |
| YY                | قرطاس اوراس کا پس منظر                            | واقع     |   |
| 174               | ايام مرض الوفات واقعةر طأس كااختصار               |          |   |
| 14.               | ابن کیر گاتحتیق                                   |          |   |

| 141         | 🗉 روايت ام المومنين سيده عا كشه صديقة "                             |          |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|----------|
| 144         | 🗉 روایت عبدالرحمٰن بن ابی بکر ؓ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | <u>4</u> |
|             | 🗉 علامه میمق" کی شخفیق ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         | <b>a</b> |
| 141         | 🛚 توجيهات ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      | <b>A</b> |
| 140         | 🗓 تائد من جانب شیعه ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | <u>4</u> |
| 164         | 🗉 ایک شبهاوراس کاازاله ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         | <u>4</u> |
| 141         | 〗 دی <i>گرگز</i> ارش                                                | <u>4</u> |
| 149         | 📱 امامت صلوة                                                        | <u>A</u> |
|             | 🗉 تائد من جانب شیعه ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | A        |
| 1/1         | 🗉 شيخ الاشعريٌ كا كلام ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         | <b>a</b> |
|             | 🗉 حضرت ابومسعود الانصاريٌ کی روایت 🗕                                | <u> </u> |
| IAT         | 🗉 حفرت شاه ولى اللهُ كَيْحْقِيق ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 1        |
| ΙΛΔ         | 🗉 ازاله شبهات الجواب ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           | 1        |
|             | 🛚 حاصل کلام                                                         | _        |
|             | 🛚 آخرکلام ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      |          |
| 194         | 📱 اختیام بحث بصورت جائزه ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       | <u> </u> |
| Y++         | فىدى <u>ت</u> ايمانى مي <i>ن شك</i> كاطعن                           |          |
| r+1         | 🛚 الجواب                                                            |          |
| r+r         | 🗉 قرائن وشوامد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                 |          |
| r•r         | 🛚 روایت کا جواب                                                     |          |
| <b>r</b> •4 | نا بل اعتر اض روایت کا جواب                                         | j        |
| r.2         | 🛚 الجواب ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                       | <b>a</b> |
|             | 📱 شواېد وقرائن                                                      |          |

| rir          | إعلى ٌ لهلك عمرٌ                             | 🗐 لولا   |
|--------------|----------------------------------------------|----------|
| rir          | الجواب                                       |          |
| rio          | ايك ديگرواقعه                                |          |
| rı∠          | خلاصه کلام                                   |          |
| r19          | له تراوی ک                                   | آھ مسئا  |
| Y19          | مسئله بذا کے اہم عنوانات                     | <b>B</b> |
| rr+          | ابتدائيه                                     |          |
| rri          |                                              |          |
| rri          | ربیلی صورت<br>سیلی صورت                      |          |
|              | دوسری صورت                                   |          |
| rr           | تيسري صورت                                   |          |
| rm           | قرائن                                        |          |
| rrr <u> </u> | ایک وہم کاازالہ                              |          |
| rrr          | خلافت راشده كادور                            | <b>.</b> |
| rmr          | عهد صدیقی دعهد فاروقی                        |          |
| ٢٣٥          |                                              |          |
| trr          | ایک دیگرشبه کاازاله                          |          |
| YMY          | عثانی میں تراوی کا اہتمام                    | 🗐 عبد    |
|              | خواتين كاشمول                                |          |
|              | عبدمرتضوی میں تراویح کاانتظام                |          |
|              | بفرمان رسالت خلفاء راشدین کی انتاع کی تا کید |          |
| roo          | مشاہیر صحابہؓ کا تعامل                       |          |
| ra4          | ابن عباس کاشری مسائل میں طریق کار            |          |
| ra9          | امهات المونين كاطرزعمل                       |          |

| <b>۲</b> 41   | اجماع سکوتی                                    |  |
|---------------|------------------------------------------------|--|
| P41_          | تابعين وتنع تابعين كے فرمودات                  |  |
| <b>۲</b> 46   | ا کابرعلائے امت کے بیا نات                     |  |
|               | تراوی آنمور کعات ایک سوال چراس کا جواب         |  |
|               | تطبيق بين الروايات                             |  |
| <b>r</b> ∠∠_  | الزاميات                                       |  |
| 149_          | خلاصه بحث                                      |  |
|               | : النساء كامسكله (اسلای مدایات کی روشنی میں )  |  |
| rar           | منعة النساء كامنهوم                            |  |
| M=_           | الل سنت كيزويك                                 |  |
| <u> ۲۸۳ –</u> | متعہ کے احکام واوصاف شیعہ کے نز دیک            |  |
| <b>MY_</b>    | نکاح کے احکام واوصاف اہل سنت کے نزدیک          |  |
| ۲۸ <i>۷</i>   | ایک مواز نه<br>شیعوں کے نز دیک متعہ            |  |
| ۲۸۸ <u> </u>  | شیعوں کے زد یک متعہ                            |  |
| ra 9          | شیعه کا جواز متعہ کے لیے استدلال بے            |  |
| 191           | الل سنت كاعدم جواز متعه براستدلال              |  |
| _ r9Y_        | عدم جوازمتعه پراحادیث و آثار سے استدلال        |  |
| m             | ُ حضرت سيد ناعلي المرتضَّىٰ                    |  |
| ۳۰۴           | الزاميات                                       |  |
| ۳۰۲           | افادہ برائے ناظرین کرام                        |  |
| r             | ايك قاعده                                      |  |
| ۳•٩_          | ایک قاعدہ<br>ازالہ شبہات<br>ابن جریج کی روایات |  |
| _ ااش         | ابن جریج کی روایات                             |  |
|               | ابن برج کار جو ع                               |  |

| ۳I۵.         | ديگر تنبيه (ابن جرتج کے متعلق)                                                        |          |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| MIY.         | آ خر بحث اصولی ضابطه                                                                  | <b>B</b> |
| MZ.          | حفرت عمرٌ كاليك خطبه                                                                  |          |
| mrr.         | شاه ولی اللّه کا تائیدی بیان                                                          |          |
| <b>""</b> .  | ايك شبداوراس كاازاله                                                                  |          |
| ٣٢٧.         | عبدالله بن عمر                                                                        |          |
| <b>779</b>   | عبدالله بن عباس                                                                       |          |
| <b>""</b> ". | آیت وروایت کی مزید تشریح                                                              | <b>B</b> |
| <b>"""</b> . | آيت فما استمتعتم كاتثرت بقول ابن عباس                                                 |          |
| <b>mm</b> r. | قراة الى اجل مسمى كاحم                                                                |          |
| <b>77</b> 2. | مسئله متعه میں ابن عباسؓ کا موقف                                                      |          |
| ۳۴٠.         | ازاله شبهات (ابن جرت کی کارروائی)                                                     |          |
| <b>mrm</b> . | ابن جریح کار جوع                                                                      |          |
| אואים        | سیخین ٔ اور حضرت علی کے قول پر ابن عباس کا عناد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |          |
| <b>77</b> 4  | جواز متعه کی روایات کے عدم قبول پر قرائن                                              |          |
| ۳۳۸          | ابن مسعودٌ كا قول اوراس كاجواب                                                        |          |
| rai          | الحازی کی محقیق                                                                       |          |
| rom          | قراة الى اجل مسمى كا جواب                                                             |          |
| ۲۵۲          | جابر بن عبدالله اور سلمه بن اكوع كى روايت كاجواب ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |          |
| <b>71</b>    | عمران بن الحصين عن روايت كاجواب                                                       |          |
| ۳۲۳          | الانتباه (تفسیر نبیثا بوری کے قول پرنفلا)                                             |          |
| ۵۲۳          | اساء بنت الى بكر كى روايت كاجواب                                                      |          |
| 744          | ابوسعيدالخدري كي روايت كاجواب                                                         |          |
| <b>74</b> Å  | امام جعفر صادق" كافرمان                                                               |          |
| <b>749</b>   | فقہائے امت کاموقف (متعد کے مسلدیں)                                                    |          |

|              | ائمه اربعة امام ابوحنيفة امام مالك امام ثافعي اورامام احمد بن حنبل "                                          |          |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ۳۷۰.         | كاموقف                                                                                                        |          |
| <b>72</b> 4. | ابل الظو اہر کا موقف                                                                                          |          |
| <b>7</b> 22. | تحريم متعه كے متعلق ایک اہم واقعہ (خلیفہ مامون الرشید کے دور میں )                                            |          |
| ۳۸۱.         | ق ثلا شرکا مسئله (اسلامی روایات کی روثنی میں )                                                                | ا طلا    |
|              | طلاق ثلاثه كمسكله كى وضاحت (جمهور صحابه اور كبارعلماء كے فرمودات                                              |          |
| ۳۸۲          | کی روشنی میں )                                                                                                |          |
|              | عبدالله بن عمرٌ كا قول                                                                                        |          |
| ۳۸۵          | عمران بن الحصين صلح                                                                                           |          |
| ۳۸۵          | عباده بن الصامت في مستحد من الصامت في المستحد المستحد المستحد المستحد المستحد المستحد المستحد المستحد المستحد |          |
| <b>7</b> 74  | عبدالله بن مسعودٌ                                                                                             |          |
|              | ابو ہر برۃ اور ابن عباس 💴 💴                                                                                   |          |
| ٣9٠          | ابن عباسٌ كافر مان ادران كافتوى                                                                               |          |
|              | حضرت على المرتضلي كفرمودات                                                                                    |          |
| ٣99          | حضرت عثالثٌ كا فرمان                                                                                          | <u> </u> |
|              | حضرت حسن بن علی کا فرمان اور فیصله                                                                            |          |
| ا + ام       | جمہور صحابہ کرام ﷺ کے مسلک کی تائید                                                                           |          |
|              | ازالہ شبہات (ابن عباسؓ کے شاگردوں کی روایات کا تجزیہ)                                                         | <b>a</b> |
|              | طاؤس کی روایت کا شذو فر ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                   |          |
| 4 مهما       | صاحب روایت کااپنی مروی کے خلاف قول وعمل                                                                       |          |
| ام           | ایک عجیب انکشاف (طاؤس کے متعلق)                                                                               |          |
| ۱۱۲          | روایات رکانهٔ پر بحث                                                                                          |          |
| ۱۲           | ابن حجر عسقلانی کی شخفیق                                                                                      |          |
|              | حضرت عمرٌ پرالزام کا جواب                                                                                     |          |

| ſ <b>*!</b> *•. | تائير                                                    | 鱼        |   |
|-----------------|----------------------------------------------------------|----------|---|
| M.              | مريدتائير                                                |          |   |
| ۲۲۲.            | ره بن شعبه پرالزام کا دفاع                               | مغي      |   |
| اسم             | و بن العاص اسلام کی نظروں میں                            | عمر      | 9 |
| rrr.            | نام ونسب قبل از اسلام کردار                              |          |   |
| rrs.            | قبول اسلام                                               |          |   |
| ۳۳۲.            | ايمان كي شهادت                                           |          |   |
| ۲۳۷.            | ا کیک دیگر شهادت                                         | <b>a</b> |   |
| <b>ሶፖ</b> ለ .   | صلاح ونیکی کی شہادت ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |          |   |
| mma.            | بعض دیگر خصائل                                           |          |   |
| rr9.            | روایت مدیث                                               |          |   |
| <b>(</b> 1/11)  | حر بی امور میں صلاحیت                                    |          |   |
| 441             | غزوهٔ ذات السلاسل                                        |          |   |
| mm*             | ا خلاص فی الدین اور محبت نبوی                            |          |   |
| ריריר.          | طبعی صلاحیت اور دیجی اعتماد                              |          |   |
| ۳۳۵             | كىتۇب نبوي اورغمان كى امارت                              |          |   |
| MMZ             | صدیقی اور فاروتی عهدخلافت میں ملی خدمات                  |          |   |
| ۳۵·             | علاقة مصرمين ملى خدمات                                   |          |   |
| ۱۵۲             |                                                          |          |   |
| rat             | واقعة تحكيم                                              |          |   |
| ram             | قا تلانه جمله                                            | 鱼        |   |
| <b>100</b>      | آخرى احوال                                               |          |   |
| <b>10</b> 2     | تارخُ وفات                                               |          |   |
| ۲۵۸             | ایک اشتباه                                               |          |   |

| ran              | 🖺 رفع اشتباه 🌉                                         |          |
|------------------|--------------------------------------------------------|----------|
| ٣١١              | <ul> <li>افغ اشتباه</li> <li>اختماً ی کلمات</li> </ul> |          |
|                  | فَصُٰلِ سَوْمر                                         | •        |
| ,<br>,<br>,<br>, | ا عثانی مطاعن کے جوابات                                | 1        |
| <u> </u>         | 🖹 تهبیدی کلمات                                         |          |
| MAL              | 1                                                      |          |
| M21              | عزوہ بدر میں عدم نثر کت کے اعتر اض کا جواب             | 1        |
| 12m              |                                                        |          |
| ۳ <u>۷</u> ۳     | عزوهٔ احدے فرار کا جواب                                | 1        |
| MZY              | ی بیعت رضوان میں عدم شمولیت کے اعتر اض کا جواب         | 1        |
| rz9              | ا منیٰ میں جا ررکعت نماز کے اعتر اض کا جواب            | 1        |
| ۳۸۱              | <sub>آ</sub> جعه میں اذان ثانی کے ایز اد کا جواب       | <b>1</b> |
| <u> የ</u> አዮ     | مدینه کی چرا گا ہیں مخصوص کر <u>لینے</u> کا جواب       | <b>P</b> |
| ۳۸ <i>۷</i>      | ہ تھکم بن العاص کی جلاوطنی کے اعتر اض کا جواب          | 1        |
| M9               | ا حراق مصاحف کے طعن کا جواب                            | <b>a</b> |
| ra9              | 🗈 ابن مسعودٌ كارجوع                                    |          |
| M94              | 🗈 ابن مسعودٌ كارجوع 🗈 مصحفعثاني پرصحابه كرام كالجماع   |          |
| ۵+۱              | ا صحابة ﷺ برسلو کی ومظالم کے اعتر اضات کا جواب ۔۔۔۔    | <b>a</b> |
| ۵٠١              | 🖺 عبدالله بن مسعودٌ 🖺                                  |          |

| ۵•۸.  | ابن مسعودٌ کے آخری اوقات ۔۔۔۔۔۔۔۔۔                        |                                               |  |
|-------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--|
| ۵۱۰.  | ابوذ رغفاريٌّ                                             |                                               |  |
| اا۵   | ایک داقعہ                                                 |                                               |  |
| ۵1۲.  | ایک دیگر واقعہ                                            |                                               |  |
| 614.  | ابوذرغفاری کے آخری اوقات                                  |                                               |  |
| 614.  |                                                           |                                               |  |
| ۵۲۰.  |                                                           |                                               |  |
| orm.  | ائے حدود میں کوتا ہی کا الزام                             | اجرا                                          |  |
| ۵۳۰.  | و ة'' كے اعتر اض كا جواب                                  | , , <u>, , , , , , , , , , , , , , , , , </u> |  |
| ۵۳۲.  | * <b>*</b>                                                |                                               |  |
| ۵۳۲.  | احادیث نبوی                                               |                                               |  |
| ۵۳۲_  | عبدعثانی کے چندتاریخی واقعات                              |                                               |  |
| ۵۳۲   | عمال کے نام ایک مکتوب                                     | 4                                             |  |
| arr.  |                                                           |                                               |  |
| arr_  | عمال کے نام ایک دیگر کھتوب                                |                                               |  |
| ara_  | فوجی افسروں کے نام کمتوب                                  |                                               |  |
| ۵۳۷.  | اکابرین امت کی طرف سے عہد عثانی کے حق میں صفائی کے بیانات |                                               |  |
| ۵۵۰_  | سالم بن عبدالله كابيان                                    |                                               |  |
| ۵۵۲_  | امام بخاریؓ کا بیان                                       |                                               |  |
| aar_  | ابن العربي المالكيُّ كاقول                                |                                               |  |
| sor.  | فينخ المشائخ جناب عبدالقادر جيلاني "كابيان                |                                               |  |
| ۔ ۵۵۵ |                                                           | ₿                                             |  |
| ۵۵۹_  |                                                           |                                               |  |
| _ ۵۵۹ | رفع اشتباه                                                |                                               |  |
| _IFG  | اختاً می گزارش                                            |                                               |  |

## \_\_\_\_ فَصُلِ جَهَا ذَمِر\_\_\_\_ (مختلف مطاعن کے جوابات)

| ۵۲۲ | به کرام معیار حق اور مداردین ہیں                   | صحا  |   |
|-----|----------------------------------------------------|------|---|
| ۵۲۸ | یث حوض کے متعلق طعن                                | حد   | P |
| ۵۲۹ | الجواب                                             |      |   |
| ۵۷۵ | شيعه کا عجيب استدلال                               |      |   |
| ۵۷۸ | یخ طبری میں منقول معتضد باللہ کے رسالہ کا جواب     | تارز |   |
| ۵۷۸ | رساله کا تعارف                                     |      | _ |
| ۵۸۰ | الطبري كي حكمت عملي                                |      |   |
| ۵۸۱ | آيات سيلي آيت                                      |      |   |
|     | دوسري آيت                                          |      | • |
| ۵۸۷ | الطمرى كے بيانات                                   |      |   |
| ۵۸۹ |                                                    |      |   |
| ۵۹۱ | تیسری آیت                                          |      |   |
| ۵۹۵ | روایات                                             |      |   |
| 69Y | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              |      |   |
| ۵۹۸ | ' · ·                                              |      |   |
| ۵۹۹ | ابوسفیان کا آخرت ہےانکار                           |      |   |
| Y++ | ابوسفیان کے گتا خانہ کلمات                         | ₿    |   |
| Y+1 | آخر بحث                                            |      |   |
| Y+r | عهد نبوي مين حضرت ابوسفيانٌ كم تعلق چندا ہم واقعات |      | , |
| ۲۰۵ | خلاصه کلام                                         |      |   |
| ۲۰۲ | الحکم بن الی العاص کے متعلق طعن کا از الہ          |      | , |

| حضرت امير معاويه بن الى سفيان كم تعلق موجبات لعن وطعن ١٠٤       | ₽   |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| لا اشبع الله كاطعن ٢٠٠                                          | · 🖺 |
| غیر ملت پرمحشور ہونے کاطعن ۱۱۰                                  |     |
| حضرت معاوية ستقل كا فرمان اا٦                                   |     |
| درایت کے اعتبارے                                                |     |
| حضرت معاوید کے لیے دوزخ میں تابوت                               |     |
| باعتباردرایت کے ا                                               |     |
| حضرت معاوية كاعلى المرتضَىٰ سے نزاع ١١٥                         |     |
| حاصل کلام کالام                                                 |     |
| معابدهٔ جنگ بندی ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |     |
| حفزت معاوية رقل كالزام                                          |     |
| حجربن عدى الكندي متوفى ۵۱ هه ـــــــــــــــــــــــــــــــــ  |     |
| عمرو بن الحمق الخزاعي متو في ٥٥١/٥هه                            |     |
| استلحاق زياد كاطعن                                              |     |
| التخلاف يزيد كااعتراض                                           |     |
| بيعت بالاكراه كااعتراض بيعت بالاكراه كااعتراض                   |     |
| عهد نبوی علیقه میں حضرت امیر معاویہؓ کے حق میں اہم واقعات اوران |     |
| کی ملی خدمات                                                    |     |
| مندرجات ' رساله'' کا تجزیه                                      | 4   |
| ارشادات خداوندی سے متعارض ہونا                                  |     |
| قابل غور تابل غور                                               |     |
| فرمودات نبوی سےمتعارض ہونا۔۔۔۔۔۔                                |     |
| فن روایت کے ضوابط کے منافی ہونا                                 |     |
| علمائے امت کے بیانات                                            |     |
| اختای تجزیہ                                                     |     |
| ד ל צען                                                         |     |

|               | فُصُل پَنْجَم                                                                                                            |             |    |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----|
| 400           | فصل بننجمر فصل بننجمر (شیعه الکارای کراچی کاشتهارکا جواب)                                                                |             | ٠, |
| ۲۳۲ <u>-</u>  | (سیعه آن کیدی کرا پی کے استہار کا جواب)<br>نرت ابو بکر میں شرک چیونٹی کی حیال چلتا تھا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | <b>2</b> >  |    |
| 464-          | الجواب                                                                                                                   |             |    |
| 4179_         | رت عمرٌ کا اقرار کہ خدا کی شم میں منافقین میں سے ہوں                                                                     | <b>'2</b> > |    |
|               |                                                                                                                          |             |    |
| 40m_          | الجواب ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                              |             |    |
|               | يرت عائشه صديقة في فتوى ديا كه عثانًا كافر موكيا ہے اس                                                                   | <b>22</b>   |    |
| - aar         | ڭ كر <b>و</b>                                                                                                            | - کوم       |    |
| '400_         | الجواب                                                                                                                   | <b>a</b>    |    |
| 445-          | الجواب<br>کبارعلماءی طرف سے مسئلہ ہذاک تائید                                                                             |             | ,  |
| 44m_          | دراياً بحث                                                                                                               |             | ٠, |
| 44°_          | افتتام بحث                                                                                                               |             |    |
| - F F F       | ڑوز بیر ؓ،عثمانؓ کے قاتل ہیں اور اس کا خون بہایا ہے                                                                      | طلح         | ā  |
| <b>.</b> ۲۲۲  | الجواب                                                                                                                   |             | -  |
| 44Z.          | جازه                                                                                                                     |             |    |
| AYY.          | دراياً بحث                                                                                                               |             |    |
| 4 <u>4</u> 7. | جائزہ<br>درایٹا بحث<br>راللّد بن مسعودٌ قر آن کی بعض سورتوں کا منکرتھا<br>رل                                             | عبد         |    |
| . 441.        | الجواب                                                                                                                   |             |    |
|               | جع كتب                                                                                                                   | مرا         | f  |

# فوارزافعه دحصه اقل

قالیف مولانامحمرنافع متظله (محری شریف ضلع جمنگ)

## لِنْبِ الْوَلِيْغِينِ الْأَرْبِيْنِ

الحمد لله وكفى والصلوه والسلام على سيد الورى وعلى اله الشرفاء واصحابه النحباء واتباعه الصلحاء صلوه دائمه بدوام السماء والدنياء اما بعد!

جناب نبی اقدس صلی الله علیہ وسلم کے صحابہ کرام رضی الله تعالی عنهم کے سوان فضائل و کمالات اور بعض مطاعن کے جوابات قبل ازیں ہماری طرف سے متعدد الیفات کی شکل میں شائع ہو چکے ہیں۔

اب اس کے بعد مزید ایک سلسلہ "فوائر نافعہ" کے نام سے مرتب کیا ہے۔
اس میں مختلف مضامین فراہم کیے ہیں اور کئی ضروری سوالات اور اہم اعتراضات
کے جوابات ذکر کیے ہیں جن کا پیش کرنا دورِ حاضر کی ضرورت ہے اور ان کا ازالہ ملی تقاضوں کے مطابق ہے۔

کتاب ہذا میں مضامین کی نوعیت سے چند فصل قائم کر دیئے ہیں' ان میں صحابہ کرام سے دفاع کرنا مقصود ہے' کوئی بحث و مباحثہ کا آغاز کرنا منظور نہیں۔

اس طریقہ سے ناظرین کرام کے بہت سے شکوک و شبہات کا ارتفاع ہوسکے گا- (بتوفیقہ تعالیٰ)

اہلِ ذوق احباب سے دعاکی ورخواست ہے کہ مالک کریم ان مسامی کو قبول فرماکر خاتمہ بالایمان نصیب فرمائے، آمین۔



## فصلاول

باسمه تعالى عزوجل شانه

## س**والح صديق اكبر**رض الله عنه

الحمدلله وكفئى وسلام على عباده الذين اصطفى

اللہ تبارک و تعالی نے اپنے دین کے احیاء و ابقاء کے لیے ایک مخصوص جماعت کو منتخب فرمایا جن کی ساری زندگی حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی معیت میں وقف تھی۔ اعلائے کلئہ اللہ لیعنی اللہ تعالی کے نام کو بلند کرنا مقصودِ حیات سجھتے تھے۔ نفسانی اغراض یا ذاتی مفاد کو غرجب اسلام کے سامنے ختم کیے ہوئے تھے۔ زندگی کا نصب العین صرف اللہ تعالی کے تھم کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کی روشنی میں دنیا میں رائج کر کے آخرت کو سنوارنا تھا۔ اس محبوب مقصد کی خاطر اللہ والوں کی اس مختر جماعت نے اپنی جان و مال وابت و افتدار تک سب حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے قدموں پر قربان کر دیا وین اسلام کی کامیابی حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے قدموں پر قربان کر دیا وین اسلام کی کامیابی

#### کے لیے ہر طرح کی قربانی پیش کر کے آخرت کی سرخروئی ماصل کی۔

اصل بات یہ ہے کہ ان حضرات کا یہ دینی ایٹار اور بیہ جذبہ اسلامی فطرت کے طور پر قدرت نے ان میں ودلیت کر دیا۔ یہ انتخاب ازلی تھا جو ان فدایانِ اسلام کے لي مخصوص موا چنانچه حضرت عبدالله بن مسعود رضافية، سے مروى ب كه "خدا تعالى نے اپنے بندوں کے دل دیکھے تو ان میں حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم کے ول کو سب سے بھتر پایا اس لیے ان کو چن لیا اور آپ کو پیغبرینا کر مبعوث فرمایا ، پھر آپ کے ول کے بعد اپنے بندوں کے ول دیکھے تو آپ کے اصحاب کے ول کو سب سے بہتر پایا اس لیے ان کو آپ کا وزیر بنایا اور ان کو ان کے دین کا مرد گار و معاون بنایا جو آپ کے دین کے لیے جنگ کرتے ہیں۔ (کنزالعمال جلد ۲ مسا۱۳ طبع اول) یہ اللہ تعالی کا فضل ہے جس کو جاہے ذالك فضل الله يوتيه من

ىشاءء

نی الحال الله تعالی کی اس منتخب شدہ جماعت کی افضل ترین شخصیت کے چند مختصرے حالات و فضائل پیش کرنا مقصود ہے۔ اللہ تعالیٰ ان سعید روحوں کی برکت ے جاری آخرت بھی درست فرمائے- (آمین)

#### ولادت ونام ونسب

سیدنا حفرت ابوبکر صدیق رضافتن کا اسم گرامی عبدالله القب صدیق و عتیق دونوں ہیں۔ باپ کا نام عثان جن کی کنیت ابو تعافہ بن عامرہے اور آٹھویں پشت مرہ بن كعب ميں حضور نبي كريم صلى الله عليه وسلم سے مل جاتے ہيں۔ والده كا نام سلمه اور ان کی کنیت ام الخیرہے۔

سدنا صدیق کی بیوی کو ام رومان کے نام سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ سیدنا ابو بکر کی ولادت عام فیل سے تین سال بعد عدم ۵۵۳ء میں ہوئی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ دو سال چند ماه چھوٹے ہیں۔

## قبل ازاسلام قوم ميں صديق كلمقام

سیدنا صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اسلام سے پہلے قبائل و اقارب میں راست کوئی، امانت و دیانت میں مشہور سے۔ اہل کمہ ان کو علم، تجربہ اور حنِ خلق کے باعث معزز و محرّم سیجھتے سے خصوصاً علم الانساب اور اخبارِ عرب (اس زمانہ کی بیا علمی فوقیت مسلم متی) کے ماہر سے۔ قوم میں آپ پر صدافت و حقانیت کی بناء پر برا اعتاد تھا۔ قبیلہ بنویتم میں خون بما اور آوان کا فیصلہ صدیق کے ہاتھوں سلیم کیا جاتا تھا۔ جس چیز پر ابو بکر صدیق اتفاق کر لیتے اس کو تمام قریش مان جاتے، ان کے بغیر کوئی دو سرا اقرار کرتا تو کوئی بھی اس کا ساتھ نہ دیتا۔ آپ طبعاً برائیوں اور کمینہ خصاتوں سے محرّز رہتے ہے۔ آپ نے جالمیت ہی میں شراب اپ اوپر حرام کر رکھی تھی اور شراب نوشی میں انسانی آبرو کا نقصان کتے تھے۔ کی نے آپ سے پوچھا کوئی آپ نے شراب بھی پی ہے؟ آپ نے فرمایا: نعوذ باللہ بھی نہیں پی۔ اس کہ بھی آپ نے فرمایا: میں نہیں چاہتا تھا کہ میرے بدن سے بو آگ اور غروت زائل ہو۔ یہ بات نبی اکرم ماٹھ کھی خدمتِ اقدس میں پنجی تو آپ نے دو مرتبہ فرمایا کہ ابو بکر سے کہتے ہیں۔

## اسلام قبول كرنا

آنخضرت صلی الله علیہ وسلم سے سیدنا صدیقِ اکبر رہناتیں کو ابتداء ہی سے خاص انس و خلوص تھا اور آپ کے حلقہ احباب میں داخل تھے، چنانچہ تجارت کے سفروں میں بھی ہمراہی کا شرف حاصل ہو تا تھا۔

سیدنا صدیق اکبر معلی الله سلیم الطبع حق پند اور حق پرست انسان سے کی بی وجہ تھی کہ جب ان کو آنحضور ما آرائی نے دعوت اسلام دی تو آپ نے کچھ پس و چیش نہ کیا فورا قبول کر کے حلقہ بگوشانِ اسلام میں شامل ہوگئے اور اپنی طرف سے امداد و نصرت کا وعدہ کیا جس کو نمایت خوبی کے ساتھ پوراکیا۔ جس روز ایمان لائے امداد و نصرت کا وعدہ کیا جس کو نمایت خوبی کے ساتھ پوراکیا۔ جس روز ایمان لائے

اس روز ان کے پاس چالیس ہزار درہم تھے، آپ نے وہ سب کے سب آنحضور مل اللہ علیہ وسلم مل اللہ علیہ وسلم مل اللہ علیہ وسلم کے اس خرح فلا مرح فلا ہر ہوتی ہے آپ نے فرمایا کہ بجو ابو برکے جس کو میں نے اسلام کی دعوت دی اس نے بچھ نہ بچھ لیس و پیش ضرور کیا۔ "اللہ اکبر" مداتی اکبر عی وہ شخصیت ہے جس کو سب سے پہلے آنخضرت سے مل کر نماز پڑھنے کی سعادت عاصل ہوئی۔

کو تقدم فی الاسلام میں محدثین و مورخین کو کلام ہے گررائح قول اس طرح ذکر کیا جاتا ہے کہ ام المومنین خدیجہ رضی اللہ عنها عورتوں میں، حضرت سیدنا علی وخلافتی، بچوں میں، حضرت زید بن حارثہ وخلافتی، غلاموں میں اور سیدنا حضرت صدیقِ اکبر وخلافتی، آزاد بالغ مردوں میں سب سے اول مومن ہیں۔

(فتح الباري جلدك من ١٣٠ تحت اسلام الي بكر)

#### اشاعتِ دين

صدیق اکبر دخیاتی، نے اسلام لاتے ہی دینِ حنیف کی نشرو اشاعت کی جدوجمد شروع کر دی۔ ان کی کوششوں سے حضرت عثان بن عفان، زبیر بن عوام، عبدالرحمٰن بن عوف، طلحہ بن عبید الله، سعد بن ابی و قاص، ابوعبیدہ ابوسلمہ، خالد بن سعید، ابن العاص رضی الله تعالی عنم جیسے اکابر قوم اسلام میں داخل ہوئے۔ یہ آسانی اسلام کے نجوم آبال ہیں، ان تمام در خشندہ ستاروں کا مرکزِ سمسی صدیقِ اکبر کی ذائے گرامی ہے۔

ادھر کثیر تعداد غلاموں اور لونڈیوں کی تھی جو نورِ اسلام سے منور ہو پھی تھی لیکن اپنے مشرک آقاؤں کے پنجہ استبداد میں گرفتار ہونے کے باعث طرح طرح کی اذبیوں میں مبتلاتھے۔

صدیق اکبر منالٹن نے ان تمام بندگان توحید کو ان کے جفاکار مالکول سے خرید

كر آزاد كرايا، چنانچه بلال اين رباح حبثى، عامرين فبيره، نهديه، وغيره في صديقى جود وكرم سے نجات بائى-

### مکی زندگی اور ماحول کی مشکلات

حضور نی کریم صلی الله علیه وآله وسلم نے بعثت کے بعد کفار کی ایذا رسانی کے باوجود تیرہ برس تک کمه میں دبی تبلیغ و اشاعت کا سلسله جاری رکھا۔ صدیق اکبر رفائی، اس مشکل ترین او قات میں جان، مال، رائے، مشورہ، غرض ہر حیثیت سے پورے متعاون اور کائل دست و بازو رہے۔ چنانچہ ام المومنین عائشہ صدیقتہ رضی الله عنما فراتی ہیں:

ولم يمرعلينا يوم الاياتينا فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم طرفى النهار بكره وعشيه-

حضور صلی الله علیه وسلم برروز میج و شام بهارت می الله علیه و شام بهارت الله الله کرت، ایک دو سرے سے جاتے، دیر تک یہ بدردانہ مجلس راز قائم رہتی۔

(بخاری شریف جلدا ص۵۵۲)

جب قبائل عرب اور عام جمعوں میں حضور ملی تبلیخ و ہدایت کے لیے تشریف کے جانے تو صدیق اکبر رہی تھی، بھی ہمرکاب ہوتے اور اپنی نسب وانی اور کرتے ملاقات کے باعث لوگوں سے آپ کا تعارف کراتے۔

(كنزالعمال جلدا ص ١٩١٩ طبع اول)

کفار نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ طرح طرح کی دست درازی اور تعدی کرتے تو یہ مخلص جل نار ہر موقع پر خود خطرے میں پڑ کر حضور پر نور صلی اللہ علیہ وسلم سے پوری مدافعت کرتے، چنانچہ ایک روز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کعب کے قریب نماز پڑھ رہے تھے تو حقبہ بن ابی معیط نے حضورِ انور کے محلے مبارک میں چاور سے پھندا ڈال دیا۔ "ف حنق حنق شدید" یعنی زور سے گلا گھونٹ دیا،

اد هرسے ابو بکر صدیق رضالین، بنیچ انہوں نے اسے کندھوں سے پکڑ کر دفع کیا اور کہا

یعنی کیاتم ایسے ذاتِ گرای کو قل کرنا چاہتے ہو جس کا فرمان ہے کہ میرا رب صرف اللہ ہے۔

اوتقتلون رجلا ان يقول ربى الله-الله-(بخاري شريف جلداول ص۵۳۳)

#### هجرت كاقصد

غرض جب مشر کین مکہ کے مظالم حد سے بردھ گئے اور ان کی مختیوں، چرہ وستیوں کی انتہا نہ رہی تو موحدین کو ہجرت کی اجازت ہوئی۔ سب سے پہلے چند مسلمانوں نے حضور سائیلی کے فرمان کے مطابق حبشہ کی طرف ہجرت کی ای سلسلہ مسلمانوں نے حضور سائیلی کی فرمان کے مطابق حبشہ کی طرف ہجرت کی ای سلسلہ میں صدیق اکبر رہن گئی ہی ان مصائب و آلام سے تنگ آکر ملک حبشہ کی طرف ترکِ وطن کا ارادہ کر کے نکل پڑے۔ برک الغماد کے مقام پر پینچتے ہیں تو قبیلہ قارہ کے مردار ابن الدغنہ سے ملاقات ہوئی۔ ابن الدغنہ نے کما کہ کمال کا قصد ہے؟ صدیق اکبر رہن گئی فرماتے ہیں کہ مجھے قوم نے جلاوطن کر دیا ہے، اب کسی دو سری جگہ کا ارادہ ہے کہ آزادی سے وہال اپنے رب تعالی کی عبادت کر سکوں۔ ابن الدغنہ نے باجرا س کر کہا کہ

ابن الدغنہ کہتاہے کہ اے ابو بکرا آپ جیسی بزرگ ترین، برگزیدہ اخلاق ہت اس قابل نہیں کہ اس کو ترکِ وطن پر مجبور کیا جائے۔ آپ کی بلند اخلاقی کا تو یہ عالم ہے کہ جس کے پاس خرج نہ ہواس کو کماکر دیتے ہیں اور اپنے رشتہ داروں سے صلہ رحمی کرتے ہیں اور لوگوں کے بوجھ

فان مثلک یا ابابکر لا یخرج ولایخرج انک تکسب المعدوم- تاصل الرحم وتحمل الکل وتقری الضیف تعین علی نوائب الحق فانالک جارارجع-(بخاری شریف جلدا ص۵۵۳) (بوقتِ ضرورت) آپ اٹھاتے ہیں، مہمانوں کو آپ مہمانی دیتے ہیں، صحیح معاملات میں آپ لوگوں کی معاونت اور مدد کرتے ہیں للذا میں آپ کو لوگوں کے شر سے بناہ اور امان میں لیتا ہوں، آپ واپس کمہ تشریف لے چلئے۔

### صديقى اخلاق كفاركى زبانى

ابن الدغنه اور صدیق اکبر رضائی، واپس کمه پنیج- ابن الدغنه نے رات کو اشراف قوم اور سرداران قریش سے صدیق اکبر رضائی، کے معالمہ میں بات چیت کی کہ ایسا آدمی جلاوطنی کے ہرگز قابل نہیں ہے، کیاتم ایک ایسے شخص کو ملک بدر کرنا چاہتے ہو جس کے ایسے عمدہ عادات و اطوار ہیں کہ یکسب المعدوم ویصل الرحم ویحمل الکل ویقری الضیف یعین علی نوائب الحق-

(بخاری شریف جلداص۵۵۲)

صدیق اخلاق کا یہ نمونہ کافر شخص ، خالفِ اسلام کا بیان کردہ ہے، جو شخص صدیق رہائی، سے نہ اسلامی رشتہ رکھنے والا ہے نہ نسبی- صدیق اکبر رہائی، کی بلند کرداری کی یہ مخضری نصور دیکھ کر اہلِ انصاف اندازہ لگا سکتے ہیں کہ صدیق اکبر رخالی، کاکیا مقام ہے۔ اپنوں سے رابطہ کی خوش اسلوبی، غیروں سے انس موانست کا سلمہ، غربوں اور ب نواول کی دل داری اور خدمت گزاری، مہمانوں کی مہمان نوازی، ہر حق کے معالمہ میں صاحبِ حق کی جمایت اور دادری، غرض تمدن و نوازی، ہر حق کے معالمہ میں صاحبِ حق کی جمایت اور دادری، غرض تمدن و معاشرت کاکونسا پہلو ہے جو صدیق اکبر رہی گئی، کے ہاتھ سے چھوٹا ہوا نظر آئے۔ معاشرت کاکونسا پہلو ہے جو صدیق اکبر رہی گئی، کے ہاتھ سے چھوٹا ہوا نظر آئے۔ معاشرت کاکونسا پہلو ہے جو صدیق اکبر رہی گئی، کے ہاتھ سے چھوٹا ہوا نظر آئے۔ اس کے بعد قریش این الدغنہ کی امان اور سفارش کو رد نہ کر سکے اور کئے

گے: "ابو بكركو كمه دوكه وه اين رب كى عبادت بي شك كرے مراتى بات ضرورى

ہے کہ اپنے گھر کی چاردیواری کے اندر اندر ہی نماز اور قرآن مجید پڑھنا ہوگا اور ساتھ یہ ہے کہ "لایستعلن" یعنی عبادت کے وقت آواز بلند نہیں کرنی ہوگی اس لیے کہ فیانیا ان ٹیفنین نیسیاء نیا واہنیاء نیا لینی اپنی عورتوں اور بیٹوں کے متعلق خوف ہے کہ کمیں ان کی نماز دیکھ کراور قرآن من کراثر نہ قبول کرلیں۔"

(بخاری شریف جلد اول ص۵۵۲)

سابقہ گفت و شنید کے بعد ابن الدغنہ نے صدیق اکبر میں اٹنے، کو جاکر کہا کہ ان شرائط و ضوابط کے ماتحت آپ صرف اپنے گھر میں عبادت کر سکتے ہیں۔

یہ مشروط ی اجازت ملنے کے بعد صدیق اکبر رہی تھی، نے یہ کیا کہ اپنے گھرکے صحن میں ایک چھوٹی می مبید تیار کرلی، اس میں اپنے او قاتِ معینہ میں عبادت و تلاوت کرنے لگے۔

## صديق معليني كاعبادت مين قدرتي ما ثير

کان رحلابکاء لایملک بعینیه - لینی صدیق اکبر بهت رو رو کراللہ تعالی کی عبادت کرنے والے شخص تھے اس وقت ان کے آنسو تھم نہیں سکتے تھے - ( بخاری شریف جلداول ص ۵۵۳ )

حسبِ وستور جب گھر کی مسجد میں عبادت و تلاوت کرنے گئے تو کفار، مشرکین کی عور تیں اور اولادیں صدیق اکبر رہ اللہ اللہ کی اس عجیب و غریب روحانی آواز پر جمع ہو جاتیں، اس پر آٹیر اجتماع اور پر کیف مجمع کو دیکھ کر سردارانِ قریش سے نہ رہا گیا، گھبرا کر فور آ ابن الد خنہ کو اطلاع دی کہ بیہ معالمہ تو ہم سے برداشت نہیں ہوسکتا، ابو بکر کو اس تلاوتِ قرآن اور نماز سے بالکل منع کردو۔ بیہ سب چھ ترک کر دیں اور خاموش ہو جائیں۔ اے ابن الد غنہ! ہم نے تیرے عمد کو تو ژنا ناپند جانا ہے اس کی اطلاع پہلے کردی ہے، اس کا انتظام کیا جائے۔

اس معاملہ کو طے کرنے کے لیے ابن الدغنہ ابو بکرصدیق کے پاس پھر پہنچے اور

کما کہ جماری قوم آپ کی عبادت اور قرآن خوانی سے سخت خانف ہے الندا آپ میہ ذکر، میہ عبادت چھوڑ دیجئے یا میں اپنی امان اور پناہ جو میں نے آپ کو قوم سے حفاظت کے لیے دے رکھی ہے واپس لیتا ہوں- ابو بکر صدیق دی اللہ، نے فرمایا کہ

انی ارد الیک حوارک اے این الدغنہ! میں تیری پاہ وامان کو وارضی بحوار الله- تحقی واپس کرتا ہوں، اور اللہ تعالی کی پناہ

(بخاری شریف، جلداول، ص۵۵) پند کر آبون اور ای کی امان لیتا ہوں۔
سجان اللہ اللہ اللہ مدلق کی خشوع اور خضوع سے ہر نماز اثر مقناطیبی رکھتی تھی
اور پھراس میں قرآن مجید کی تلاوت اور زیادہ جادو کی تاثیر پیدا کر دیتی تھی اس لیے
ان کو اس قسم کی کڑی شرائط ثبت کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی۔ کفار مکہ کے یہ
اقوال کہ "لایستعلن به وانا نحشی ان یفتن نساء نیا وابنیاء نیا" جمال ان
کے خوف و ہراس کو ظاہر کر رہے ہیں وہال دراصل یہ صدیق اکبر رضافتہ کی خفانی
عبادت ہونے کی بین ولیل ہے اور مقبولِ خداوندی ہونے کی ظاہر نشانیاں ہیں۔ کفار
ایخ خیال میں تو اپنے مخالف نے بغض و عناد کی بناء پر غیرمتاثر ہونے کی تدبیریں کر
رہے ہیں اور مافتہ ان کی روحانیت اور نورانیت کے برق تاثیر ہونے کا پورا پورا
ثبوت دے رہے ہیں۔

فلله در صداقته اس موقع پر ناظرین یاد رکھیں کہ یہ پہلی معجد زمانہ اسلام میں ہے جس کی بنیاد حضرت صدایق اکر رہنا ہے، نے اپنے گھرکے صحن میں ان ہزاروں مشکلات و مصائب کے ہوتے ہوئے ڈالی اور اللہ تعالی کے کلام کی تلاوت کا مرکز بنایا۔ اس پر کفار کمہ بیچارے بہت نالال تھے۔ بوے اختلاف و نزاع کھڑے کیے گر خدا کے رسول کے اس جال نار ساتھی اور اس صداقت کے پہاڑنے بوے استقلال کے ساتھ یہ کار خبر تاہجرت علی رغم انف قریش جاری رکھا۔ رضی الله تعالی عنه وجزاه الله احسن الحزاء۔

#### سفر جحرت مدينه

ای اثناء میں نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو فرمایا کہ مجھے مقامِ ججرت و کھایا گیا ہے، وہاں مجبور کے درخت کثرت سے ہیں۔ اس سے مراد مدینہ طیبہ تھا۔ مسلمان حضور مائن کی ارشاد کے موافق کمہ سے ہجرت کر کے جانا شروع ہوئے اور جو حبشہ وغیرہ میں گئے ہوئے تھے وہ بھی ای مدینہ کی طرف رجوع کرنے گئے۔ صدیق اکبر رہی تھی، نے بھی مدینہ کی طرف ہجرت کی تیاری کی۔ حضور نی کریم نے ان کو فرمایا:

آپ ٹھر جائے گلت نہ سیجے امیر ہے کہ اللہ تعالی کی طرف سے مجھے بھی تھم

على رسلك فانى ارجو ان يوذنلي-

ہوگا۔

توصدیقِ اکبرنے نهایت تعجب سے عرض کیا:

هل ترجوا ذالک بابی انت - میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، کیا آپ کو بھی تھم ہجرت ہوگا۔

تو حضور مل المرائيل نے جوابا فرمایا کہ "ہاں۔" عرض کی کہ مجھے بھی ہمراہی کا شرف حاصل ہوگا؟ آپ نے فرمایا: "ہاں تم ساتھ چلو گے۔" اس بشارت کے بعد صدیقِ اکبر نے ارادہ ملتوی کر دیا اور چار ماہ تک ختظر رہے۔ اس انظارِ تھم کے زمانہ میں صدیقِ اکبر رہی اللہ نے دو اونٹ سواری کے لیے مہیا کیے اور ان کی خاص مگرانی سے برورش کرتے رہے تاکہ وقت ضرورت کام آئیں۔

ایک دن صدیق اکبر رہ الیہ، گربیٹے ہوئے تھے۔ دن و جلے نمایت گری کے وقت آنکھرت کا اذن ہوچکا وقت آنکھرت کا اذن ہوچکا ہوت آنکھرت کا اذن ہوچکا ہے، تیار ہو جائے کی صورت کی جائے۔ صدیق رہ الیہ، نے عرض کیا: دو سواریاں اس سفر کی خاطر پہلے سے موجود ہیں، للذا ہماری طرف سے بالکل تیاری ہے۔

عائشہ صدیقہ اور اساء (دونوں صدیق اکبرکی بٹیاں ہیں۔ اساء عمر میں صدیقہ سے دس سال بدی تھیں) نے جلدی سے رخت سفر درست کیا۔ زادِ راہ جو کچھ میسر موسکا اسے تھیلے میں ڈالا، اس جلدی کے موقع میں اسببِ سفر کے باندھنے کے لیے رس نہ مل سکی، فور آاساء نے ڈوپٹا کو بھاڑ کر رسی کی جگہ پڑکا کو کام میں لائیں۔ اساء کے اس کمال اخلاص اور چستی کو دکھ کر آنحضور ماڑ گھڑ نے ان کو ذات النظاقین کا لقب عطا فرایا اور اس پر اساء تمام عمر فخر کرتی تھیں۔

#### غار تورکی صحبت

اس مخضرے قافلہ کی پہلی منزل غارِ ثور تھی۔ ابو بکر صدیق پہلے غار کے اندر واخل ہوئے اور تمام جگہ درست کی۔ سوراخ وغیرہ بند کیے۔ جب اندر بیٹھنے کی تمام جگہ صفائی کر لی اس کے بعد نبی کریم ماڑ گھڑ کی خدمت میں عرض کی: آپ اندر تشریف لائے۔ آپ غار میں داخل ہوئے اور صدیق اکبر منی گھڑ، کے زانو پر سرمبارک رکھ کر آرام فرمانے گئے۔

ادھر کفارِ مکہ کی طرف سے بری شدت سے تلاش شروع تھی۔ اس قافلہ کی گرفتاری کے صلہ میں برے انعام مقرر ہو چکے تھے۔ جبتو اور تلاش کرنے والے چکر اگا رہے تھے کہ کسی طرح کوئی سراغ مل سکے۔

ایک دفعہ کفار کے چند آدی بالکل غار کے سربر آپنیج۔ صدیق اکبر وہلائی، اس وقت گھبرائے اور عرض کیا کہ یارسول اللہ اگر یہ اوگ پاؤں کی طرف نظر کریں تو ہم صاف نظر آسکتے ہیں۔ آنحضور مال آلیہ ایک غردہ ہونے کی کوئی بات نہیں، ہم صرف دو ہی نہیں بلکہ ایک تیسرا (خداوندِ عالم) ہمارے ساتھ ہے۔ اس وقت حق تعالیٰ نے ایک خاص قتم کی کیفیتِ سکون و اطمینان حضور کے قلبِ اطهرر اور آپ کی برکت سے صدیق رفق کے قلبِ مبارک پر نازل فرمائی اور فرشتوں کی فوج سے مفاظت و تائید فرمائی۔ یہ ای تائید غیبی کا کرشمہ تھا کہ کری کا جالا جے اوھن

البیوت کما جاتا ہے، بوے بوے مضبوط و محکم قلعول سے بڑھ کرموجبِ شحفظ ہوا اور بچاؤ کا ذریعہ تھمرا-

#### معيت صديقي كاقرآن مين ذكر

اس اہم واقعہ کو قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا:

اذاخرجه الذين كفروا ثانى اثنين اذهما في الغار اذيقول لصاحبه لا تحزن ان الله معنا- (التوم: ٢)

جس وقت اس رسول کو کافروں نے نکالا تھاکہ وہ دویش سے دوسرا تھا، جب وہ دونوں غاریس تھے، جب وہ اپنے رفق سے کمہ رہا تھاکہ غم نہ کھا، بے شک اللہ تعالیٰ ہمارے ساتھ ہے۔

قریباً تین روزیهال آنحضور ما الآلای نے قیام فرمایا، صدیق اکبر و الله ، خود ہر ساعت حاضر خدمت سے اور صدیق کے گھر والوں نے بھی اس اہم موقع پر اپنے ذمے والم مقرر کر رکھے تھے انہیں بطریق احسن سرانجام دیا۔

## قیام غارکے او قات میں اہلِ بیتِ صدیق کی خدمت گزاری

اساء تو گھر میں جو کھانا میسر ہو سکتا اس کو تیار کرتی تھیں، عبداللہ (صدیق کے بیٹے) تیار شدہ کھانا رات کو چھپ کر غار میں پنچایا کرتے تھے اور مکہ والوں کی دن بھر کی کارکردگی کی پوری تفصیلات جا کر ذکر کرتے، رات وہیں حضورِ انور اور صدیق کی معیت میں گزار کر صح سورے واپس ہوتے تاکہ کوئی دکھے نہ سکے۔

اور عامرین فبیرہ (یہ صدیق میل فرنی کے غلام تھے) میچ و شام بکریاں غار کے پاس لے جاتے جن کا دودھ حسبِ ضرورت استعال میں لایا جاتا نیز ریو ڑک آنے جانے سے عبداللہ کے آنے جانے کے نشاناتِ قدم مٹ جلیا کرتے تاکہ کسی قتم کا شبہ آمدورفت کا نہ ہوسکے۔ صدیقِ اکبر رہی فیٹن کے سارے گھروالے اس طرح آنحضور

مان کا کا خدمت میں مصروف رہے۔

غارسے رخصت ہونااور راستہ میں صدیق اکبر کی قدم قدم پر غلامانہ خدمات

آخر سہ روزہ قیام کے بعد چوتے دن آنحضور مل اللہ اور صدیق اکبر من اللہ اور اللہ اللہ اور صدیق اکبر من اللہ اور ان کا غلام عامر بن فہیرہ اور ایک دلیل راہ (راستہ بتلانے والا) عبد بن اربقط یہ چاروں اللہ کے توکل پر مدینہ کی طرف چل پڑے، چو نکہ صدیق اکبر کیر الاحباب سے راستہ میں ایسے شاما ملتے جو آنخضرت مل اللہ اسے واقف نہ سے اور وہ پوچھے کہ یہ حضرت کون ہیں تو صدیق اکبر کمہ دیے کہ

لعنی یہ ہمیں راہ ہتلانے والے ہیں-

هذارجل یهدینی الطریق-(بخاری جلداول ص۵۹۵)

واقعی حضور مل الی عالم ہیں تو اس طرح سے گول مول جواب پر اکتفا فرائے۔ اس طرح سفر طے ہو رہا تھا۔ صدیق اکبر رضافین فرائے ہیں کہ "ایک دن بری شدت کی گری تھی، دوپہر کے قریب میں نے ایک بری بثان سایہ دار تلاش کی اور اس کے پہلو میں سایہ پر آرام کرنے کے لیے میں نے جگہ ہموار کر کے کھال کا بستر بچھایا اور آنحضور مل الی اسراحت فرانے گئے۔ میں ادھرادھر دیکھ بھال کر بہر تھا۔ کیا دیکھا ہوں کہ ناگماں ایک گذریا بریوں کا ربوڑ نے کر ہماری قیام گاہ کی طرف آ رہا ہے۔ میں نے دودھ طلب کیا تو اس نے میری بات کی تھیل کرتے ہوئے دودھ دوہ کر پیش کیا۔ میں نے دودھ الے کر بھی پانی طایا تاکہ اچھی طرح ٹھنڈا ہو جائے اور آنحضور پڑ اور مل ایک کو دمت میں پینے کے لیے حاضر کیا۔

یعنی آخضرت مانگرایم نے نوش فرمایا اور میں اس استراحت پر بہت خوش ہوا<sup>، پ</sup>ھر ہم چل دیئے۔ فشربرسول الله صلى الله عليه وسلم حتى رضيت ثم ارتحلنا-

(بخاری جلداول ص۵۵۷)

آگے چلتے ہوئے راستے میں زبیر بن عوام ملتے ہیں، یہ شام کی تجارت سے واپس آ رہے تھے۔ انہوں نے آنخضرت ملی اللہ اور صدیق اکبر رہی اللہ اور و سفید پوشاک بہن لی۔
پوشاکیس ہریتا پیش کیس۔ ہردو حضرات نے قبول فرما کروہ سفید پوشاک بہن لی۔
یہ سفرعام شاہی راستہ (جو مکہ اور مدینہ کے در میان ہے) سے چو نکہ طے نہیں ہو رہا تھا، بلکہ عام راستہ سے فیج کر سمندری طریق سے پھرپھرا کر آپ آ رہے تھے مدینہ تک قریباً آٹھ دن صرف ہوئے۔

#### مدينه مين آمداد رمعيت صديقي

میند میں بری شدوم سے انظار ہو رہا تھا کی دن سے لوگ چشم براہ تھے۔
مدینہ سے دو میل باہری عربن عوف کی مشہور بستی قبامیں چند دن قیام فرمایا ای قبا
ہی کے دورانِ قیام میں سیدناعلی رہائی، کمہ سے اپنا مفوضہ کام پورا کرکے آ ملتے ہیں۔
دس دن سے زائد یمال قبامیں قیام کرکے پھرمدینہ طیبہ کو روائی ہوئی۔ سیدناصدیق وسیدناعلی اور دیگر صحابہ کا بجوم ساتھ ہے۔ آگے آگے آ بخاب ساتھ ہے اور کی سواری چل رہی تھی، مشاقانِ نبوت ساتھ ساتھ تھے، استقبال کے لیے سارا مدینہ نکل پڑا۔ ہم انصاری کی خواہش تھی کہ آپ اس کے گھر تشریف لاویں۔ او نمنی کی ممار تھاسنے جو اسکے بردھتا تو آپ فرما دیے:

دیکھو اسے چھوڑ دو، جہاں اسے تھم ہوگاوہاں خود ٹھرے گی۔

دعوهافانهاماموره

چلتے چلتے حضرت ابو ابوب انصاری کے گھرکے سامنے آگر ٹھر گئی۔ (جہال اب مسجد نبوی ہے) یہیں آپ کا قیام ہوا۔ یہ آس پاس کی جگہ دو بیٹم بچوں کی تھی۔ اس جگہ مسجد بنانے کا ارادہ ہوا۔ انہوں نے اور ان کے ورثاء نے عرض کیا کہ ہم اس اہم ضرورت کے لیے مفت ہدیہ پیش کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: "نہیں، اس کا معاوضہ اور قیت ادا کیے بغیرہم نہیں قبول کرسکتے۔"

## مسجد نبوى اورصديق اكبركي قرباني

علامه ابن جرنے ذکر کیا ہے کہ ان النبی صلی الله علیه وسلم امر ابابکر ان یعطیه ما

یعنی ابو بکر صدیق رہی گھٹے: سے آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ زمین والوں کو قیت ادا کرو-

سبحان الله! مدینه کی پہلی مسجد میں سب سے پہلے صدیق اکبر رہن الله ای کو مال و زر صرف کرنے کی سعادت عاصل ہوئی اور پھر صرف چندہ ہی نہیں پیش کیا بلکہ اس کے تعمیری سلسلہ میں رضاکارانہ طور پر ہاتھوں کی امداد میں بھی بورا حصہ لیا۔

یہ پر انوار مسافت، یہ بابر کت سفر جو کہ تاریخ اسلام کے لیے اصل اصول قرار دیا جاتا ہے، اس میں اول سے آخر تک تمام تر معیت صدیق اکبر ہی کے بخت بلند کے لیے اللہ تعالی نے مخصوص کر دی تھی اور رسول کریم ماڑ ہے، نے بھی صدیق بی کو رفیق منتخب فرایا۔ یہ وہ فضل صدیق ہے جس کی دوسری نظیر نہیں۔

این عساکر الم شعبی سے ذکر کرتے ہیں کہ

لینی صدیق اکبر کو چار ایسی خاص فضیلتیں عطا فرمائیں جو کسی دو سرے کو ان میں شریک نہیں کیا: (۱) اللہ تعالیٰ نے ان کا بام صدیق رکھا چرکسی دو سرے کو صدیق کا لقب عطا نہیں فرمایا۔ (۲) رسول مقبول می ساتھ غار میں رہے (البذا ان کو صاحب الغار کما جاتا ہے) (۳) آپ کے ساتھ جرت کے سفر میں شریک ہوئے (البذا ساتھ جرت کے سفر میں شریک ہوئے (البذا

فان خص الله تبارك و تعالى باربع خصال لم يخص هذا من الناس سماه الصديق ولم يسم الصديق احداغيره وهوصاحب الغار مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ورفيقه في الهجره وامر رسول الله بالصلوه

ان کو رفیق البحرت کما جاتا ہے) (۴) باقی تمام مسلمانوں کے ہوتے ہوئے امامت نماز کے متعلق ان کو ارشاد فرملا (للذا تمام مسلمانوں کے لیے امام المسلمین ہوئے)

والمسلمون شهود-

( تاریخ الحلفاء سیوطی ص۵۹)

"وذالك فضل الله يوتيه من يشاء"

# صديق أكبرى مدنى ذندگى

الل اسلام کے لیے مدنی زندگی کا دور ایک آزادی کا دور تھا۔ کی مجبوریاں ختم ہو چکی تھیں۔ کافر اقوام کے جرو قر کو سطح ارض سے مثانے کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے مسلمانوں کو اجازت ہو چکی تھی، چنانچہ آنخضرت ما آلکی کے مدینہ تشریف لانے کے بعد سے فتح مکمہ تک جماد فی سبیل اللہ کا سلسلہ جاری رہا اور ان سب غزوات میں صدیق اکبر رہا لئے، ایک مشیرو و زیر باتد ہرکی طرح بیشہ بی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے شرف ہمرکانی سے مشرف رہے۔

امام سيوطى نے لكھا ہے: قال العلماء صحب ابوبكر النبى صلى الله عليه وسلم من حين اسلم الى حين توفى لم يفارقه سفرا ولا حضرا الا فما اذن له صلى الله عليه وسلم فى الحروج فيه من حج وغزوشهدمع الشاهدكلها-(اً ان الحاقاء ص ٢٨)

#### غزوةبدر

یہ کفرو اسلام کی فیصلہ کن جنگ تھی۔ محابہ کرام کی ایک قلیل جماعت اپنے آقائے نامدار کی قلیل جماعت اپنے آقائے نامدار کی قیادت میں کفار کے جم غفیر کے مقابلہ میں میدان کارزار میں نکل ۔ حق و باطل کا زبردست مقابلہ تھا۔ آنخضرت مال آتاج دربارِ خداوندی میں سربیجود ہو کر گرا کردعائیں فرمانے گگے:

"اے خداوندِ كريم! اگريه مختصري تيرے نام ليواؤں كى جماعت بلاك ہو گئ تو بسیط ارض پر تیری عبادت نہیں ہوگی۔ اے اللہ! مجھے اکیلا مت چموڑ میں تیرے حمد میں وعدے کی ایفاء طلب كرتا موں-"

اس خاص کیفیت میں آنخضرت مل اللہ کی جاور مبارک شانہ اقدس سے مرحمی توفورا صديق اكبرن يني كروه كملي تعام لى- صاحب فتح البارى يمال ككفت بين:

لينى معرت مديق رمايتير أتخضرت ملى الله عليه وسلم كى خدمتِ اقدس ميں بہنچ۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی چادر مبارک جو گر گئی تھی اے آپ نے درست کیاہ تملی کے کلمات عرض کیے کہ يارسول الله مل كاليام ! آپ كى استدعا در كاه رب العزت میں کافی ہو چکی ہے، اللہ تعالی (فتح الباري جلدك ص ٢٣١) 👵 اپناكيا موا وعده آپ سے ابھي يورا فرمائ

فاتاه ابوبكر فاحذ ردائه على منكبه فقال يانبي الله كفاك منا شدتك- ربك سينجزلك ماوعدك فانزل الله اذ تستغيثون ربكم فاستحاب لكم الايه فامده الله بالملائكه-

چنانچہ اذ تست غیدون الخ و آیت ای وقت تازل موئی اور الله تعالی نے اسپنے نی کی فرشتوں کی فوج سے امداد فرمائی۔

ای بدر کے موقع پر محابہ کرام نے آنحضور مالی ای فاطر سایہ عاصل کرنے ك ليه ايك عريش بنايا (جس كا ترجمه جمونيرا يا جمانة كرسكت بيس) تأكه آب اس ميس آرام فراوس-

ومثمن کی طرف سے سخت خوف کی بناء پریمال پسرے کی ضرورت تھی- علی المرتقلي وبالنينة فرماتے ہيں: اس مشكل وقت ميں ميہ ضرورت صرف صديق ہي نے بوری کی اور آخضرت کی خدمت کا بوراحق اداکیا- چنانچه مفصل روایت اس طرح

اخرج البزار في مسنده من على رضى الله تعالى عنه قال احبروني من اشجح الناس فقالوا انت- فقال انما اني ما يارزت احدا الا انتقمت منه ولكن اخبروني باشجح الناس قالوا لا نعلم قال انه ابابكر انه لماكان يوم بدر فجعلنالرسول اللهصلي الله عليه وسلم عريشا فقلنامن يكون مع رسول الله لثلا يهدى اليه احد من المشركين- فوالله ما داني احدا الا ابابكر شاهرا بالسيف- الخ،

لسيف- ١٥٠ (آريخ الحلفاء ص٢٩ فصل في شجاعة)

یعنی سیدناعلی المرتضی نے فرمایا کہ میری تو اتنی بات ہے جس مرد کے مقابلہ میں میدان میں تکلوں تواس سے انتقام لے سکتا ہوں- مجھے بتاؤ سب سے زیادہ کون آدمی ولير ب تو مخاطبين نے عرض كيا: بميں معلوم نہیں آپ بیان فرمائے۔ آپ نے فرایا که وه ابو برین بات بید ہے که بدر کے دن ہم نے نی کریم مالگیل کیلئے آرام گاہ بنائی اور پھر ہم نے کما کہ "حضور بر نور" کی محرانی اور خدمت کیلئے کون اس آڑے وقت میں تیار ہے تاکہ دشمنوں سے کوئی بھی آپ کی جانب ارادہ نه کر سکے " پس الله کی قشم! ہم میں سے کوئی بھی اس خدمت کی طرف سبقت نہیں کر سکا گر ابو بکر نگلی تلوار لے کر حضور کے سرکے مافظ كمرت بوكة- جو دشمن آپ كاقصد كرنا چاہتا اسى ير ابو بكر فور ا ٹوٹ پڑتے، پس یہ سب لوگوں سے زیادہ بمادر ہوئے۔

#### غزوة احد

یہ غزوہ ساھ میں پیش آیا- بدر میں جو کفار کو شکستِ فاش ہوئی تھی اس کابدلہ لینے کے لیے قریشِ مکہ بردی آب و تاب کے ساتھ تیاری کرکے آئے تھے۔ لشکرِ کفار تین ہزار سے زائد بمادروں پر مشمل تھا اور ابوسفیان ان کا رئیس لشکر تھا۔ اد حر حضور نبی کریم مالیکیا نے فدایانِ اسلام کا ایک لفکر مرتب فرما کر بہاڑ احد پس پشت لے کر میدانِ جنگ میں قیام فرایا۔ اس بہاڑ نہ کور میں ایک ورہ خالی تھا جو پشت کی طرف واقع تھا۔ اس درہ پر ایک فوجی دستہ عبداللہ بن جبیر رہائش، کی قیادت میں متعین فرمایا تاکہ پسِ پشت خالی پاکروشن حملہ نہ کر سکے۔ مجاہدین اور کفار کی جنگ شروع ہوئی، مجاہرین اسلام نے اللہ تعالی کی امداد سے لفکر کفار کو تھوڑی دیر میں درہم برہم کر ڈالا۔ وہمن بھاگنے لگا، مسلمان غنائم جمع کرنے لگے تو اوپر درہ والے محافظ وسند نے ویکھا کہ وحمن فکست خوروہ ہو کر بسیا ہو رہا ہے، اب ورہ کی حفاظت کی ضرورت ہی نہیں رہی، غنائم جمع کرنے میں حصہ لیا جائے۔ ان کے امیر عبدالله بن جبیر معالیہ، نے درہ خالی جھوڑ دینے سے رو کا مگر انہوں نے فتح کے فرط شوق میں بروا نہ کی، ورہ سے اتر کر میدان میں آ گئے، صرف چند آدی وہاں باتی سے جو حملہ آوروں کو نہ روک سکے۔ اچانک و شمن نے بلیث کر بہاڑ کی پشت کی جانب سے مسلمانوں پر حملہ کر دیا، اس زبردست اجاتک حملہ نے مسلمانوں کے قدم ثبات اکھیر ڈالے۔ ایک قتم کا بیجان و اضطراب تمام فوج میں پڑ <sup>گ</sup>یا۔ تھمسان کی لڑائی ہوئی۔ اس پریشانی کے عالم میں ساتھ ہی دشمن نے بیہ مشہور کر دیا کہ خود رسول اللہ مانٹیا شہید تر دیئے گئے ہیں۔ مسلمانوں کی فوج بکھر گئی اور بڑا ہراس اور خوف بھیل گیا۔ اِس انتهائی نازک مرحلہ میں بھی حضرت صدیق مِنی تنزیر آنحضور ماٹھ کیا ہے جدا نہیں ہوئے اور بوری ثابت قدی کے ساتھ وسٹن کے مقابلہ اور مرافعت میں مصروف رہے۔ اس واقعہ کو مورخین اور مغسرین نے تغصیلا لکھا ہے۔

این معد طبقات جز ثالث میں ذکر کرتے ہیں کہ

كان فى من ثبت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم احد حين ولى الناس-

(قتم اول ص۱۲۴)

تعنی احد کے دن جب لوگ میدانِ جنگ میں پریشانی کی حالت میں منتشر ہوئے ہیں تو حضرت صدیق نبی کریم میں تھوڑا۔ ساتھ رہے، حضور کاساتھ نہیں چھوڑا۔ اس این سعد نے دو سری جگہ اپنے طبقات جلد ٹانی (قتم اول) میں اس واقعہ کو ان الفاظ میں ذکر کیا ہے کہ

وثبت معه عصابه من اصحابه اربعه عشر رحلا سبعه من الانصار الخ،

لین آنحضور می این کے ساتھ محابہ کرام کا ایک دستہ چودہ آدمیوں پر مشمل اس افرا تفری کی حالت میں بھی ثابت قدم رہا۔ سات آدی مہاجرین میں سے تھے، ان میں ایک ابو برصدیق ہیں اور سات آدی افسار میں سے تھے۔

اور معالم التنزيل المم بنوى مشہور محدث و مغر نے اور صاحبِ خازن نے اپنی تغییر خازن میں مزید وضاحت سے اس مسکلہ کو ان اللذین تولوا مسکسم یوم التقی السح معان کے تحت مندرجہ ذیل الفاظ کے ساتھ ورج کیا ہے:

مطلب یہ ہے کہ اکثر مسلمانوں کو احد کے موقع پر شکست ہوئی۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ۱۱۳ یا ۱۱ آدی رہ گئے، سات مہاجر سے اور سات انصاری سے سے مسات مہاجر بزرگ یہ سے: حضرت الو کر؛ حضرت علی، حضرت طلح، حضرت علی، حضرت طلح، حضرت عبدالرحمٰن، حضرت ذہیر اور حضرت سعد رضی اللہ تعالی عشم۔

كان قد انهزم اكثر المسلمين لم يبق مع النبى صلى الله عليه وسلم الاثلثه عشر رحلا وقيل الاربعه عشر رجلا من المهاجرين سبعه في ومن الانصار سبعه في المهاجرين ابوبكر، عمر، على، طلحه، عبدالرحمان، والزبير، وسعد بن ابى وقاص رضى الله عنهم.

(تغيير خازن جلداول ص٣٢٦ پارهم)

غروهٔ احد کے بعد بہود مدینہ منورہ کی جلاوطنی اور دوسرے غرواتِ خندق

وغیرہ میں حضرت صدیق اکبر دخالتی برابر شریک جماد رہے۔ پھر غزوہ ۲ھ میں پیش آیا، اس میں سیدنا ابو بکر صدیق کی شرکت مشہور و مسلم ہے۔

(باب المشروعاتي الجماد والمصالحه)

#### واقعه حديبيه

بعدازاں ای سال او میں واقعہ حدیبیہ پیش آیا۔ اس طرح کہ پوشیدہ اطلاع رسال کے ذریعے معلوم ہوا کہ قریش مکہ اہلِ اسلام کے ساتھ مقاتلہ و مقابلہ کے لیے تیاری کر رہے ہیں۔ بیت اللہ کی زیارت کرنے سے یقینا مانع ہوں گے، احکام زیارت ادا نہیں کرنے دیں گے۔ تو حضرت نبی کریم ماٹھ کی سے سحابہ کرام کو جمع فرما کر مشورہ کیاجس میں حضرت صدیق رض فیٹ نے اپنی رائے ان الفاظ میں پیش کی:

لین آپ بیت الله کی زیارت کامقصد

الے کر کمہ میں جانا چاہتے ہیں، کسی کو قتل

کرنے اور جنگ کرنے کا آپ کاارادہ نہیں

ہے، بے شک آپ اس مبارک ارادہ پر
کمہ تشریف لے چئے۔ جو محض بھی اس
میں مانع ہوگا اس کے ساتھ ہم جنگ کریں
گے۔ آخضرت مائی کی سے جرات مندانہ
جواب من کر فرمایا کہ الله کانام لے کرچلو،
دیکھا جائے گا۔

يارسول الله حرجت عامدا لهذا البيت لا تريد قتل احد ولا حرب فتوجه له فمن صدنا قاتلناه قال صلى الله عليه وسلم امضوا على اسم الله-(بخاري شريف ص ٢٠٠ ج٢)

حدیبیہ کے مقام میں مسلمان پنچ تو کفار پین قدمی کر کے حرم میں ہے۔ ہونے سے مانع ہوئے۔ حضور مال کھیا کی طرف سے کو مقصدِ سفرواضح کیا گیا کہ "

بیت اللہ کی زیارت ہے اور متعلقہ احکام کی ادائیگی، اور کچھ مقصد نہیں۔ نہ حم ہے نہ جنگ کا ارادہ ہے" کمر کفار کے ساتھ جب اصرار سے بات چیت ہوئی تو آ تھراکہ ایک معاہرہ یا صلح نامہ لکھا جائے اس کو جانبین تشلیم کرلیں۔ صلح نامہ جب کھا گیا اس میں چند ایسے دفعات مان لیے گئے جو بظاہر مسلمانوں کے مفاد کے خلاف معلوم ہوتے تھے اور ان میں ایک قتم کی مغلوبیت کا پہلو نملیاں نظر آ آ تھا۔ ان حالات کو دیکھ کر حضرت عمر فاروق اور دیگر اصحاب نمایت برہم ہوئے کہ باوجود یکہ ہم حق پر ہیں اور دشمن باطل پر پھرالی کڑی شرائط کیے تشلیم کر رہے ہیں۔ اس بریشانی کی حالت میں فاروق اعظم حضرت ابو بکر صدیق کی خدمت میں تشریف لائے بریشانی کی حالت میں فاروق اعظم حضرت ابو بکر صدیق کی خدمت میں تشریف لائے اور عرض کیا کہ دیم شرائط بظاہر بڑی دشوار اور مسلمانوں کے حق میں مشکلات برجھانے والی ہوں گی اس کے متعلق کیا خیال ہے؟"

تو حضرت صدیق محرم رازِ نبوت نے عمرِ فاروق دیل تھی، کو بڑی تسلّی دلائی، فرمایا

انه لرسول الله وليس يعصى ربه وهو ناصره فاستمسك بغرزه فوالله انه على الحق-

(بخاری شریف ص۳۸۰ جلد اول ٔ باب شروط فی الجماد)

یعنی آنحضور چونکہ اللہ کے رسول ہیں، فداوندِ قدوس کے حکم کے ماتحت یہ سب کچھ کررہے ہیں، یہ فداکی نافرمانی نہیں کر سکتے۔ فداوندِ تعالیٰ ہی اس کا مددگار ہے۔ حق ہماری طرف ہی ہے کچھ فکر کرنے کی فنر رت نہیں، اس میں ہی مصلحت فداوندی ہے۔

# فتح مكته

بعدازاں واقعہ نیبر پیش آیا۔ اس میں صدیق رہی ہیں صور ملی آلی کے ساتھ سے۔ فتح نیبر حضور ملی آلی کے ساتھ سے۔ فتح نیبر حضرت علی رہی ہی کہ کے ہوقع پر آنحضور ملی آلی جب مکمہ تشریف لائے تو اس وقت ابو بکر صدیق رہی الی نے اپنے بوڑھے والد ابو تعافی رہی الی کو حضور ملی آلی کی خدمت میں پیش کر کے بوڑھے والد ابو تعافی رعنان بن عامر) کو حضور ملی آلی کی خدمت میں پیش کر کے

مشرف بہ اسلام کرایا۔ ابو قعافہ پیرانہ سالی کی وجہ سے نابینا ہو بچکے تھے۔ جب صدیق اکبر رہالٹی: اپنے والد کا ہاتھ پکڑ کر ساتھ لا رہے تھے تو آنحضور مالٹائیا نے ازراہ نوازش فرمایا کہ

هلاتركت الشيخ في بيته ليني ادهر تكليف دين كي ضرورت نهي حدى آتيه - متى بيته تقى بي شخ وبي تهرك بوت ين خودان كياس چلاجاتا-

صدیق اکبر میں اٹنی، نے عرض کیا: آپ کی طرف اس کا چل کر آنا اس سے بہتر ہے کہ آپ بہ نفسِ نفیس اس کی طرف تشریف لے جانے کی تکلیف کریں۔ پھر آپ نے ابو تعافد کے سینہ پر اپنا ہاتھ مبارک پھیر کر نورِ اسلام سے منور فرمایا اور ساتھ ارشاد ہوا کہ اس کے سفید بالوں کو ذرا منغیر کر دو گرسیاہ نہ کر دینا۔

(اصلبه في معرفته المحابه وبهامشه الاستيعاب ص ٣٥٣٠٣٥٣)

#### غزوهٔ حنین

فٹخ مکہ سے والی پر بنوہوازن سے جنگ کی نوبت پیش آئی جس کو غزوہ حنین سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اس غزوہ میں بھی صدیق رضافین شامل ہیں اور ان ثابت قدم رہنے والے اصحاب میں ہیں جنہوں نے وشمن کے حملہ کے وقت پورا پورا مقابلہ کر کے دشمن کو پسیا کردیا۔

#### غزوهٔ تبوک

9 ہجری میں رومیوں کے متعلق مشہور ہوا کہ مسلمانوں پر حملہ آور ہونا چاہتے ہیں۔ ان دنوں مسلمانوں کی بناء پر کافی مشقت اٹھائے ہوئے تھے۔ خرج اخراجات کی شدید کی تھی۔ مصارف جماد کے لیے چندہ کی ضرورت محسوس ہوئی۔ آنحضور مائٹیلیا نے فراہمی مال کے متعلق ارشاد فرمایا۔

حضرت عمر فاروق اعظم رہ اللہ: نے اخلاص کا بیہ عالم دیکھ کر کھا کہ ''صدیق پر میں مجھی سبقت نہیں لے جا سکتا۔''

(ابوداؤد شريف، كتاب الركوة جنبائي، جلد اول، ص ٢٣٣)

# حج کی امارت ہ ہجری میں

ای سال ۹ ہجری میں آخصور سال الم المجری میں آخصور سال المجر اللہ المجر جج بنا کر روانہ کیا۔ قریباً تین سو صحابہ ساتھ تھے اور بعد میں حضرت علی المرتضی مخالفیٰ ، کو چند ضروری اطلاعات کی تشییرہ تلقین کے لیے حضرت صدیق رخالفیٰ کی سیادت و قیادت کے ماتحت روانہ فرمایا۔ چنانچہ حضرت علی رخالفیٰ نے صرف اعلانات ہی جج کے موقع پر کیے ہیں، باتی خطبات جج (جو خاص امیر جج کا کام ہو تا ہے) موقعہ بموقعہ سیدنا صدیق رخالفیٰ نے پڑھے ہیں۔ محقق ابن کشر محاد الدین نے اپنی تفییراور اپنی مشہور و مسلم تاریخ البدایہ والنہایہ میں اس مسلم کو واضح کر کے تحریر کیا ہے۔ البدایہ کے چند الفاظ درج ذبل ہیں:

فخرج على ابن ابى طالب على ناقه رسول الله صلى الله عليه وسلم العضباء حتى ادرك ابابكر الصديق فلماراه ابوبكر قال امير او مامور؟ فقال بل مامور مضيا فاقام ابوبكر للناس الحج-

(البدايه والنهايه ج٥ خامس ص٥٣)

این حضور ما این کا و نئی حضباء نای پر حضرت علی رہ النے کا سوار ہو کر ابو بکر صدیق رہ النے کا کہ وہ النے کا کہ دیا تھے۔ جب صدیق نے دیکھا کہ حضرت علی آپنچ تو دریافت کیا کہ امیر ج تجویز ہو کر آپ تشریف لائے ہیں؟ یا آپ کی خاص کام کے لیے مامور ہوئے ہیں؟ تو حضرت علی نے کما کہ میں ایک خاص بیں؟ تو حضرت علی نے کما کہ میں ایک خاص کام کے لیے مامور ہو کے کام کے کے اور ابو بکر کام کے لیے مامور ہو کر پنچاہوں۔ چردونوں کام کے لیے مامور ہو کر پنچاہوں۔ چردونوں کو تشریف لے گئے اور ابو بکر کی قیادت میں لوگوں نے جج اداکیا۔

جبتہ الوداع اجری میں ہوا ہے۔ سیدنا صدیق اکبر رہی الیز، حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمرکاب سے اور تمام سفر میں، جلوت و خلوت میں، شریک حال رہے۔ حضور مالی گزرا اور صفرا اجری کے بعد ماہ محرم سالم گزرا اور صفرا اجری کے اوا خر میں آخر انقال کا سبب بنا۔ اوا خر میں آخو انتقال کا سبب بنا۔ اس مرض کو مرض الوفات سے کچھ پہلے آخصور اس مرض کو مرض الوفات سے کچھ پہلے آخصور مالی ہے اس مرض کو مرض الوفات سے کچھ پہلے آخصور مالی ہے اس میں ذکر فربایا کہ اللہ تعالی نے مالی ہے بندے کو دنیا و آخرت میں سے ایک کو بہند کرنے کا اختیار عطا فربایا ہے بھراس ابند سند پر صدیق آکبر بندک نے آخرت کو دنیا پر ترجیح وے دی ہے۔ اس ارشاد کے سننے پر صدیق آکبر بی الیز، فورا رونے گئے۔ صحابہ کتے ہیں کہ ہم نے حضرت صدیق آکبر بولی تیز، کے رونے پر تعجب کیا کہ نمی کریم نے ایک بندے کی آخرت کو بہند کرنے کی خوشخبری رونے پر تعجب کیا کہ نمی کریم نے ایک بندے کی آخرت کو بہند کرنے کی خوشخبری دی ہے اور یہ رود ہے ہیں۔ دراصل بندہ سے مراد خود نبی کریم مالی آئیلی سے اور ابو بکر نہیں جلداول)

# صديق كاامام مقرر مونا بحكم رسولِ خداماً الله

اس خطبہ کے بعد (جس میں لطیف و باریک اشارات آنخضرت کے وصالِ مبارک کی طرف تھے) جناب رسولِ خدا جلد ہی بیار ہوئے اور مرض دن بدن بڑھتا ہی گیا۔ حتی کہ آنخضرت مائی آئی آنزی ایام میں حضرت عائشہ صدیقہ کے جمرہ سے مسجد میں تشریف نہ لے جا سکتے تھے، تو نماز کی امامت کے لیے آنخضور مائی آئی ا نے تمام صحابہ کرام میں سے صدیق اکبر میں الشی کو منتخب فرمایا۔ جب بلال نے آکر نماز کی اطلاع کی تو نبی کریم مائی آئی اے فرمایا:

مروا ابابكر فليصل يعنى الوكركوكما جائك كه لوگول كونماز بالناس- يرهاكين-

روایات میں ہے کہ اس وقت صدیق اکبر وہی گئی، اتفاقاً موجود نہیں تھے۔ بعض اصحاب نے حفرت عمر وہی گئی، کو کمہ دیا کہ اس وقت آپ نماز پڑھائیں۔ حضرت عمر نماز پڑھانے لگے۔ چونکہ حضرت عمر زور دار آواز والے تھے جناب نبی کریم کو آواز پنجی تو دریافت فرمایا کہ ابو بکر کمال ہیں؟

یابی الله ذالک یعنی الله تعالی اور مسلمان صدیق اکبر والمسلمون یابی الله ذالک وی والمسلمون یابی الله ذالک نیس-

پر حضرت ابو برصدیق کو آدمی بھیج کر بلوایا گیا اور آپ نے آکر نماز بڑھائی۔ (البدایہ والنمایہ ص۲۳۲ ج۵)

حضور ما المقابل کی زندگی مبارک میں دورانِ مرض الوفات آنحضور ما المقابل کے فرمان کے مطابق صدیقی اکبر نے بالاختلاف ہیں نمازیں اور بالاتفاق علاء محدثین (مورخین) سترہ نمازوں میں تمام مسلمانوں کی امامت فرمائی- (البدایہ والنہایہ ابن کثیر صدیق کا زبردست نشان ہے جس نے

الممتِ كبرى (خلافت) كاراسته صاف كرديا-

حضرت علی کرم اللہ وجہ موجود تھے جو امامت کی اعلیٰ صلاحیت رکھتے تھے،
حضرت عباس سکے چھا موجود تھے۔ عالم، فاضل اور معربھی تھے۔ اس طرح دیگر صحابہ
کرام ٹاکوناگوں صلاحیتوں کے مالک موجود تھے، بایں ہمہ اسلام کے اس اہم ترین
فریضہ کے لیے قرعہ انتخاب حضرت صدیق اکبر وہالٹی، کے حق میں ہونا خداوند تعالیٰ
کے حکم سے معلوم ہو تا ہے۔ اس واضح نشان کو خلافتِ صدیقی کی تقانیت ثابت
کرتے ہوئے خود حضرت علی وہالٹی، نے بھی پیش کیا ہے جیسا کہ اپنی جگہ اس کا ذکر آ

# صدیقی خلافت کے شواہد

معلوم ہونا چاہیے کہ اس کے ساتھ ساتھ ہی دوسرے شواہر بھی صدیقی خلافت کی تھانیت کے لیے روایاتِ صحیحہ میں موجود ہیں، ان میں سے چند ایک یمال ذکر کیے جاتے ہیں۔

(۱) حضرت انس فرماتے ہیں کہ قبیلہ بنی معطلق نے مجھے نبی کریم مالی اللہ کی خدمت میں اس لیے بھیجا کہ آنحضور مالی کی سے دریافت کیا جائے کہ آپ کے بعد صدقاتِ مال ہم کس کے ہاں پیش کریں؟ تو میں نے حضور کی خدمت میں پیش ہو کراس امرکو دریافت کیا۔ آپ نے فرمایا کہ "ابو بکر کے ہاں۔"

( تاريخ الحلفاء سيوطى بحواله حاكم)

ای طرح دوسرا واقعہ احادیث میں ذکور ہے کہ ایک عورت حضور نی کریم مالی آئی کے زمانہ میں آپ کے ہاں حاضر خدمت ہوئی۔ کوئی چیز طلب کرنا چاہتی تھی۔ آپ نے فرمایا کہ "پھر کسی وفت آنا۔" تو عورت کنے گلی: "یا حضرت! اگر میں حاضر ہوں اور آپ موجود نہ ہوں تو؟" (اس کا اشارہ آنحضور مالی آئی کے وصال کی طرف تھا) آنخضرت مالی آئی کی نے فرمایا کہ "اگر تو آئے اور مجھ کو نہ پائے تو ابو بکر صدیق کے پاس جانا میرے بعد وہ خلیفہ بیں۔"

ایک دفعہ قبیلہ عمر بن عوف کے در میان جھڑا ہوگیا حضور نی کریم ما اللہ کا اوس اللہ کا اس اللہ کا اس اللہ کے در میان صلح کرانے کی خاطر ظمر کے بعد تشریف لے گئے۔ جاتے وقت بلال موذن کو فرانے گئے: "اگر نماز کا وقت ہوجائے اور ہم مسجر نبوی میں نہ پہنچ سکیں تو ابو بکر کو کمنا کہ لوگوں کو نماز پڑھائیں۔" جب نماز عصر کا وقت ہوا تو بلال نے حسب دستور اذان کی اور ابو بکر صدیق وہائیے، نے حضور کے ارشاد کے مطابق نماز پڑھائی۔

(سيوطى بحواله ابوداؤد)

(۳) اسی مرض الوفات میں (نی کریم مل اللہ اللہ کے ایک دفعہ ارشاد فرمایا کہ) ابو بکر کو بلاؤ ان کے لیے ایک محتوب لکھ دیا جائے تاکہ کوئی بعد میں ابو بکر کے معالمہ میں اختلاف پیدا نہ کرے اور ہماری تمنا کے خلاف کوئی دو سری خواہش نہ پیدا کر سکے۔ پھر خود ہی ہیہ کہ کر ارادہ ملتوی فرما دیا کہ اللہ تعالی اور مومنین ابو بکر کے بغیر دو سرے کسی کو نہیں منظور کریں گے اور نہ ہی کسی پر راضی ہوں گے۔

(آریخ الحلفاء للیوطی بحوالہ امام احمد و مسلم البدایہ والنہایہ ص ۴۲۸ ج۵)

(۵) آنحضور مرافظت نے اپنی وفات سے صرف پانچ روز پہلے آخری خطبہ ارشاد
فرمایا۔ اس میں حضرت صدیق رفزالٹن کی فضیلت اور شرافت صحابہ کرام کے
سامنے بیان فرمائی:

یعنی تمام لوگوں میں سے مجھ پر ابو بکرنے بہت احسان کیا ہے۔ تمام عمر میری محبت و شکت میں گزاری ہے اور اپناسارا مال اس نے میرے لیے قربان کرڈالا ہے۔

ان امن الناس على فى صحبەومالەابوبكر- پھر فرمایا کہ معجد نبوی میں اندر آنے کے لیے جو جو دریے تم لوگوں نے رکھے ہوئے ہیں وہ سب کے سب بند کر دیئے جائیں گر صرف ابو بکر صدیق رہی ہیں۔

در پچہ جو معجد کی جانب ہے وہ کھلا رہے۔

فیہ انسارہ الی الحلافہ لیحرج منہ الی الصلوہ بالمسلمین۔
فیہ انسارہ الی الحلافہ لیحرج منہ الی الصلوہ بالمسلمین۔ (البدایہ والنمایہ می ۱۳۳۰ ج۵) یعنی اس مدیث میں خلافتِ صدیق کی طرف اشارہ ہے کہ مسلمانوں کو نماز پڑھانے کے لیے اس دروازہ سے معجد نبوی میں تشریف لایا کریں گے۔ یمال علامہ ابن کیرصاحب البدایہ نے ایک باریک بات ذکر کی ہے جو نمایت قرین قیاس ہے، وہ یہ کہ حضور نبی کریم مان المجاز نے ابو بکرصدیق کے لیے ایک نمایت قرین قیاس ہے، وہ یہ کہ حضور نبی کریم مان المجاز نبی کردیا اور خدکورہ الفاظ فرما کتوب تحریر فرمانے کا ارادہ ظاہر فرمایا لیکن اس کو ملتوی کر دیا اور خدکورہ الفاظ فرما دینے کے بعد میں یہ آخری خطبہ یوم الحمیس کو ارشاد فرمایا جس میں فضیلت صدیق کا دایت واضح بیان ہے۔ علامہ موصوف فرماتے ہیں کہ

یں ۔ آنحضور مل کی ایک کمتوب صدیق اکبر رضافتہ: کے حق میں تحریر فرمانا چاہتے تھے، اس کے قائم مقام یمی خطبہ ارشاد فرمایا۔

لعلت خطبه هذه كانت عوضاً عما اراد ان يكتبه في الكتاب-

گویا یہ علی رؤس الاشماد حقیقت واضح کر دی گئی کہ نیابمتِ نبوت کی اولین مستق میں کامل ترین ہستی ہے۔

پھر آخری دوشنبہ کے روز جس دن حضور ما الآلیا کی وفات ہوتی ہے حضرت الو بکر صدیق وفات ہوتی ہے حضرت الو بکر صدیق وفاق محابہ کرام الو صبح کی نماز پڑھا کر حضور کی عیادت کے لیے عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها کے ہاں گئے۔ اس دن شدتِ مرض اور درد سے حضرت نی کریم ما آلیا کو کچھ افاقہ تھا اور اسی روز آپ نے صبح کی نماز کے وقت اپ جرا مبارک کے در یچہ کا پردہ اٹھا کر جو اس وقت جماعت ہو رہی تھی اس کو ملاحظہ فرمایا۔ لوگوں نے خیال کیا کہ حضور شاید مجد میں تشریف لانا چاہتے ہیں۔ ابو بکر صدیق امام تھے، وہ بھی اپنی جگہ سے پیچھے سرکنے لگے گرسب کو رسول کریم نے اشارہ سے اپنی

ہی جگہ رہنے کا حکم فرمایا۔ حضرت ابو بکر صدیق اس عیادت کے بعد مدینہ کے باہر کئے مقام میں، جمال ان کی ایک بیوی حبیبہ بنت خارجہ رہتی تھیں اور اس دن ان کی باری تھی، سواری پر سوار ہو کر چلے گئے۔ ان کے بعد نبی کریم کا ضخیٰ کے وقت وصال ہوگیا۔ ایک قیامت برپا ہوگی۔ جرانی و دہشت کا عالم سب پر طاری تھا۔ بعض لوگ کنے کئے کہ حضور کا وصال ہوگیا ہے اور بعض لوگوں کو وفات کا بھین نہیں آیا۔ اس کمنے لگے کہ حضور کا وصال ہوگیا ہے اور بعض لوگوں کو وفات کا بھین نہیں آیا۔ اس بریشانی کے عالم میں ایک محض سالم بن حبیبہ کو سخ کے مقام میں حضرت صدیق کی طرف دو ڑایا گیا تاکہ اس حادث کی اطلاع کرے۔ حضرت صدیق رضافیٰ نہر اس ہو شریا خبر مضافر بو متحدیق اور خران سے معجد نبوی پنچ۔ دیکھتے ہیں کہ تمام لوگ مضطرب و متحدیق اور خران مضافر و متحدیق اگر نفی نہیں کر رہے تھے۔ صدیق اکر رضافیٰ، برے تخل سے آگے بردھ کر پہلے جرہ شریف نہیں کہ رضور می وفات کی خبر سننا برداشت ہی میں داخل ہوتے ہیں۔ وہ دیکھتے ہیں کہ حضور می وفات کی خبر منا برداشت ہی میں داخل ہوتے ہیں۔ وہ دیکھتے ہیں کہ حضور می قائد کر کے چرہ کا مشاہدہ کرتے ہیں، میں داخل ہوتے ہیں۔ وہ دیکھتے ہیں کہ حضور می قائد کر کے چرہ کا مشاہدہ کرتے ہیں، حضور می قائد کی ایک می دیا۔ حضور می قائد کر کے چرہ کا مشاہدہ کرتے ہیں، حضور می قائد کی کہ دورت صدیق وی اللے۔ رو پڑے اور سے جادر الگ کر کے چرہ کا مشاہدہ کرتے ہیں، حضور می قائد کی دورت صدیق وی قائد۔ رو پڑے اور جین مبارک پر ہوسہ دیا۔

واسفاہ یارسول الله ..... پھر حفرت صدیق رض الله جرہ سے باہر مسجد نبوی میں صحابہ کرام کے پاس تشریف کے ساتھ اللہ کا میں صحابہ کرام کے پاس تشریف کے ساتھ لوگوں کو افہام و تفییم شروع کی۔ پہلے حمد و ثناکی پھر فرمایا:

وما محمد الا رسول قد

خلت من قبله الرسل الخ-

کہ محمد مل آگار اللہ کے رسول ہیں۔ ان سے پہلے بھی بہت سے رسول گزرے ہیں۔ اگر میہ رسول فوت ہو جائیں یا قتل کیے جائیں کیاتم لوگ دین سے پھرجاؤ گے۔

اور فرمایا: جو الله تعالی کی عبادت کر ما تھا تو الله زندہ ہے اس پر موت نہیں آ سکتی اور جو مخص محمد مل کھی کی عبادت کر ما تھا پس وہ بے شک فوت ہو چکے ہیں۔ اس طرح حضرت صدیق کی افہام و تفہیم پر لوگوں کو یقین ہوگیا کہ حضرت کا وصال ہوگیا

(پاره۳)

ہے۔ اس کے بعد سقیفہ بی ساعدہ میں انسار کی طرف سے مجمع موا- خلیفہ کون مونا چاہیے؟ اس پر بحث بری طول بکڑ گئی- حضرت صدیق اور فاروقِ اعظم رضی اللہ تعالی عنما کو اس کا علم ہوا کہ مسئلہ بردی اہمیت بکڑ رہا ہے، اس کا فیصلہ بسرکیف ہونا چاہیے ورنہ مسلمانوں کے مابین افتراق و انتشار کا سخت اندیشہ ہے۔ دونوں حضرات مصلحت وقت اور اہمیت مسلد کو دیکھتے ہوئے فور اسللہ خلافت طے کرنے کی خاطر اس مجمع انصار میں برموقع تشریف لے گئے۔ مهاجرین و انصار کی اس مسئلہ پر بدی زوروار بحث موئی، آخر کار حضرت صدیق اکبر منالین، پر تمام راضی موگئے- سب سے نضیلت والے معمر بزرگ ہی ہیں۔ حضور کے آخری بر آؤ اور سلوک ان سب کا تقاضا یمی ہے کہ اس اہم کام کے میں اہل ہیں۔ مهاجرین و انصار نے ایک دوسرے ے سبقت کر کے موقع ہی پر صدیق اکبر رہائٹے، کے ہاتھ پر بیعت خلافت کردی۔ تقاضائے وقت کے نازک ترین مسئلہ کو طے کرنے کے بعد پھر محابہ کرام آنحضور ما تنظیم کی جبینر و تکفین میں مشغول ہوئے۔ یہاں یہ بھی ساتھ ساتھ معلوم ہونا چاہیے کہ اگرید مسلد عمومی امامت اور خلافت کاسب چیزوں سے پہلے طے نہ کیا جاتا تو رسول خدا سل المراجع كى تجييزو تكفين جيسے عظيم الثان كام كا بغير كسى خليفه كى سركردگ کے انجام پانا ہزاروں خرابیوں کا موجب بنآ۔ مثلاً آنحضور مل ایجام کے عسل کے متعلق رائ مخلف ہو جاتی کہ کمال نہلایا جائے اور کس طرح نہلایا جائے۔ پھر نماز جنازہ کے متعلق اختلاف ہو آہ کھ لوگ جمرہ شریف سے باہر لا کر جنازہ پر صنا جاہتے، بعض کتے کہ وہیں ہو اور کون جنازہ پڑھائے وغیرہ وغیرہ- نیز مقام دفن کہاں ہو؟ یا جنت البقیع میں ہو؟ جو عام مومنین کی جائے دفن ہے۔ یہ تمام مراحل اختلاف کی مخبائش رکھتے تھے اور اس وقت کسی قولِ فیمل کے بغیران کا سرانجام دینا نہایت ہی مشکل تھا۔ جب ایک امیر اسلام اور امامِ وقت طے کر لیا گیا اب اس کے ارشاد کو آخری فیصلہ قرار دے کر تمام امورِ مذکورہ باحس الوجوہ اور سل طریقہ سے مطے ہوتے گئے۔ جمال کچھ مسلمانوں کو کسی بات میں اشکال پیش آیا، خلیفہ وفت نے اس کو بہت

عمده طریقه سے سلحها دیا۔ اس طرح تمام تجمیز و تکفین، جنازه اور دفن وغیره میں کوئی قابل ذکر اختلاف واقع نہیں ہوا۔ الحمدلله علی ذالک۔

# صديقى خلافت كالبتدائى خطبه

اس اہم فریضہ لینی جمینرو تدفین سے فارغ ہونے کے دو سرے روز مسچر نہوی میں صدیق اکبر وہل تین جمینرو تدفین سے فارغ ہونے سب لوگ شریک بیعت ہوئے میں صدیق اکبر وہل تین سے اور حضرت صدیق اکبر وہل تین سے اور حضرت صدیق اکبر وہل تین سے مسلمانوں کے امیر وقت ہونے کی حیثیت سے مسلمانوں کے سامنے ایک شاندار خطبہ ارشاد فرمایا جو کہ اپنی جگہ نمایت عظیم الشان ہے۔

"فحمد الله واثنى عليه بما هو اهله ثم قال اما بعد ايها الناس فاني قد وليت عليكم ولست بحيركم فان احسنت فعينوني وان اسات فقوموني- الصدق امانت والكذب حيانه والضعيف منكم قوى عندى.....الخ" (ترجمہ:) حمد و ثنا کے بعد فرمایا کہ لوگو! آپ لوگوں پر میں ولی منتخب کیا گیا ہوں طالانکہ میں تم میں سے بمترین نہیں ہوں۔ اگر میں اچھی بات كرول تو آپ ميري اس مين امداد كرين- اگر خطا كرول تو ميري غلطي درست کروا دیں۔ سچائی ایک امانت ہے اور جھوٹ خیانت۔ تمہارا ضعیف میرے نزدیک قوی ہے انشاء اللہ حتی کہ میں اس کے لیے اس کا حق اس یر واپس کرا دول اور تم میں سے قوی میرے ہال کمزور ہے یمال تک کہ میں اس سے دو سرول کا حق بورا کر لول۔ جو قوم بھی اللہ کی راہ میں جماد كرنا ترك كرويتى ہے اس ير الله تعالى ذات اور رسواكى ۋالتا ہے اور جو قوم بھی علی الاعلان برائی پھیلانے لگ جاتی ہے اللہ تعالی ان کے لیے مصائب اور بڑائیاں عام کردیتا ہے۔ جب تک میں اللہ اور اس کے رسول صلی الله علیه وسلم کی آلح داری کروں تو تم بھی میری آلح داری کرو اور جب میں فدا اور رسول صلی الله علیه وسلم کی نافرمانی کروں تو میری اطاعت آپ لوگوں کے لیے کوئی واجب نہیں۔ الله تعالی تم پر رحم فرمائیں نماز کے لیے اٹھو۔

(البداميه والنهاميه لاين كثير ص ٣٣٨ ج٥) طبقات لاين سعد ص ٩٢٩ ج٣ ق١) كتنا پُرُمغز اور پُرُمعنی خطبہ ہے- ايك ايك جملہ ميں صدافت و امانت كے دريا بما ديئے جيں-

#### حضرت علی اور دیگرا کابرین کاخلافتِ صدیقی کے ساتھ اتفاق واتحاد

اس مقام پر ایک مستقل بحث اسلامی تاریخ میں پیدا ہوگئ ہے جس میں لوگوں
کی طرف سے نمایت بے احتیاطی سے افراط و تفریط کر دی گئی ہے۔ مسئلہ بیہ ہے کہ
حضرات بنوہاشم حضرت علی و حضرت عباس وغیرہانے دو سرے مسلمانوں کے منتخب
خلیفہ کو اپنا خلیفہ تسلیم کیا ہے یا نہیں؟ اگر کیا ہے تو کس نوعیت کا تھا۔ اور پھر کس
طرح اس اختلاف کو ختم کر کے جمہور الل اسلام کے موافق متفقہ خلیفہ کو خلیفہ تسلیم
کرلیا گیا؟؟

بے شک اس مقام پر حضرت علی المرتضی و النین کے متعلق مخلف روایات فرکور ہیں۔ بعض میں ذکر کیا گیا ہے کہ ان حضرات نے حضرت ابو بکر صدیق و النین فرائی کے ہاتھ پر چھ ماہ کے بعد بیعت کی ہے اور پھر اس تاخیر کی مستقل وجوہ ذکر کی جاتی ہیں اور بعض روایات میں تین دن کے اندر اندر حضرت علی و النین کا بیعت کرنا ذکر کیا ہے اور محقین علاء نے جو کچھ ذکر کیا ہے وہ بہترین شخیق و تطبیق ہے جس کیا گیا ہے اور محقین علاء نے جو کچھ ذکر کیا ہے وہ بہترین شخیق و تطبیق ہے جس میں نہ افراط ہے نہ تفریط اور وہ حقیقت کے اعتبار سے بشرط انصاف قابلِ قبول ہے۔ کہلی روایت طبقات ابن سعد کی ہے۔

(۱) جزء خالث فتم اول میں فرماتے ہیں:

قال على لما قبض النبى صلى الله عليه وسلم نظرنا في امرنا فوجدنا النبى صلى الله عليه وسلم قد قدم ابابكر في الصلوه فرضينا لدنيا نامن رضى النبى صلى الله عليه وسلم لديننا فقد منا ابابكر-

(طبقات ابن سعد ج۳، ص ۱۳۰ ق۱)

(۲) عن قيس بن عباده قال قال لى على بن ابى طالب ان رسول الله صلى الله عليه وسلم مرض ليالى واياما ينادى بالصلوه فيقول- مروا ابابكر يصلى بالناس فلما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم نظرت فانا الصلوه علم الاسلام وقوام الدين فرضينا لدنيانا من رضه رسول الله صلى الله رضه رسول الله صلى الله عليه وسلم فبايعناابابكر-

حضرت علی رضافتہ، نے فرمایا: جب نبی

کریم میں فلیکھ کی وفات ہوئی تو ہم نے اس
معالمہ میں (نیابت رسول یا خلافت میں) غور
و فکر کیا۔ ہم نے دیکھا کہ نبی کریم میں فلیکھ ان الدیکھ اس مخص پر
ابو بکر رضافتہ، کو ہمارا پیش نماز بنایا ہے۔ پس
ہم دنیاوی معالمے میں بھی اس مخص پر
راضی ہو گئے جس کو نبی کریم میں فیل نے
مارے دین کے لیے پند فرمایا تھا۔ تو ابو بکر
رضافتہ، کو ہم نے مقدم کر دیا۔

قیس بن عبادہ کتے ہیں: مجھے حضرت علی مخالیہ فی مخترب نے فرمایا کہ حضور نبی کریم مالی اللہ چند دن یمار رہے۔ جب آپ کو نماذ کی تیاری کی اطلاع کی جاتی تو آپ فرمادیت کہ ابو بکر سے کمو لوگوں کو نماذ پڑھائیں۔ جب نبی کریم کا انتقال ہوگیا تو میں نے سوچا کہ نماز شعائر اسلام ہے اور اس پر دین کا ذارومدار ہے، جب اصل دین کے لیے دارومدار ہے، جب اصل دین کے لیے جس ذات کو نبی کریم نے ہمارے لیے پند فرمایا ہے تو ہم دنیاوی امور کے لیے اس ذات کو قبول کریں۔ پس ہم نے ابو بکروہ اللہ اللہ تا ہو بیعت کرئی۔

(الاستیعاب لاین عبدالبرجز ثانی ص ۲۳۲ علی ہامش الاصابہ مصری) پس طبقات والاستیعاب کی ہر دو روایات سے ظاہر ہے کہ حضرت علی المرتضلی رخی النین نے حضور نبی کریم مل النین کے اس آخری فرمان کو جو ابو بر صدیق رضافتی کی حق موافق حق میں بار بار ہو آ ہے اس کے موافق جس بار بار ہو آ ہے اس کے موافق جسور اہل اسلام کے ساتھ موافقت فرما کر برضاو رغبت حضرت صدیق وخی النین کو خلیفہ اسلام سلیم کیا ہے اور بیشہ بیشہ کے لیے اس ایک خلیفہ کے پیچے نمازیں ادا کرتے رہے ہیں۔

یہ ٹھیک ہے کہ اس وقت مسئلہ ظافت پر اختلاف ہوا ہے۔ انصار کاخیال تھا
کہ استحقاق میں ہم فائق ہیں، مهاجرین نے ان سے بحث میں دوسری رائے دی
ہے۔ حضرت علی اور حضرت زبیر بن عوام نے جو اظہار کیا ہے وہ یہ ہے کہ اس
انتخاب کو ہم منظور کرتے ہیں۔ یہ ظافت کے قائل ہیں (گر ہمیں اس معاملے میں
اولین مشورے کے لیے نہیں بلایا گیا اس وجہ سے ہم کو افسوس ہوا ہے۔ علامہ ابن
کشرنے اس بحث کو ان الفاظ میں ادا کیا ہے:

حفرت علی رخالفی، اور زبیر رخالفی نے فرمایا: ہم ناراض نمیں ہوئے گراس وجہ سے کہ مشورہ کے وقت ہم پیچے رہ گئے تھے۔ اس معالمہ کے متعلق ابو بکر کو ہم زیادہ حق دار سیجھتے ہیں۔ وہ صاحبِ عار ہیں، ہم آپ کی شرافت اور خیر و برکت کی قدر کرتے ہیں اور حضور مالی کی نارگی زندگ

قال على وزبير ماغضبنا الا انا اخرنا عن المشوره وانانرى ان ابابكر احق الناس بها انه لصاحب الغار وانا لنعرف شرفه وخيره ولقد امره رسول الله صلى الله عليه وسلم ان يصلى بالناس وهو حى-

(البدايه والنمايه ج۵ ص۲۵۰)

یمال سے معلوم ہوا کہ ان بزرگوں نے اپی شکر رنجی اور شکایت کا اظمار برموقع کیا گرایک شریفانہ طریقہ سے کیا ہے جو ان بزرگوں کے شایانِ شان تھا۔ تمام اللِ اسلام کے مفاد اور بہتری کو ہرقیت پر انہوں نے مقدّم رکھا اور نبی کریم ملی المسلیل کے اشارات و ارشادات کو صحیح طور پر انہوں نے عملی جامہ پہنایا ہے۔ البتہ یمال ایک چیزباتی رہ گئی ہے، وہ یہ کہ بعض روایات میں یہ ذکور ہے کہ سیدنا علی المرتضٰی رہی گئی: فضرت فاطمہ کی وفات کے بعد جاکر ابو بکر سے بیعت کی ہے جو حضور میں گئی ہے چی ماہ (علی اختلاف الروایات) گزرنے کے بعد ہوئی۔ اس کے متعلق جو پچھ محققین علماء نے ذکر کیا ہے ان سے یمال صرف وو حوالے ذکر کیا جاتے ہیں جس سے اصل مسئلہ کی بالکل وضاحت ہو جاتی ہے اور ایک انصاف پند طبیعت کے لیے یقینا تسلّی و تسکین ہو عتی ہے۔

(ا) علامه این کیر محقق نے البدایہ والنمایہ میں ذکر کیا ہے:

فهذه البيعه التي وقعت من على لابن بكر الصديق بعد وفات فاطمه بيعه موكده للصلح الذي وقع بينهما وهي ثانيا للبيعه التي ذكرناها اولايوم اسقيفه كمارواه ابن حزيمه وصححه مسلم بن الحجاج ولم يكن على محانبا لابي بكر هذه السته الاشهر هل كان يصلي وراء ه ويحضره عنده للمشوره وركب معه الى ذي

(البداية لاين كثير ص٢٨٦ جلد خامس)

حضرت فاطمہ کی وفات کے بعد علی المرتضى كامديقِ اكبرك ساتھ اس بيت کرنے کاجو ذکر آ ٹاہے اس کامطلب میہ ہے کہ یہ بیعت جو ان دونوں کے درمیان واقع ہوئی تھی اس کو مزید پختہ کرنے کی خاطر ہوئی تھی اور یہ بیعت ٹانیہ لیتن دو سری بیعت ہے۔ پہلی وہ تھی جو سقیفہ کے دن ہوئی-محدث ابن خزیمہ نے اس کو ذكر كياب إور مسلم بن حجاج نے صحیح قرار دیا ہے اور حضرت علی رضی الله عنہ ان چھ ماہ میں صدیقِ اکبر مِنالِقَیٰ، سے بالکل علیحدہ نمیں ہوئے بلکہ ان کے پیچیے ہمیشہ نمازیں پر هنته رہے اور ملاح و مثورہ کی خاطر صدیق اکبر کے پاس تشریف لایا کرتے تھے اور جیش و فوج میں ضرورت کے وقت ساتھ حایا کرتے تھے۔ (۲) ووسری شختین اس کے موافق علامہ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں ذکر کی ہے جو مندرجہ ذیل ہے:

وقدصحگح ابن حبان وغیره من سعید الحدری وغیره ان علیا بایع ابابکر بانه بایعه بیعه ثانیه موکد- (ق الباری البی جرالحقانی ج۲٬ ۱۳۹۹)

یعن دھنرت علی من النیز، نے ابو بکر من النیز،
کے ساتھ ابتداء میں بیعت کرلی تھی اور جو
بعد کچھ مدت کے بیعت کا ذکر آ آ ہے اس
کے متعلق لکھتے ہیں کہ دھنرت علی نے
صدیق اکبر کے ساتھ دو سری بیعت پہلی
بیعت کو اور پخت کرنے کے لیے اور شبسات
زائل کرنے کی خاطر کی تھی۔

اور امام قرطبی نے جو بات اس موقع پر ذکر کی ہے وہ لائقِ صد توجہ ہے۔ فرماتے ہیں:

"حضرت صدیق اکبر رہائیں، اور حضرت علی رہائی، کے درمیان جو شکرر نجی اور پھر ایک دوسرے سے عذر معذرت ہوئی ہے آگر اس کو منصفانہ نظر سے دیکھا جائے تو اعتراف کرنا پڑتا ہے کہ ہر ایک بزرگ دوسرے کی بزرگ کا مقراور تشلیم کرنے والا تھا اور ان کے قلوب آپس میں احترام و محبت پر منفق تھے۔ آگرچہ طبیعت بشری بعض او قات انسان پر عالب آتی ہے لیکن ان کی دین داری اس کو رد کردیتی ہے۔"

(تفيير القرطبي ج ع ص ٢٥٩)

ان بزرگوں کے درمیان اس موقع پر جو کچھ بھی کم و بیش اختلاف ہوا ہے وہ اللہت کی بناء پر تھا اور انہوں نے اس کو خود ہی اپنے عمل سے ختم کر ڈالا تاکہ آئندہ امت میں تفریق کی کوئی راہ پیدا نہ ہوسکے۔ ان حضرات کے علوشان کے یہ عین موافق تھا۔ یہ پاک ہتمیاں کینہ پرور نہ تھیں، طماع اور لالچی نہ تھے۔ ان تمام کم اظلاقیوں اور اندرونی عداوتوں سے ان کا مقامِ دیانت بالکل بلند تھا۔ اس وجہ سے یہ

زمانہ خلافتِ راشدہ کے نام سے اسلام میں موسوم ہے لینی رُشد و ہدایت کا زمانہ۔ واقعی پچھلی امت کے لیے ان لوگوں کی صدانت و دیانت نے مشعل راہ کا کام دیا۔

#### صديقي دورخلافت كاايك مسكله اوراس كاتصفيه

اس خلافت اور بیعت خلافت کی بحث کے بعد حضرت صدیق اکبر مخالفہ، کے سامنے جمال اور اہم مسائل اصلاح امت کے متعلق وقتا فوقتا پیش آئے ان بیں سے ایک مسئلہ قرابت داران نبی کریم ماڈیٹیل کی وراثت نبوی کا معالمہ ہے لیعن حضرت فاطمہ الز براء پی خضرت علی وفائش کے ذریعہ یا بلاواسطہ حق وراثت طلب کیا۔ خلیفہ اول کے سامنے اس بات کا بورا خیال تھا کہ حضور سرور دو عالم ماڈیٹیل کی نیابت حتی الامکان بوری طرح ادا ہو' اس میں کسی فتم کی ناجائز کی بیشی نہ ہونے پائے۔ ادھر حضور سائٹیل کی قرابت داری کالحاظ اور جائز رعابت صحح طور پر کی جائے گو اس مطالبۂ وراثت کے موقع پر بھی بعض حلقوں نے بلاوجہ بڑی شدومہ سے حضرت فاطمتہ وراثت کے موقع پر بھی بعض حلقوں نے بلاوجہ بڑی شدومہ سے حضرت فاطمتہ الز براء کی لمبی کشیدگ اور فطری انقباض کو ایسے رنگ میں پیش کیا ہے گویا دنیائے اسلام میں اس سے بڑھ کر کوئی قابل اختلاف چیز ہی نہیں اور مابہ الاتحاد اور مابہ الاتھاق کی کوئی صحیح کور کرنے کے متعلق بیا اللاتھاق کی کوئی صحیح کور کرنے کے متعلق بیا تیں بین کہ

اولاً: حضرت صديقِ اكبر وفاقير، في حضرت زبراء ملى مطالبه كى جواب ميں جو روب افتيار كيا كيا وہ جواب معن جو روب افتيار كيا كيا وہ جواب معاندانه ہے جو صديق في عرض كيا؟ يا اليا جواب ذكر كيا جس كو جمهور مسلمين لينى جمهور صحابه كرام جمع بنوہا شم في جمهور مسلمين لينى جمهور صحابه كرام جمع بنوہا شم في جمهور مسلمين لين جمهور محاب كيا يا كونى راہ انهوں في افتيار كى جس كى وجہ سے وہ مورد الزام قرار ديئے جاسكتے ہيں۔

اول چیز کے متعلق معلوم ہونا چاہیے کہ حضرت زہراء ملے مطالبہ کے جواب میں صدیق اکبرنے یہ ذکر کیا کہ جناب کے والد ماجد کا فرمان عالی شان اس طرح سے

ہے کہ

لانورث ماتركناه صدقه-

ہم انبیاء کا کوئی وارث شیں ہوتاہ ہم جو مال متاع چھوڑ جائیں فی سبیل اللہ صدقہ ہوتاہے۔

اور حفزت صدیق رہائی ہے ساتھ ساتھ ذکر کیا مودت قربی کی پاس خاطر سرحال منظور ہے۔ فرمایا کہ

لینی قتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے کہ حضور مال ملیا کی رشتہ داری اور قرابت میرے نزدیک اپنی برادری و قرابت سے بہت زیادہ محبوب والذى نفسى بيده القرابه رسول الله صلى الله عليه وسلم احب ان اصل من قرابتى-(البدايم ٢٨٦، ج۵)

کیکن ساتھ ہی اپنی ذمہ داری (نائبِ رسول ہونے کی عہدہ داری کے پیشِ نظر اور اپنے منصب قائم مقامِ نبوت) کے اعتبار سے صاف طور پر عرض کر دیا کہ

لم اترك امرا صنعه رسول الله صلى الله عليه وسلم الا صنعته-

لینی جو جو کام خود نبی کریم ما الکیلیم جس طرح ادا فرمات شف وه اس طرح سرانجام دیا کردن گا-

لینی حضور کی آل و اولاد اس مال (فی م خمس و فدک وغیرہ) سے بے شک حسبِ دستورِ سابق کھاتی رہے گی اور منتفع ہوتی

انماياكل آل محمدصلى الله عليه وسلم من هذا المال-(البدايم ١٨٣٠٠٥٥)

نیزیاد ر کھنا چاہیے کہ یہ حدیث جو صدیق اکبر مناللہ، نے جواب میں ذکر کی ہے، یہ صرف صدیق کا قول ہی نہیں بلکہ اس کے قولِ نبوی مالی ہونے پر دس صحابہ کرام حضرت علی المرتضٰی، حضرت عباس، حضرت عائشہ صدیقہ، حضرت عمر، حضرت عثان غی، حضرت طلح، حضرت زبیر، حضرت عبدالر حمٰن بن عوف، حضرت محد بن ابی و قاص اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنم، یہ سب حضرات صدیق اکبر رضافیہ، کے مقید (تصدیق کندہ) ہیں۔ ایسے مشہور فرمانِ حضور مرافیہ کو کیسے ترک کیا جا سکتا ہے۔ حضرت صدیق اکبر اس فرمان پر عملد رآمد کرنے ہیں بالکل حق بجانب ہیں اور صدیق اکبر کی اس صدافت و دیانت داری پر بعد کے خلفاء نے میر تصدیق ثبت کر دی ہے۔ حضرت علی المرتفیٰی رضافیہ، نے اپنے زمانہ خلافت ہیں ان امور لیعیٰ فدک وغیرہ و اموالِ بنی نضیر وغیرہ میں وہی دستور جاری رکھا جو کہ خلیفہ اول نے دوا رکھا تھا۔ اس صدیق طرز طرق کے خلاف پر مو اختلاف نہیں کیا حالانکہ حق داروں کے حقوق ہمارے عقیدے کے موافق حضرت علی رضافیہ، نے زمانہ خلافت میں صحیح طور پر دلوائے ہیں اور پورا پورا انصاف، انصاف خواہوں کے حق میں کیا ہے۔ مرتضوی خلافت میں ہمارے نزدیک ہر ایک کے ساتھ برابر انصاف و عمل ہو تا رہا ہے، تو اہل بیت نبوی اور آلِ محمد مرافیہ کے ساتھ عدل و انصاف تو یقین عمل ہو تا رہا ہے، تو اہل بیت نبوی اور آلِ محمد مرافیہ کے ساتھ عدل و انصاف تو یقینا عمل ہو تا رہا ہے، تو اہل بیت نبوی اور آلِ محمد مرافیہ کے ساتھ عدل و انصاف تو یقینا عمل ہو تا رہا ہے، تو اہل بیت نبوی اور آلِ محمد مرافیہ کے ساتھ عدل و انصاف تو یقینا ہونالذی تھا اور ہوا اور مرور ہوا۔

پھردو سری ہائید کہ خلافتِ صدیقی کا فیصلہ رشتہ دارانِ نبی کریم سال اللہ کے حق میں عین انساف تھا ہیہ ہے کہ سیدنا امام حسن نے اپنی ششمایی خلافت میں بھی قرابت دارانِ نبی کریم سال اللہ ہے وہی سلوک روا رکھا جس طرح صدیقِ اکبر رہی اللہ اللہ نبی کریم سال اللہ ہے وہی سلوک روا رکھا جس طرح صدیقِ اکبر رہی اللہ اللہ نبی کریم سال اللہ نبیں جا سکتا خود نبوا شمی خلایا نبیں جا سکتا خود بنواشی خلفاء کا عمل صدیق کے فیصلہ کے حرف حرف کی تصدیق کر رہا ہے تو خلیفہ اول کیول موردِ مطاعن ٹھرے۔ ع در خانہ کس است ہمیں گفتہ بس ست۔

دوسری چیز زہراء گی ناراضگی کا معاملہ ہے تو اس کے متعلق عرض ہے کہ بے شک روایات میں حضرت زہراء رضی اللہ عنها کی ناراضگی کا ذکر آیا ہے۔ انسانی فطرت کا نقاضا ہے کہ جب کوئی بات خلاف امید و توقع پیش آ جاتی ہے تو ضرور انسان فطرتا پریٹان ہو تا ہے، جائے توقع پر ناراض ہو تا ہے۔ کئی دفعہ فریقین کی کتابوں میں

حضرت علی و حضرت فاطمہ کی کشیدگی کا ذکر آیا ہے گریمی کما جاتا ہے بعد میں صلح و رضامندی ہر دو کے درمیان ہوگئ - یہاں بھی صدیقِ اکبر اور حضرت زہرا کی صلح و رضامندی کا ذکر احادیث کی کتب میں موجود ہے، ملاحظہ فرمالیا جائے تاکہ آپ کو تسلّی ہو جائے - ان دو حضرات کے درمیان کشیدگی ختم ہوگئی تھی - وہ بزرگ تو آپس میں راضی ہوگئے، ہم آپس میں بلاوجہ ناراض ہیں - الٹی ذہنیت کا کیا علاج ہو؟

ذیل میں محقق علائے اللِ مُنت کی تحقیق درج کی جاتی ہے۔ ایک منصف مزاج آدمی کے لیے یہ کانی ہے۔ بات میہ ہمال روایات میں حضرت صدیق ویل اللہ کے اید صلح و رضامندی کا دکر آیا ہے وہاں اس کے بعد صلح و رضامندی کا ذکر آیا ہے وہاں اس کے بعد صلح و رضامندی کا ذکر ہمی موجود ہے۔

O اول: لعنی جب حضرت فاطمه نیار ہو کیں، ابو بکر صدیق ان کے پاس آئے۔ اندر آنے کی اجازت طلب کی۔ حضرت علی نے کما: یہ ابو بر میں اجازت مانکتے ہیں۔ ز ہرانے کما کہ اے علی! آپ کو منظور ہو تو اندر آ جائیں۔ حضرت علی نے کما: ہاں! ابو بكر آئے اور حضرت فاطمہ كو راضي كرنے لگے اور کما کہ اللہ کی قتم! میں نے ابنی اولاد عال ، قبیلہ سب کے سب کو اللہ تعالی کی رضا کے لیے اور رسول اللہ ما کھیل کی خوشنودی کے لیے اور آپ لوگوں کی خوشنودی کی خاطرترک کر دیا..... حغرت صدیق اکبر راضی کرتے رہے حتیٰ کہ حضرت زبرا راضی و خوش ہو گئیں۔

اول معن الشعبى قال لما مرضت فاطمه اتاها ابوبكر الصديق فاذن عليها فقال على يافاطمه هذا ابوبكر يستاذن عليك فقالت التحب ان اذن له قال نعم فاذنت له فدخل عليها فيرضاها... فقال والله ما تركت الدار والمال والاهل والعشيره الا ابتغاء مرضاه الله مرضاه رسوله ومرضاتكم اهل البيت ثم ترضاهاحتى رضيت-

(البدايه ص٢٨٩، جلد پنجم، طبع اول)

ووم: یمی روایت علامه بدر الدین العینی شارح بخاری نے ص ۲۳۰ جلد ۱۵ مشرح مینی بخاری میں ذکر کی ہے۔

62

O سوم: علامه این حجر عسقلانی نے فتح الباری شرح بخاری ص ۱۵۱ ج۲ میں ذکر کیا ہے کہ ان اباب کر عاد فاطمه فقال علی هذا ابوب کریستاذن علیہ ک فان اتحب ان اذن له قال نعم فاذنت له و دخل علیها فترضاها-

(فتح الباري ص ۱۵۱ ج۲)

## صديقي معيشت آخرى ايام ميس

حضرت صدیق رضی اللہ تعالی عنه ابتدائے خلافت میں سطح کے مقام سے مدینه میں تشریف لایا کرتے تھے۔ مجھی سوار ہو کر اور مجھی مجھی پیدل بھی مسجد نبوی پہنچتے، لوگوں کو نماز پڑھاتے۔ جب عشاء پڑھ لیتے اپنے اہل وعیال میں سخ واپس چلے جاتے۔ بعض او قات اگر خود نہ پہنچ سکتے تو حضرت عمر فاروق رض التی ان کے قائم مقام مسلمانوں کو نماز برحماتے۔ قریباً چھ ماہ کے بعد جناب نے مدینہ میں ہی اقامت اختیار كرلى- جناب كى معيشت (گزران) تجارت كے ذريعه پورى موتى- صبح كو خود بازار میں چلے جاتے اور حسب دستور ضرورت کے موافق تجارت کر کیتے۔ آپ کی چند بكريال بھى تھيں، گاہے بگاہے ان كو چرانے كے ليے خود حلے جاتے، خود دودھ دوه ليت اپنے بروس والوں كو روه كر ديت- جب آپ خليفه منتخب موئ تو پاس والے قبیلہ کی عورتوں نے عرض کیا کہ اب آپ ہماری بمریاں دوہنے کی تکلیف نہ کیا كرين- تو آپ نے فتم اٹھا كر فرمايا كه ميں اب بھى دوہا كروں گا، جو كام ميں يہلے سرانجام دیتا تھا میں امید کر آ ہوں اس میں فرق نہیں آئے گا۔ جب آپ کا قیام صرف مدینه میں ہوگیا اور ادھر امور خلافت میں مشغولیت بردھ گئ تو آپ نے فرمایا: اب تجارت كرنا مشكل موكيا ہے، اب صرف مسلمانوں كے معاملات ميں ہى وقت اے جوہ پینہ سے باہر تھااور وہاں ان کی بیوی حبیبہ بنت خارجہ رہتی تھیں۔

صرف ہوگا۔ ان حالات میں مسلمانوں نے حضرت صدیق رضافتہ، کے اخراجات کے ليے اڑھائى ہزار درہم سالانہ مقرر كيا- بعض روايات ميں اس سے پچھ زائد ذكركيا ہے، بسرحال خالی خرچہ خوراک اہل و عیال بیت المال سے لیا کرتے اور خرچہ ہے ذا كدوالي فرما وية - چنانچه اس كے بعد جب حضرت صديق ره الثير، كي وفات كا زمانه قریب ہوا تو صدیق اکبر رہ اللہٰ نے عظم دیا جو کچھ ہمارے پاس اس وقت بچا ہوا موجود ہے اس کو بیت المال میں واپس کر دو اور میں اپنی فلال فلال زمین بیت المال کے لیے وقف کر تاہوں۔ ان کا بچا ہوا مال (جو بیت المال کے ذریعہ ان کو حاصل تھا) ایک او نٹنی ایک غلام اور ایک چادر جو پانچ درہم کے برابر تھی، حضرت فاروق منالین، خلیفہ فانی کے حوالہ کی گئی تو حضرت عمرِ فاروق رضافتے؛ فرمانے کے کہ صدیق رضافتے، نے اپنے نائب کے لیے بڑا مشکل نمونہ چھوڑا۔ (طبقات این سعد ص ۱۳۳ ج۳ ق) (٢) جب حضرت صدیق رهایتی، وفات کے قریب پنیے تو آپ پر بیت المال کی طرف سے جو خرج ہوا تھا وہ چھ ہزار درہم کے قریب پہنچ چکا تھا۔ فرمانے لگے: اچھا اس خرچ کو بورا کرنے کے لیے میرا فلال باغ فروخت کرکے بیت المال کی رقم ادا کر دی جائے مگر بعد از وفات حضرت عمر رہنا تھنی نے فرمایا: اب میں والی ہوں لنذا میں تم کو یہ رقم واپس کر تا ہوں۔ (صدیق من اللہ: کے وار ثوں سے حضرت عمر من اللہ: نے میہ خرچہ واليس ندليا ورند وه حسب مدايت اداكرنا جائے تھے) (طبقات ص ٤ ١٩١٧ ج٣١) (٣) آپ کی وفات کے بعد صحابہ کرام حضرت عمر' حضرت عثمان' حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنم بیت المال کی دیکھ بھال کے لیے تشریف لے كت بيت المال مين كوكى درجم و دينار موجود نهيل تفا- تعيليان جهارى كئي صرف ایک ورہم انفاق سے نکلا۔

(۴) حضرت صدیق رها تین کی خلافت دو برس تین ماه نو دن رہی۔ جمادی الاخریٰ الاخریٰ علی سترہ تاریخ کو رات کے وقت جناب کی وفات ہوئی اور حضور نبی کریم ملائلی اللہ کی سترہ تاریخ کو رات کے وقت جناب کی وفات معرت صدیق رہن کی مزار حضور کے جوارِ رحمت روضہ مقدسہ میں دفن ہوئے۔ حضرت صدیق رہن کی مزار حضور

مل المرازي مزار سے پیچھے ہٹ کر بنی ہوئی ہے، تاقیامت انوارِ رحمت میں شریک ہیں۔ آپ کے بعد آپ کے دو لڑکے عبدالرحمٰن و محمد اور دو لڑکیال حضرت صدیقہ اور اساء (عبداللہ بن زبیر کی والدہ) تیسری لڑکی صدیق کی وفات کے بعد پیدا ہوئیں ان کا نام ام کلوم رکھاگیا۔ رضی اللہ عنم۔

#### اولياتِ صديقي

وہ امور جن میں اللہ تعالی نے صدیق اکبر رض اللہ، کو تمام صحابہ کرام میں سب سے اول درجہ پر فضیلت نصیب فرمائی ہے:

- (۱) صدیق اکبر رضی الله عنه آزاد مردول میں سب سے اول مشرف به اسلام موئ الله عنه الله عنه اسلام کے ایمان لائے ہوئے ہیں اور کسی دوست کے ساتھ بغیر مشورہ اور صلاح کے ایمان لائے ہیں۔
- (۲) کچرابو بکر رہنی گئیز، نے اپنی دار (حویلی) کے صحن میں مسجد مینائی اور اس میں نماز پڑھنے اور قرآن مجید کی تلاوت کرنے کی ابتداء کی۔
- (۳) نبی کریم مل آلیا کے ساتھ مل کر جماعت کی صورت میں سب محابہ سے پہلے نماز پڑھنے کی سعادت حاصل کرنے والے صدیق اکبر ہیں۔

( باریخ الحلفاء سیوطی ص ۳۱ طبع لامور)

- (۳) صدیق اکبر وہ پہلے مخص ہیں جنہوں نے منجدِ نبوی کی بنیاد سب سے پہلے رقم خرچ کر کے ڈالی اور اپنی طرف سے رقم خرچ کر کے سب اصحاب سے سبقت حاصل کی۔ (یہ سب حضور مالیکھیا کے ارشاد سے ہوا)
- (۵) حضرت علی رض الله: ذکر کرتے ہیں کہ الله صدیقِ اکبر رض الله: پر رحمت فرمائے، وہ پہلے محض ہیں جنہوں نے قرآن مجید کو دو تختیوں کے درمیان جمع کیا۔
- اہ بخاری شریف جلداول کی شرح میں مینی کے حوالہ سے درج ہے کہ یہ پہلی مجدہے جواسلام میں بنائی گئی۔

- (۱) پہلا جج جو اسلام میں ہوا ہے اس میں حضور نبی کریم مالی کی ابو بکر صدیق رہی کی پہلا امیر جج بنا کر روانہ فرمایا پھر آئندہ سال حضور مالی جج کو خود تشریف لے گئے۔ (طبقات این سعد ص۱۳۵ ج۳ ق اول)
- (٨) حضور نبي كريم مل الميلي في فرماياكه مين پهلا مخض مول كا (فناك بعد قيامت مين) جو زمين سے المحول كا كار ابو كر معلى الله الله المحس كے-

(مشكوة شريف م ٥٥٦ بحواله ترندي)

- ا) صدیق اکبر رضائش، وہ کہلی عظیم شخصیت ہیں کہ اسلام میں خلیفہ رسول اور خلیفتہ المسلمین کے نام سے موسوم ہوئی۔ (آری الحلفاء سیوطی م ۲۵)

## خصوصياتِ صديقي

لعني وه امورِ فضيلت جو خصوصي طور پر حضرت صديقِ اكبررمالين، كو بي حاصل

#### ين:

- (۱) تمام صحابہ کرام میں سے صرف صدیق اکبر رضائی، ہیں جن کی چار پشتی صحابی ہیں: ابوعتیق محمد بن عبدالرحلٰ بن ابی بکرالصدیق بن ابی قعاف رضی الله تعالی عنهم۔

  (ازالته الخفاء فاری مقصد دوم م م ۱۱)
- (۲) واقعہ ہجرت جو اسلام میں بہت بردی فضیلت اور اہمیت رکھتا ہے اس میں

ابتدائے بجرت سے آخری او قات تک معرت صدیق رمناتی آنحضور سائی ایکی کی معیت اور رفاقت میں رہے ہیں-

(الاصابه ص ٩٣٥ ج٢ استيعاب ص ٩٣٣ ج٢)

- (۳) قیامِ غارِ ثور کا شرفِ معیت اور حاضری صدیق کو بی حاصل ہوئی ہے جس کا ذکر قرآنِ مجیدنے ثانی اثنین اذھ ما فی الغار <u>ش فرمایا</u> ہے۔
- (۳) وافقه فی المشاهد کلها الی ان مات (اصابه مع انتجاب ص ۳۳۳ ۲۶) یعنی صدیق اکبر سردار دو عالم می الله کام ساتھ حاضری کے تمام ضروری مواقع میں سب جگہ حاضر رہے ہیں۔ (سفر میں حضر میں) سبسحان الله علی حسن رفاقته۔
- (۵) نبی کریم مالی آلیا کی تعبت اور شکت کے اعتبار سے اور مال و دولت مرف کرنے کے اعتبار سے تمام لوگوں میں مجھ پر زیادہ احسان کرنے والے ابو بکر ہیں۔ لینی حضور مالی آلیا کے ساتھ سب سے زیادہ محن ابو بکر ہیں۔

(بخاری ص ۱۵۷ ج۱)

(۱) "منیق" (آگ سے آزاد شدہ) کا لقب خصوصی حضرت صدیق کو ہی حاصل ہے- حدیث میں ہے نبی کریم ماڑ کھیا نے فرمایا کہ "جس مخص کو پند ہے کہ آگ سے آزاد شدہ انسان کو دیکھے وہ ابو بکر کی طرف نظر کرے۔"

(اصابه ص ۹۳۵ ج۴ استیعاب ص ۹۳۵ ج۲)

(2) آنحضور مالیکی مرض الوفات کے دوران میں آپ نے مسلمانوں کی نماز کے لیے الوبکر صدیق رہ گاتی، کو ہی امام بنایا۔ حضور کے تھم سے حضور کے مصلی پر حضور کی حیات میں صدیق ہی امام قرار دیئے گئے ہیں۔

(طبقات این سعد ص۱۲۷ جلد۳۴ ق اول)

(A) حضور مل المراكز التي وفات جيب موش رُبا حادث اور قيامت خيز واقعه ك وقت بمي بابوش اور بااستقلال رہنے والے صرف صديق اكبر بين جنهول نے سب كو

مبری تلقین کرے سنبعالا۔

- (۹) حضور اکرم ملی این بیشانی مبارک کا بوسه لینا ابو بکر صدیق رخی اللیز کو بی نصیب مواہے - (لیعنی بعد از وفاتِ نبوی)
- (۱۰) حضور نبی کریم ما تیکیا کی آخری آرام گاہ (قبر شریف) کے بالکل مصل آرام گاہ تاقیامت صدیق اکبر کو ہی حاصل ہے۔ مخصریہ کہ صدیق کا بعثنا قرب حضور ما تیکیا کے ساتھ اس عالم میں تھا اتا ہی عالم برزخ میں ہے، اتا ہی قیامت میں ہوگا، اتا ہی بہشت میں بھی۔ (سجان اللہ)



# سيرت صراف رض الله تعالى عنها

#### اسم شریف

اسم گرامی عائشہ ہے- ابو بکر صدیق وہی گھٹے؛ کی گخت جگر ہیں- والدہ محترمہ کا نامِ نامی امِ رومان بنت عامر بن عویمر الکنانیہ ہے- لقب "صدیقہ" ہے اور کنیت امِ عبداللہ- میہ کنیت خود حضور نبی کریم مال کھڑا کے اذن سے اپنے خوا ہرزادہ عبداللہ بن زبیر کی جانب منسوب ہے-

(الاستيعاب لاين عبدالبرص ٣٣٨ مع اصابه لاين جمر البدايه والتهاب اين كثيرص ١٩٠ ج٥)

#### ولادت بإسعادت

(طبقات این سعد ص ۳۰- ۳۱ جلد بشتم و استیعاب ص ۳۳۸- ۴۳۷ کتاب المحبر لابی جعفر بغدادی طبع د کن ص ۸۰-۸۱)

ساتھ یہ بھی مسلم ہے کہ حضور علیہ السلام کی بعد از بعثت تیرہ سال کی زندگ

ہے اور تیرہویں سال ہجرت ہوئی، پرمنی زندگی دس سال ہے۔ ان مسلمات کو پیشِ نظر رکھتے ہوئے اندازہ کی ہے کہ حضرت صدیقہ کی ولادت بعثت نبوی کے بعد بانچیں سال ہوئی ہے۔

# اہلِ بیتِ نبوت ہونے کا شرف

## فضائل صديقه الييني

حضور نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ازواج مطرات میں سب سے زیادہ کم سن اور بکرو کواری ہیں سب سے زیادہ کم سن اور بکرو کواری ہیوی ہی ہیں۔ کل مرۃ العر سراسٹھ سال میں صرف ۹ سال آنحضور سال ہی خدمتِ عالیہ میں شرفِ بازیابی حاصل ہوا ہے گراللہ تعالی نے ان کو فطری طور پر وہ عقل و کمال عطا فرایا تھا کہ بڑے بڑے صحابہ ان کی فضیلت پر رشک کرتے سے اور نبی کریم مال ہی ہی نبان فیض ترجمان سے فرایا کہ عائشہ کو فضیلت دو سری عورتوں پر ایک حاصل ہے جسے باتی خوردنی چیزوں پر ٹرید کو فضیلت ہے۔

(بخاری شریف ص ۵۳۲ ، جاومسلم شریف ص ۴۸۷ ، جم) ام المومنین صدیقه رضی الله عنها کے فضل و شرف کے واقعات بے شار (۲) میں ان میں سے چند ایک تحریر کیے جاتے ہیں:

حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ ایک دفعہ حضور نی کریم مالی ہی تشریف فرما تھے۔ حضور مالی ہے فرمایا:

هذا جبرئيل يقرئك السلام وعليه السلام ورحمه الله وبركاته ترى ما لا ارى-

اے عائشہ! یہ جرئیل موجود ہیں، تم پر سلام کتے ہیں- میں نے وعلیم السلام و رحمتہ الله کما- یارسول الله! آپ تو ان کو دیکھ رہے ہیں مجھے نظر نہیں آ رہے ہیں-

(بخاری شریف ص۵۳۳ ، جا و مسلم شریف ص ۴۸۷ ، ۲۰ و ملیت الاولیاء اصغمانی ص ۴۸۷ ، ۲۰ و ملیت الاولیاء اصغمانی ص ۴۲ ، ۲۰ وطبقات این سعد ص ۴۷ ، ۸۶

#### نوخصال

حضرت صديقه چند خصائل حميده مين منفردين و چنانچه خود بيان فرماتي بين:

 ولم ينكح بكرا غيرى ولا امراه ابواها مهاجران غيرى وانزل الله براتى من السماء وكان ينزل عليه الوحى وهو معى وكنت اغتسل انا وهو من اناء واحد وكان يصلى وانا معترضه بين يديه وقبض بين سحرى ونحرى وفى ليلتى ودفن فى بيتى - (الاصابه فى معرفة المحابه ص٣٥٠، ج٣ و طبقات ابن سعر

کایک ی برتن سے عسل کرلیا کرتے تھے۔ میں حضور ما تیکا کی نمازادا فرمانے کی حالت میں بستر بر سامنے قد دراز رہتی اور آنحضور ما تیکا کا اس عالم سے انقال اس حالت میں ہواہے کہ میرے پہلواور صدر کے در میان تکیدلگائے ہوئے تھے۔ حضور نبی کریم ما تیکا کا نقال بھی میری ہی باری کے اوقات میں واقع ہواہے اور میرے ہی گھریس حضورعلیہ السلام مدفون ہیں۔

الل علم حفزات خوب جانتے ہیں کہ ندکورہ خصائل ایک ایک کی تائید دو سری متعدد روایات سے ہو سکتی ہے خصوصاً واقعہ افک میں بڑی تفصیلات ہیں۔ حضرت ام المومنین کی خاطر اللہ کریم نے بوری دس آیاتِ قرآن مجید پارہ اٹھارہ سورہ نور میں عرش سے فرش پر نازل فراکر اس منزہ و مطمرہ خاتون کی عزت افزائی فرائی ہے تاکہ اس کی عفت اور پاکیزگی کے تذکرے مجے و شام، روز و شب تمام عالم میں تاقیامت جاری رہیں۔

نیک طینت انسان کے لیے ایک ہی حمیدہ خصلت ام المومنین کی ان کے ساتھ حسنِ عقیدت قائم رکھنے کے لیے کافی وائی ہے اور کج فطرت افراد کے لیے نہ روایاتِ نبوی مفید ہو سکتی ہیں اور نہ آیاتِ قرآنی فائدہ بخش سکتی ہیں- اللہ تعالی ہر مسلمان کو الل بیتِ نبوی ماٹھ آئی ہے ساتھ صبح عقیدت نصیب فرمائے۔

#### حضرت صديقه اورعلمي فضيلت

مروق ایک مشہور آبعی ہیں، حطرت ام المومنین عائشہ سے روایت کرتے ہوئے حدیث بیان کرتے تو یوں کماکرتے کہ

حدثتنى الصديقه بنت الصديق حبيبه حبيب الله المبرات في كتاب الله-

لینی مجھے مدیق کی صاجزادی صدیقہ نے ، جو حبیبِ خدا کی حبیبہ ہے اور اس کی برأت کتاب اللہ میں بیان کی گئی ہے روایت بیان کی ہے۔

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنها کے

خصائص میں یہ شار کیا جاتا ہے کہ آپ

ازواج النبى رضى الله تعالى عنهن بلكه تمام

عورتوں سے زیادہ علم دین رکھتی تھیں۔

ز ہری کہتے ہیں کہ تمام ازواج مطمرات اور

تمام عورتوں کے علم کے ساتھ حضرت

عائشہ رضی اللہ تعالی عنها کے علم کا توازن

كيا جائ تو عائشه مديقه رضى الله تعالى

عنها كاعلم بروه جائے گا۔

(ملیتہ الاولیاء اصغمانی ص ۳۴ ، ۲۶ و اصابہ ص ۴۳۸ ، ۲۶ و طبقات این سعد ص ۴۵ ، ۸۶) اور یکی مسروق بیان کرتے ہیں: میں نے بڑے بڑے اکابر صحابہ رسول خدا کو دیکھا ہے کہ میراث و فرائض کے مسائل میں حضرت عائشہ کی طرف رجوع کرتے اور ان سے دریافت کرتے تھے۔

(ہدایہ لاین کثیر ص ۹۲ ج۸ وطبقات این سعد ص ۳۵ ج۵) علامہ این کثیرام المومنین کے فضائل ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ

ومن حصائصهاانهااعلم نساء النبى صلى الله عليه وسلم بل هى اعلم النساء على الاطلاق قال الزهرى لو جمع علم عائشه الى علم حميع ازواجه وعلم جميع النساء لكان علم عائشه المفل وقال عطا بن ابى رباح كانت عائشه افقه الناس واحسن الناس

عطابن ابی رہاح لکھتے ہیں کہ حضرت صدیقہ اپنے زمانہ کے لوگوں سے زیادہ فتیہ

قال عروه ما رايت احدا اعلم بفقه ولابطب ولابشعر

من عائشه-

(البدايہ والنمایہ 'ص۹۲'ج۸)

اور سمجھ دار تھیں اور سب لوگوں سے عمدہ رائے رکھتی تھیں اور عروہ (جو ان کا خواہر زادہ ہے)وہ کہتے ہیں کہ حضرت عائشہ سے بڑھ کر علم دین اور طب اور فن شعر سے زیادہ واتف میں نے شیں دیکھا۔

### اسی طرح حضرت ابوموی اشعری کہتے ہیں کہ

ما اشكل علينا اصحاب محمد حديث قط فسالناه عائشه الا وحدنا عندها منه علما وجبري حضور صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ك محله كو جب كى مسلم حديث كم متعلق اشكال پيش آيا تو حضرت عائشه رضى الله تعالى عنها سے سوال كرنے پراس كاحل ضرور نكل آيا۔"

ابو تعیم اصفهانی نے حضرت عائشہ صدیقہ کے علمی فضائل و کمال بیان کرتے ہوئے ان کے خواہرزادہ عردہ بن زبیر کا قول بند ذکر کیا ہے۔

ما رایت احدا من الناس اعلم بالقرآن ولا بفریضه ولا بحلال ولا بحرام ولا بشعر ولا بحدیث العرب ولا بنسب من عائشه رضی الله تعالی

یعنی حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنما سے زیادہ عالم کوئی ایک میں نے نہیں دیکھا جو قرآن مجید، فریضہ، طال، حرام اور شعرو عرب کی روایات اور انسان میں زیادہ ماہر ہو۔

(حليته الاولياء اصفهاني، ص ١٩٧٩- ٢٠)

## حضرت صدیقہ کے تلاندہ

حفرت عائشہ صدیقہ کے علمی تبحر کا اس سے بھی اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ صحلبہ کرام کی ایک کشر تعداد احادیث کو ان سے روایت کرتی ہے۔ چنانچہ علامہ این

جرعسقلانی اصابہ فی معرفتہ المحابہ میں ذکر کرتے ہیں کہ مندرجہ ذیل محابہ نے ان سے مدیث نقل کی ہے:

(۱) عمر (۲) عبدالله بن عمر (۳) ابو جریره (۳) ابوموی (۵) زید بن خالد (۲) عبدالله بن عباس (۷) ربیعه بن عمره الجرثی (۸) السائب بن یزید (۹) صفیه بنت شیبه (۱۰) عبدالله بن عامر بن ربیعه (۱۱) عبدالله بن الحارث بن نو فل وغیر بم بنت شیبه (۱۰) عبدالله بن عامر بن ربیعه الله عندالله بن الحارث بی حضرت بحر صوصوف نے ان حضرات کی فرست دی ہے جو حضرت صدیقہ کے قربی رشتہ دارول میں سے بین اور ان سے حدیث روایت کی ہے:

(۱) ان کی بمن ام کلثوم (۲) ان کا رضاعی بھائی عوف بن الحارث (۳) ان کا براور زادہ قاسم (۳) عبداللہ بن محمد بن الی بکر (۱-۲) ان کی بھیجی حفصہ و اساء بنت عبدالرحمٰن بن ابی بکر (۱-۵) عبداللہ بن ابی عتیق محمد بن عبدالرحمٰن عبدالرحمٰن کا بو آعبداللہ بن ابی عتیق محمد بن عبدالرحمٰن (۹-۸) بھانچ عبداللہ و عروۃ ابن الزبیر بن العوام (۱-۱۱) ان کی خوا ہم اساء کے بوتے عباد بن الزبیر (۱۲) عبداللہ بن زبیر کے بوتے عباد بن حمزہ بن عبداللہ بن زبیر کے ابا کی خوا ہم ام کلثوم کی لڑکی عائشہ بنت طلحہ۔

(الاصابه ص ۵۰۵ جلدم)

اس کے بعد حضرت صدیقہ کے موالی کے اساء ذکر کیے گئے ہیں جو ان سے روایت حدیث کرتے ہیں، پھر بہت سے تابعین کو شار کیا ہے جو ان سے روایت کرنے والے ہیں۔ غرضیکہ ان تصریحات کے بعد موافق و مخالف ان کی فضیلت علم سلم کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے۔

(اصابه ندکوره ص ۳۵۰ جه و زرقانی ص ۳۳۴ جه شرح موابب)

تعدادمرويات صديقه التهعكا

تلافرہ كايد طويل سلسلہ خود بتلا رہا ہے كه حضرت ام المومنين كے بال كلام له فلام، آزادشدہ بوريا مملوك بول-

نبوت کا بہت بڑا ذخیرہ موجود تھا جس کے حصول کی خاطریہ مشنگانِ علم اہلِ بیتِ نبوت کے دولت کدہ پر جمع رہتے تھے، چنانچہ محدثین نے جمال اعداد و شار روایات کے لگائے میں وہاں بتلایا ہے کہ حضرت صدیقہ سے مرویات کی تعداد ہزاروں سے اور چلی گئی ہے۔ دو ہزار دو صد دس حدیثیں انہوں نے سینہ نبوت سے حاصل کر کے امت ملع كو ينچاكي بي- حزاها الله تعالى احسن الحزاء ورضى الله تعالى عنهما رضا دائما- (زرقاني ص ١٣٣٠ جلد٣ على موابب اللاني)

75

## حضرتِ صديقه كئ سخاوت اور زمد

حطرت صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها فیضِ نبوت سے پورا پورا استفادہ کیے ہوئے تھیں۔ ان پر شان فقرورولٹی غالب تھی۔ جو کچھ مولا کریم کی جانب سے میسر موجاتا اس کو فی سبیل الله تقسیم کروینامقصودِ زندگی تصور کرتی تھیں۔ اینے ذاتی مفاد کے لیے جمع کر رکھنا بالکل گوارا نہ تھا۔ چنانچہ ذیل میں چند ایک واقعاتِ زہد ذکر کیے جاتے ہیں جو عبرت آموزی کے لیے فائدہ مند ہیں۔

(۱) طبقات این سعد و حلیه مین عروة سے منقول ہے که

حضرت صديقه نے ايك دفعه ستر بزار ورہم تقسیم کر دیا حالانکہ اینے قیص کے ا كريبان ميں پيوندلگائے موتے تھيں۔

لقد رايت عائشه تقسم سبعين الفا وانها لترقع حبيب درعها-

(مليته الاولياء ص ٢٦، ج٢ وطبقات اين سعد ص ٣٥، ج٨)

(٢) ایک موقع پر حضرت امیر معاویه نے ایک صد ہزار درہم صدیقه کی خدمت میں ارسال کے تو انہوں نے غروب مٹس سے پہلے پہلے سب کا سب ہی تقیم کر ڈالا۔ اس روز آپ روزہ دار تھیں گرشام کو افطاری کے لیے کچھ بچانے کا گلر ہی سیس وامن گیر موا- خادمہ نے عرض کیا: آج ایک در ہم کا گوشت ہی مظالیا جا باتو کیا اچھا ہو تا۔ حضرت صدیقتہ نے فرمایا: اگر تقسیم کے وقت یاد دلا دیتی تو ایسا کر ہی لیا

عاتا - (طيته الاولياء ص ٢٥ و طبقات اين سعد ص ٢٦ و ج

(۳) عبدالرحمٰن بن الزبیرنے ایک مرتبہ ایک کیراور خطیررقم حضرت صدیقہ کی خدمت میں ارسال کی جس کے دو گون بھرے ہوئے تھے، اس کو بھی آپ نے فور الله کی راہ میں بائث ڈالا، ذرہ برابر توقف نہیں فرمایا۔ (طیہ و طبقات)

(۴) نیز فرمایا کرتی تغییں که

ماشبعت بعد النبى صلى الله عليه وسلم من طعام الا ولوشئت ان ابكى لبكيت ما شبع آل محمد صلى الله عليه وسلم حتى قبض- (طيته الاولياء اصغماني ص٢٧، طبح ممر)

یعنی حضور نبی کریم صلی الله علیه وسلم
کے بعد جب بھی میں نے سیر ہو کر کھانا کھایا
ہے کہ حضور مان کھیا کی علی معیشت یاد کر
کے رونا آ جا آ ہے۔ اگر اس طرف دھیان
لگاؤں کہ حضور مان کھیا کے زمانہ میں تاحین
وفاتِ حضور مان کھیا کھی ہم نے سیر ہو کر
نسیں کھانا تھا۔

غرضیکہ حضرت صدیقہ کی پاکیزہ زندگی کوناگوں اوصاف سے مملو ہے۔ علم و زہر و تقویٰ، جُود و سخا ہر پہلو سے جناب کی داستانِ حیات مکمل و اکمل ہے۔ ان چند واقعات کے بعد حضرت صدیقہ کی آخری ساعات کا کچھ ذکرِ خیر کرکے ان معروضات کو ختم کیا جا تا ہے۔

## وفات صريقه التلاعم

حضرت امیر معاوید کی خلافت کا آخری زمانہ ہے۔ حضرت صدیقہ کے سفر آخرت کی تیاری رمضان شریف کے مبارک ماہ میں ہوئی ہے۔ چند اتام بیار ربی بین ان اتام میں جو لوگ عیادت کے لیے حاضر ہو کر مزاج پڑی کرتے تو آپ فرماتیں: صالحہ الحمدلله۔

اس دوران میں عیادت کی خاطر عبداللہ بن عباس نے اجازت طلب کی- آپ

نے اجازت دے دی ساتھ ہی ہے بھی فرالیا کہ کی کی مرح و ثناء کی ضرورت بالکل نہیں ہے۔ ابن عباس نے مزاج پڑی کے ساتھ ساتھ حضرت عائشہ کے مناقب مخضرا ذکر فرائے کہ حضور علیہ السلام کے ساتھ اور دو سرے اقرباء کے ساتھ آپ کی عفریب ملاقات ہونے والی ہے۔ حضور ساتھ اور دو سرے اقرباء میں سے حضور کو محبوب ترین دوجہ آپ تھیں۔ حضور پندیدہ چیز کو بی پند فرالیا کرتے تھے۔ لیلتہ اللہواء میں آپ کا بار مم ہوا اس کی وجہ سے رکنا پڑا۔ لوگوں کے پاس پانی نہیں تھا پس اللہ تعالی نے آپ کی وجہ سے تیم کا حکم نازل فراکر آسانی فرا دی اور آپ کی برأت سات آسانوں کے اوپ سے جرکیل امین لے کر آزل ہوئے جو مساجد اللہ میں دن رات مقب شام تلاوت کی جاتی ہے۔ حضرت صدیقہ پر سفر آخرت کا قرا عالب آ چکا تھا اس عالم سے دلبرواشتہ ہو چکی تھیں، انہوں نے فرایا: یا ابن عباس! یہ چیزیں چھوڑ ہے، اللہ کی قسم! جس کے قضہ قدرت میں میری جان ہے لوددت کنت نسب اللہ کی قسم! جس کے قضہ قدرت میں میری جان ہے لوددت کنت نسب اللہ کی قسم! جس کے قضہ قدرت میں میری جان ہے لوددت کنت نسب الیتی اب ق جی چاہتا ہے بالکل نسیا منسیا ہو جاؤں۔

(طبقات این سعد ص۵۲، ۹۲، طبع یورپ)

(طبقات این سعد ص۵۲، ۹۲، طبع یورپ)

(نوٹ:) اور بعض دوسری مرویات میں بھی اس قتم کے الفاظ تواضع و

اکساری جناب صدیقہ سے ذکور ہیں۔ جناب صدیقہ کا رمضان شریف ۵۸ھ کو بعد

از نمازِ و تر و عثباء اس دارِ فانی سے رخصت ہوتی ہیں۔ نمازِ جنازہ حضرت ابو ہریرہ نے

پڑھائی اور ان کی وصیت کے موافق اسی شب ان کو جنت البقیع میں دفن کر دیا گیا۔

انالله واناالیه راجعون ٥



# شعب ابی طالب کے متعلق اعتراض

محابہ کرام پر طعن کرنے والے لوگ ایک میہ اعتراض حضرت ابو بکر صدیق رمنالٹنۂ کے متعلق تجویز کرتے ہیں کہ

. ٥ عمد نبوى كے كى دور ميں مصائب جب شديد تر ہوگئے تو جناب نبى كريم صلى الله عليه وسلم كو مع ديكر بنى باشم كے شعب ابى طالب ميں محصور كرديا كيا-

 قوم قریش کی طرف سے ان شدید مصائب میں حضرت علی المرتضی رہائٹی،
 جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے شریک حال رہے مگر جناب ابو بکر ان مشکل او قات میں ساتھ نہ تھے اور رفاقتِ نبوی ماڑھی کے معاملہ سے قاصر رہے۔

## الجواب

مندرجہ بالا اعتراض حقیقت کے برخلاف ہے اور اس موقع کے حالات اس کے موافق نہیں یائے جاتے۔

چنانچہ علاء نے شعب ابی طالب کے حالات بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ جب جناب نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ایذاء رسانی پر قریش مجتع ہوگئے اور انہوں نے ایک محیفہ (عمدنامہ) لکھا اور جناب صدیق اس صعب تروقت میں آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کے شریک حال تھے اس بنا پر اس وقت جناب ابوطالب نے اس واقعہ کو بصورتِ شعر ذکر کیا ہے، اس میں ابو بر صدیق کا آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہونا واضح طور پر ثابت ہو تاہے۔

چنانچه شاه ولی الله رحمته الله علیه فی ای چیز کوبه عبارت زیل درج کیا ہے:
..... و ازال جمله آنست که چول قرایش بر ایذاء آنخضرت صلی الله
علیه وسلم جمع شدند و محیفه نوشتد- حضرت صدیق رحیاتی، دریس مفیق
شریک آنخضرت بود- لنذا دریس واقعه ابوطالب گفته است-

و هم رجعوا سهل بن بیضاء راضیا فسر ابوبکر بها و محمد (ازاله الخفاء ص٩٠ چ٩٠ تحت ماژ صدیق، طبع قدیم، برلی)

یعنی ابوطالب کہتے ہیں کہ قبیلہ قریش نے سل بن بیضاء کو راضی کرکے واپس کیا۔ ایک جماعت قریش کی صحیفہ کے نقض اور تو ڑنے کے لیے کھڑی ہوگئی تھی، ان میں سل بن بیضاء بھی تھاجو اس وقت مسلمان نہ تھا لیکن بعد میں مسلمان ہوگیا تھا۔ پس اس بات ہر محمہ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) بھی راضی ہوئے اور ابوبکر

صدیق بھی مسرور ہوئے۔ ..... مضمون ہذا کو متعدد علاء اور مصنفین نے اپنی تصانیف میں ذکر کیا ہے

(۱) ابن ہشام نے اپنی سیرت میں ''حدیث نقض صحیفہ'' کے تحت جناب ابوطالب کے وہ اشعار ذکر کیے ہیں جن میں ان لوگوں کی مدح ہے۔ جو اشخاص صحیفہ تو ڑنے میں پیش پیش شصے ان میں سمل بن بیضاء بھی تھا۔ وہاں یہ شعرمہ کور درج ہے۔

(سيرت اين بشام ص ٣٤٩ جلداول، تحت حديث نتض محيف، طبع فانى، مصر) البدايد لاين كثير ص ٩٨، جلد فالث، تحت ذكر نقض المحيف، طبع اول، مصر-

(٣) الاستيعاب لابن عبدالبر ص٩٣، جلد ثاني (مع الاصابه) تحت ذكر سل بن

بينياء-

مثان

### تائيدا زشيعه علماء

شیعه کے مشاہیر علماء نے بھی واقعہ ہذا کو اپنی تصانیف میں ذکر کیا ہے۔ چنانچہ سر دست ہم ایک حوالہ شیعه کی مشہور تاریخ سے نقل کرتے ہیں:
مرزا محمد تقی لسان الملک (الشیعی) ور ناسخ التواریخ گفته که کیم محرم
کابعثت نبوی ور شعب ابی طالب رفتہ بودند و سہ(۳) سال در و ماندندابوطالب اشعار گفته کو در آخر او گوید ہے۔

و هم رجعوا سهل بن بیضاء راضیا فسر ابوبکر بها و محمد

(نائخ التواریخ ص ۲۲۲ ج۵ تحت طالت شعب ابی طالب، طبع قدیم، ایران)
مطلب میه مرزا تقی لسان الملک اپنی تاریخ میں تحریر کرتے ہیں کہ کم محرم
سات بعثت نبوی میں (جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بمع اپنے ساتھیوں کے)
شعب ابی طالب میں گئے اور تین سال تک اس گھاٹی میں محبوس رہے۔ اس موقع پر
ابوطالب نے اشعار کیے جن کا آخری یہ شعرہے

و هم رجعوا سهل بن بیضاء راضیا فسر ابوبکر بها و محمد

حاصل کلام یہ ہے کہ واقعہ شعب ابی طالب میں جمال بی ہاشم حضرت شامل و شریک رہے وہاں حضرت ابو بکر صدیق رہی الشیء بھی جناب نبی کریم ملی آرائی کے ساتھ ازخود اس مصیبت میں شریک ہوئے اور شعب ابی طالب میں چلے گئے اور وہیں رہے اور اس واقعہ کے مصائب برداشت کرنے میں ہرگز قاصر نہیں رہے۔

معترض لوگوں نے جو حضرت صدیق رہی گئی، کے متعلق عدم شرکتِ واقعہ کا طعن قائم کیا ہے وہ سراسر واقعات کے برخلاف ہے اور سنی و شیعہ علماء دونوں کے بیانات اس اعتراض کی تردید کرتے ہیں۔

#### له الحمد وعليه الصلوه والسلام

# آیتِ غاراور صدبی اکبر مالی کی میانی کی خصوصی فضائل

سورہ توبہ پارہ دہم میں اللہ تعالی نے اپنے پیغیبر (صلی اللہ علیہ وسلم) کے حق میں "خصوصی نفرت" کا ذکر فرمایا ہے اور یہ وہ موقع ہے جب کفار مکہ کی طرف سے مخالفانہ حالات شدید تر ہوگئے تھے اور آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہجرت کرنے کی اجازت ملی تھی۔

اس موقع پر الله تعالى كا فرمان نازل موا:

اگرتم پیغیر ما آبادی مدد نمیں کرو گے (توکیا حرج ہے، پیغیر کا کامیاب ہوناتم پر کچھ موقوف نمیں) ایک وفت پہلے الیا گزر چکا ہے کہ جب کفار نے ان کو ایک دو سرے ساتھی سمیت نکال دیا تھا۔ جب سے دونوں حضرات غارمیں تھے اور پیغیرا پے ساتھی کو

الاتنصروه ٥ فقدنصره الله اذ اخرجه الذين كفروا ٥ ثانى اثنين اذ هما فى الغار ٥ اذ يقول لصاحبه لاتحزن ان الله معنا ٥ فانزل الله سكينته عليه وايده بحنود لم تروها ٥

فرمارے منے کہ توغم نہ کھابے شک اللہ تعالی ہمارے ساتھ ہے۔ پھراللہ تعالی نے اپناخاص اطمینان اس پر ایار ااور اس کو ایسے لشکروں کے ساتھ مدد دی جن کو تم لوگ دیکھ شیں رہے تھے اور کافروں کی بات کو اللہ تعالی نے فرو کر دیا اور خدا کا بخن ہمیشہ بلند ہے۔ اللہ تعالی زیردست غالب و حکمت والا ہے۔

وحعل كلمه الذين كفروا السفلى وكلمه الله هى العليا والله عزيز حكيم (التوبه: پ١٠)

اس واقعہ کو "واقعہ ہجرت" کے نام سے تعبیر کیا جاتا ہے اور اس کی تفصیلات تقامیر اعادیث اور سیرت کی کتابوں میں مفصل فدکور ہیں۔ ہم یمال اختصارا آیت ہا کے متعلق خلاصہ ذکر کرتے ہیں' اس کے بعد ہم آیت ہذا کی تشریح کے لیے ذیل میں چند ایک فوائد ذکر کرتے ہیں ان کو بغور ملاحظہ فرمائیں۔ ان میں حضرت صدیق اکبر چند ایک فضائل و کمالات کا ثبوت ہے اور یمال ان کی نشاندی کرنا مقصود ہے۔

آیتِ عار سے متعدد فوائد مستبط ہوتے ہیں، پہلے ان کو ذکر کیا جاتا ہے اس کے بعد دیگر چیزوں کابیان ہوگا۔ (انشاء الله تعالی)

- (۱) حضرت ابو بکر صدیق من الله نی کریم صلی الله علیه و سلم کے بعد ثانی درجہ میں بیں اور ثانی اثنین کے لقب سے سرفراز ہیں--- بیہ چیز اولین نیابت اور پہلی خلافت نبوی مالیکی المیت کی طرف مشیر ہے-
- (۲) حضرت ابو بکر صدیق رہی گئے، زندگی کے سخت ترین مراحل اور نازک ترین کا کھات میں جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے رفیق اور مصاحب رہے ہیں۔ یہ چیز آل موصوف رہی گئے۔ کہ خلوص اور اخلاص کے نشانات میں سے ہیں۔ یہ چیز آل موصوف رہی گئے۔ کہ کا مامت ہے کیونکہ اعتاد کے بغیر ہے اور ان کی ذات پر اعتاد نبوی ماٹی گئے۔ کی علامت ہے کیونکہ اعتاد کے بغیر ایسے وقت میں کسی کو رفیق سفر نہیں بنایا جا سکتا۔
- (٣) قرآن مجيد كى اس نص ميس جناب ابوبكر صديق رض الله على في الله تعالى في الله

پینیبر کا صاحب فرمایا ہے جبکہ کسی دیگر فخض کو صاحبِ نبی نہیں فرمایا اور اس مقام میں ''صاحب'' کا معنی ہم نشین ہے کپس اس چیز سے آل موصوف وہالٹین کی کمال فضیلت کا اظمار ہو رہا ہے۔

الله جناب نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے اپنے رفیق ابو بکر صدیق و فالیّن کی تسکین خاطر کے لیے لا تدرن کے کلمات فرمائے۔ چو تکہ جناب صدیق اکبر و فالیّن کا کم و فاطر کے لیے لا تدرن کے کلمات فرمائے۔ چو تکہ جناب نبی کریم صلی الله علیه وسلم کرن و ملال اپنی ذات کے لیے نمیں بلکہ جناب نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے لیے تھا اس سے آل موصوف و فالیّن کی آنجناب مالی ایک ساتھ کمال محبت و اُلفت کا ثبوت پایا جا تا ہے۔

(۵) جناب نی کریم صلی الله علیه وسلم نے ابو بکر الصدیق کو فرمایا: ان الله معنا یعنی الله تعالی کی معیت (بصورتِ نفرت و حفاظت) ہمارے ساتھ ہے-

اس میں جناب نبی اقدس صلی الله علیہ وسلم کا حضرت ابو بکر صدیق رہی گئی گئی۔ کو الله تعالیٰ کی معیت (بصورتِ نفرت و حفاظت) میں اپنے ساتھ شریک کرنا آل موصوف رہی گئی۔ کے کمال ایمان کی ولیل ہے کیونکہ جناب نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کو الله تعالیٰ کی جانب سے جس طرح کی معیت (بصورتِ نفرت و حفاظت) حاصل ہوئی وہی ماصل ہوئی۔ ہوئی بالکل وہی معیت جناب صدیقِ اکبر رہی گئی۔ کو بھی حاصل ہوئی۔

مخضریہ کہ مندرجہ تمام امور صدیقِ اکبر رہ اللہ: کے حق میں امورِ فضیلت ہیں۔ حق تعالی نے ان کو قرآن مجید میں ذکر فرمایا ہے تاکہ نمی کریم علیہ العلوة والتسلیم کے ذکرِ مبارک کے ساتھ جنابِ صدیق رہی اللہ: کے ذکرِ خیر کی بھی یاد ہیشہ آزہ رہے۔

# ''ثانیا ثنین''کالقب صحابه کرام کی نظروں میں

حفرت ابو بکر صدیق رضی الله عنه کو الله تعالی نے اپنے کلام مجید میں "ثانی اثنین" کے لفظ سے ذکر فرمایا ہے اور بیہ صدیقِ اکبر رضالتیء کے لیے خصوصی فضیلت اور لقب ہے۔

مفسرین حضرات یمال "فانی" کے لفظ سے جناب نبی اقدس صلی الله علیه وسلم کی ذاتِ بابرکات مراد لیتے ہیں۔ یہ اس کلمہ کا ایک مفہوم ہے لیکن ایک دو سرا مفہوم یہ کہ "فانی اثنین" میں فانی کا لفظ حضرت صدیق اکبر وفائش، کے لیے استعال کیا گیا ہے یعنی دو محضوں میں سے دو سرے مخض سمیت کافروں نے نکال دیا۔۔۔۔ الخ

اس صورت میں '' ٹانی'' سے حضرت ابو بکر صدیق رضائظی، مراد لینا درست ہے۔ ذیل میں اس پر قرائن پیش کیے جاتے ہیں۔

صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم اپنے کلام اور تکلم میں حضرت صدیق اکبر وضافیہ، کو "فانی اشنین" کے لقب سے ذکر کرتے تھے۔ اس کی چند ایک مثالیں پیش کرتے ہیں، ان مقامات سے ظاہر ہوگا کہ "فانی اشنین" کا لقب صحابہ کرام حضرت ابو بکر صدیق وضافیہ، کے حق میں صحیح تصور کرتے تھے اور آل موصوف وضافیہ، کو اس مصفت کے ساتھ یاد کرتے اور ان کے لیے اس شرف کا اعتراف کرتے اور اس میں صفت کے ساتھ یاد کرتے اور ان کے لیے اس شرف کا اعتراف کرتے اور اس میں

ان کی نیابت و خلافت کی طرف اشارہ پاتے تھے۔

## حضرت عمر رضالشّه، كأكلام

حضرت انس بن مالک رہن اللہ ہو اللہ کی روایت ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت صدیق رہن اللہ کی ساتھ بیعت کرنے کے موقع پر ایک کلام کیا تھا ہاس میں آل موصوف رہن تھی کے صفات شار کیے اور کہا:

یعنی ابو بکر می الله علیہ وسلی الله علیہ وسلم کے صاحب اور ہم نشین ہیں اور ثانی اشتین ہیں اور ثانی اشتین ہیں اور تم مسلمانوں کے معاملات کے متعلق سب سے اولی ہیں۔ پس اٹھو اور ان کے ساتھ بیعت کرو… الخ۔

ان ابابكر صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم و ثانى اثنين وانه اولى المسلمين باموركم فقوموا فبايعوه...الخ-

درج ذیل مقامات میں محدثین اور اہلِ سیرت نے حضرت عمر من اللہ: کے خطبہ بذا کو ذکر کیا ہے، ملاحظہ ہو:

- (۱) المعنف لعبد الرزاق ص ۲۳۵-۴۳۸ ج۵ باب بداء مرض رسول الله صلی الله علیه وسلم-
- (۲) بخاری شریف ص۱۵۰۲ ج۴ کتاب الاحکام باب الانتخلاف طبع نور محد، ویلی-
- (٣) المصنف لابن ابي شيبه ص٥٦٦، ج٩٣ باب ما جاء في خلافته ابي بكر رمن التيء و طبع كراجي-
- (٣) سيرة اين بشام ص ٢٦١- ١٠٠٠ جلد ثانى تحت خطبه عمر وخي تنتيز. قبل ابي بكر وخي الثيرة. عند البيعت العامه-
  - (a) الاعتقاد على ذبب السلف اليسقى ص ١٤٤ طبع معر، تحت بحث بذا-
  - (٢) كتاب الثقات لاين حبان ص ١٥٥ ج٢ تحت التخلاف الي بكرون الثير؛ -

## حضرت ابو عبيده رضالتْه، كاقول

حفرت عمر رضى الله تعالى عند في آنجناب صلى الله عليه وسلم كو وصال ك بعد بيعت كم معامله من ابوعبيده بن الجراح والتيء كو بيعت خلاف قبول كرفي بر آماده كرنا جاباتو حفرت ابوعبيده والتيء في جواب من فرمايا:

... اتبا يعنى وفيكم الصديقوثانياثنين-

لینی تم میرے ساتھ بیعت کرنا جاہے ہو؟ حالانکہ تم میں الصدیق اور " ثانی اثنین"موجود ہیں۔

(طبقات این سعد ص ۱۲۸ ج ۴۳ قتم اول تحت تذکرة الصدیق، طبع لیڈن، کنزالعمال لعلی متقی الهندی ص ۱۲۰ ج ۴۳ تحت کتاب الخلافتہ مع العارة، طبع اق ل د کن، بحوالد این سعد واین جریر)

# حضرت عمر رضالتير اور حضرت ابوعبيده رضالتير دونوں كاقول

فقالا (عمر و ابوعبيده)
والله لا نتولى هذا الامر
عليك فانك افضل
المهاجرين و ثانى اثنين
انهما فى الغاروحليفه رسول
الله على الصلوه- والصلوه
افضل دين المسلمين فمن
ذاينبغى لهان يتقدمك الخر
(ثاريخ ابن جري الطبرى، ص٢٠٩، ج٣)
باب ذكر الخبر عما جرى بين المهاجرين
والانسار في امرالامارة في سقف بي ساعدة)

یعنی جس وقت مهاجرین اور انصار میں فلافت کے معاملہ میں گفتگو ہوئی تھی اور حضرت ابو کرونا گئے، نے اس معاملہ میں اپنی معذرت کرنا چاہی تو اس وقت حضرت عمر رضائے، اور حضرت ابو عبیدہ رضائے، دونوں نے فرمایا: اللہ کی قتم! اس معاملے کا آپ کو چھوڑ کر ہم (کسی دو سرے کو) والی نہیں بناتا چاہیے کیونکہ آپ افضل المهاجرین ہیں اور خانی اشین ہیں جبکہ دونوں حضرات غار اور خانی اشین ہیں جبکہ دونوں حضرات غار میں شخصے اور نماز پر بھی آپ رسول اللہ میں شخصے اور نماز پر بھی آپ رسول اللہ میں مائی ہیں کے خلیفہ اور قائم مقام ہیں حالانکہ میں حالانکہ میں حالانکہ

نماز مسلمانوں کے دین کی افضل چیز ہے، پس س کے لیے مناسب ہے جو آپ سے مقدم ہوسکے؟؟ یعنی آپ سے مقدم ہونا کسی کے لیے لائق نہیں۔

## شیعہ کی طرف سے تائید

اور شیعہ علماء میں سے ابن ابی الحدید نے اپنی کتاب شرح نبج البلاغہ جلداول، ص ٢٨٥ جلد حصر ملبع قدیم، بحث بدا میں لکھا ہے کہ

یعنی حضرت عمراور ابوعبیدہ نے ابو بکر صدیق کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ اس وقت کوئی مخص آپ پر فائق نہیں۔ آپ صاحبِ غار بیں اور ٹائی المنین (دو میں سے دو سرے درجہ میں) ہیں اور خدا کے رسول نے تہیں نماز پڑھانے کا تھم دیا تھا۔ پس آپ خلافت کے معالمہ میں سب لوگوں سے زیادہ حقدار اور مستحق ہیں۔

... فقال عمروابوعبيده ما ينبغى لاحد من الناس ان يكون فوقك انت صاحب الغارثانى اثنين وامرك رسول الله بالصلوه- فانت احق الناس بهذا الامر-

# حضرت عثمان صالتيه، كاقول

کنزالعمال میں بحوالہ خیثمہ بن سلیمان روایت ہے کہ

یعن حضرت عثمان فرماتے ہیں کہ تحقیق ابو بکر صدیق خلافت کے معالمہ میں زیادہ حقد ار ہیں۔ وہ صدیق ہیں، ٹانی المنین ہیں اور صاحبِ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

... عن حمران قال عثمان ابن عفان ان ابابكر الصديق احق الناس بها يعنى الخلافه- انه صديق و ثاني

اثنين وصاحب رسول الله- (جم تثين)ين-

(كنزالعمال لعلى مثقى الهندى، ص٠٩٣٠ ج٣٠ بحواله خيثمه في فضائل المحابه روايت نمبر الاسمام كتاب الخلاف، باب الاول (خلافت ابو بكر الصديق رمايتي، ) طبع اول، وكن)

# حضرت على المرتضى وخالتين اور حضرت زبير وخالتين بن العوام كاقول

جب خلافت و نیابت کے معاملہ میں گفتگو ہوئی تو ان دونوں حضرات نے فرمایا:

لعِنی حضرت علی مِنالِثْنِهُ، اور حضرت زبیر رمی اللہ: مسلم خلافت کی بحث میں فرماتے ہیں کہ ہم تمام لوگوں میں سے خلافت کا زیادہ حقدار ابو بمر صدیق کو جانتے ہیں كيونكه وه صاحب غار اور ثاني اشنين مين -

... انا نرى ان ابابكر احق الناس بها-انه لصاحب الغار و ثبانبي اثنيين- (السنن الكبرئ لليسقى ص ١٥٣ ج٨، الاعتقاد على مذهب السلت لليهتى ص ١٤١ طبع مصر)

# حضرت ربيعه بن كعب ضالتير، كاقول

مندامام احمد رحمته الله عليه ميں ميه واقعہ درج ہے كه ايك بار رہيمہ بن كعب الاسلمي رہائتي، اور ابو بكر صديق رہائتي، كا ايك نخله (كھجور) كے متعلق وقتى طور ير تنازع پیش آیا تھا۔ ربید کے قبیلہ کے لوگ حضرت ابو برصدیق بنی تنافیر کے متعلق کچے شکوہ شکایت کرنے لگے تو ربید نے ان کو فہمائش کرتے ہوئے کماکہ

... اتدرون ما هذا؟ هذا

ابوبكر الصديق هذا ثاني اثنین هذا ذو شیبه

المسلمين ١٠٠٠ الخ-

لعنی رہیہ نے کما: کیا تم جانتے ہو کہ ان كاكيا مقام بي بي ابو بكر صديق مالتير میں میہ ثانی اثنین (ٹانی درجہ میں) ہیں اور یہ مسلمانوں کے شخ اور بزرگ ہیں... الخ-

(مند امام احد ص٥٩-٥٨ ؛ جلد رابع، تحت مندات ربيد بن كعب الاسلى) حفزت ربیعه کا مطلب بیه تھا که حضرت ابو بکر صدیق رہی تین ایک اعلیٰ و ارفع مقام و مرتبه بر فائز بین ان کی شکایت کرنا درست نهیں-

## حضرت حسان بن ثابت رض الله ، كاقول

روایات کی کتابوں میں ند کور ہے کہ ایک دفعہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حسان بن ثابت رہی گھڑ، کو فرمایا کہ تو نے ابو بکر رہی کھڑ، کے متعلق بھی کچھ اشعار کے ہیں تو کمو تاکہ ہم بھی س لیں۔ تو حسان رہی گھڑ، کہنے لگے:

و ثاني اثنين في الغار المنيف وقد طاف العدوبه اذ صعد الحبلاء وكان حب رسول الله قد علموا من البريه لم يعدل به رجلا (ديوانِ حمان ص ٢٣٠٠ طبح معرا اذاله الخفالشاه ولى الله رحمته الله عليه مهمه الماله الخفالشاه ولى الله رحمته الله عليه مهمه المادول، تحت مند حمان بن ثابت والشيء)

ان اشعار کامفہوم یہ ہے کہ بلند غاریس حضرت ابوبکرصدیق بنی اللہ و مفہوں ہے کہ بلند غاریس حضرت ابوبکرصدیق بنی اللہ مخص سے اور جب یہ بہاڑ پر چڑھے تو دشمن نے اس غار کا چکر لگایا۔ ابوبکرصدیق بنی اللہ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے محبوب بیں اور لوگوں نے یقین کر لیا ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کمی کو ان کے برابر نہیں قرار دیا۔

مختصریہ ہے کہ محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم اپنی گفتگو اور کلام میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو " ثانی اثنین " کے لقب سے ذکر کرتے ہیں یعنی صدیقِ اکبر رہی اللہٰ: نبی اقدس مالی ہے اللہ عانی درجہ میں ہیں اور کلمہ ثانی اثنین میں " ثانی " حضرت صدیقِ اکبر رہی تھے: ہی مراد ہیں۔

قاعدہ یہ ہے کہ باب تفسیریں اقوالِ صحابہ کرام جمت شرعی قراردیے جاتے ہیں۔ فلمذا "ثانی اشنین" کے مفہوم کی وضاحت میں صحابہ کرام کے مندرجہ بالا

اقوال جحت شرعی کے درجہ میں ہیں۔

اس لیے یہ بات بالکل درست ہے کہ اس مقام میں "فانی" سے مراد حضرت ابو بکر صدیق بین اور یہ ان کی صفت صحیح ہے اور صحابہ کرام اس چیز کا اعتراف کرتے ہوئے حضرت ابو بکر صدیق بن اللہ کی و "فانی اشین" کے لقب سے پکارتے تھے اور اس میں صدیقی خلافت کی طرف اشارہ پاتے ہے۔

## ايك نحوى ضابطه

آیت ہذاکی تشریح کے سلسلہ میں بیہ بات ذکر کر دینا فائدہ سے خالی نہیں کہ آیت میں ثانی اشنین کی نصب کس بنا پر ہے؟

عام طور پر یہ ذکر کیا جا تا ہے کہ یہ نصب ٹانی اثنین کو حال بنانے کے طور پر ہے لیکن حال بنانے کے طور پر ہے لیکن حال بنانے کی توجیہ سے حضرت ابو بکر صدیق رضافی، ٹانی اثنین نہیں بنتے بلکہ ٹانی حضرت نبی کریم مالی کی بنتے ہیں حالا نکہ صحابہ کرام کے متعدد ارشادات ہم نے پیش کردیئے ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ "ٹانی اثنین" ابو بکر الصدیق رضافین ہیں۔

#### فلهذا

یمال بهتر توجید میہ ہے کہ ٹانی اثنین میں "ٹانی" منصوب بہ نزع الخافض ہے۔ لینی جر دینے والے حرف کو یمال گرا دیا گیا ہے' اس کے گرا دینے کے بعد ٹانی منصوب ہے۔

#### عبارت اس طرح موئي:

اذا حرحه المذين كفروا بشانى اثنين اوربيا بمعنى مع مستعمل ہے۔ اس بياك گرادينے كے بعد ثانی منصوبہ به نزع خافض ہے اوراس كاتر جمہ يوں ہوگا "جس وفت كه آپ مال آليكي كوكافروں نے ثانی شخص سمیت شرسے نكال دیا۔"

#### نوث

منصوب به نزع الخافض کی مثالیس قرآن مجید میں متعدد مقامات میں پائی جاتی بیں مثلاً:

را) واحتار موسی قومه سبعین رحلالمیقاتنا... (الخ) (پ۹) اس مقام میں اصل میں من قومه ہے اور من کو گرا کر قومہ کو منصوب پڑھاجا تاہے۔

(٢) واقعدوالهم كل مرصد- (سورة توبه)

یمال کیل مرصد منعوب بہ نزع الخافض ہے- اصل میں فی کیل مرصد ہے- یمال فی کو گرا کر کیل کو منعوب پڑھا جا تاہے-

مقصد میہ ہے کہ ای طریقہ سے ''ٹانی اثنین'' میں ٹانی منصوب بہ نزع الخافض ہے اور نحوی ترکیب کے اعتبار سے صحیح ہے' اس میں کوئی سقم نہیں۔

# لفظ " ثاني " اور حضرت ابو بكرصديق رضي الينير،

گزشته سطور میں حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عند کے لیے "فانی فی الغار" کا مسئلہ ذکر کیا گیا ہے، اب ہم اس چیز کی مزید وضاحت پیش کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق رمیالٹین کو فانویت (فانی ہونے کی) خصوصیت قدرتِ کاملہ کی طرف سے بہت سے دیگر مقامات میں بھی حاصل ہوئی۔ مثلاً:

- (۱) ثانی فی الاسلام ..... قبولِ اسلام میں آل موصوف رض الله عفرت خضرت خدیجة الكبرى رضی الله تعالی عنها كے بعد دوسرے هخص بیں۔ . .
- (۲) شانی فی اله حره ..... جناب نبی کریم صلی الله علیه وسلم کی معیت میں جرت کرنے میں آپ رخیالتی و وسرے ورجہ میں ہیں-
- (۳) ثانی فی عریش بدر ..... مقام بدر میں جناب نی کریم صلی الله علیه وسلم

کے لیے تیار کیے جانے والے عرایش میں آنجناب ما الکھی معیت میں بیٹھنے والے دوسرے مخص میں اور عرایش چھانہ کو کہتے ہیں۔

- (۳) نانی فی الامامه بالصلوه ..... جناب نی اقدس صلی الله علیه وسلم کے فرمان کے مطابق آنجناب ملی الله علیه وسلم کے فرمان کے مطابق آنجناب ملی اللہ کی موجودگی میں نماز کی امامت کرنے والے آل موصوف رہی ہیں۔
- (۵) ثانی فی مقبرہ النبی الفاق ..... جناب نی اقدس صلی الله علیه وسلم کے روضہ اطریس وفن ہونے میں آل موصوف رہائی : کا دو سرا درجہ ہے۔
- (۱) ثانی فی دحول الحده ..... جناب نی کریم صلی الله علیه وسلم کی بشارت کے مطابق جنت میں داخل ہونے والے آپ رخالتی، دو سرے مخص ہوں گے، وغیرہ وغیرہ -

## سفر ہجرت اور آیتِ غارکے متعلق شیعہ اکابر کے بیانات

سابقہ سطور میں ہم نے آیتِ عار کے متعلق چند چیزیں ذکر کی ہیں جن میں حضرت صدیقِ اکبر منی لٹیز، کے فضائل اور کمالات کا ثبوت پایا جا تا ہے۔

اس کے بعد ہم اس سفر ہجرت اور آیتِ غار کے متعلق شیعہ اکابر کے بیانات ذکر کرتے ہیں جن میں حضرت ابو بکر صدیق رخیات نی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اس مبارک سفر میں معیت اور مصاحبت بائی جاتی ہے اور حضرت صدیقِ اکبر رہی تائین کا آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شریکِ سفر ہونا ثابت ہو تا ہے اور اسلام میں یہ مبارک سفر بردی اہمیت کا حامل ہے۔

اس سلسلہ میں ہم چند ایک حوالہ جات شیعہ کتب سے پیش کرتے ہیں تاکہ اصل واقعہ کی صحت کے ثبوت میں کوئی اشتباہ باتی نہ رہے اور فریقین کے بیانات کے ذریعہ صدیق رضافتہ، کی عظمت کا مسئلہ از رُوئے قرآنِ مجید پختہ ہو جائے۔

شیعہ کے مشہور قدیم مفسر فیخ ابوعلی الفضل بن حسن الطبری اپن تفسیر مجمع

#### البیان میں آیت غار کی تفیرے تحت بیان کرتے ہیں کہ

الاتنصروه فقدنصره الله-معناه ان لم تنصروا النبي على القتال قتال العدو فقد فعل الله به النصر اذ اخرجه الذين كفروا من مكه فحرج يريد المدينه ثانى اثنين يعني انه كان هو وابوبكر اذ هما في الغار وليس معهما ثالث أي وهو احد اثنين ومعناه فقدنصره الله منفردا من كل شئى الأمن ابى بكر والغار الثقب العظيم في الحبل وارادبه هناغار ثوروهو حبل بمكه اذيقول لصاحبه اى يقول الرسول لابي بكر لا تحزناى لاتخفان اللهمعنا يريد ان مطلع علينا عالم بحالنا وهو يحفظنا

وينصرنا-

اس کامطلب ہے ہے کہ دسمن کے قال یر اگرتم لوگ نی اقدس ماتیکیا کی مدد نه کرو کے تو اللہ تعالی نے اپنے پیغیری مدد کردی جبکہ پغیبر ماہنتا کو کفار نے مکہ سے نکالا اور آپ مدینے کاارادہ کرکے نکل پڑے۔ ثانی ا شنين ليعني پيغير (مانظيل) اور ابو بكر (مناتشو) تھے جبکہ یہ دونوں غار میں تھے اور ان دونوں کے ساتھ تیسرا شخص نہیں تھا۔ معنی میہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے پیغیر کی مدد کی در آں حالیکہ وہ سوائے ابو بکرکے سب سے منفرد تق اور "جبل" مين ايك برا شكاف تھااس سے مراد "غارِ تور" ہے جو مکہ کے بہاڑیں ہے جبکہ پیغیر (مالیکی اینے ساتھی ابو بمرس كت تص كدن غم كهانه خوف كرا الله تعالى مارك ساتھ ب- مقصد بي ب کہ اللہ تعالی ہم سے مطلع ہے اور ہارے حال کا عالم ہے، وہ ہماری حفاظت کرے گا اور ہماری مدد کرے گا۔

(تغیر مجمع البیان الطبری الثید م ۴۰۰ تحت آیتِ غار 'پ ۱۰ طبع قدیم ایران) بیانِ بالا سے معلوم ہوا کہ

(الف) الله تعالى نے مكه سے مدينه كى طرف جرت كرتے وقت اپنے پيغمبر مل اللہ

اور ابوبکر منالٹین کی خاص مدد اور نصرت فرمائی ہے۔

(ب) غارِ توریس جناب نی کریم مان آری اور ابو بکر صدیق رضافی کی سواکوئی تیسرا مخص نمیں تھا اور آنجناب مان آری کی ابو بکر رضافی کی دیتے ہوئے فرمایا کہ غم نہ کھا اور خوف نہ کر اللہ تعالی ہمارے ساتھ ہے، وہ ہمارے حال سے مطلع ہے اور وہی ہماری حفاظت اور مدد فرمائے گا۔

(۱) مختصریہ ہے کہ اس سفر ہجرت میں حصرت ابو بکر صدیق میں الٹین، کو اپنے پیغیبر مار الکاری خصوصی معیت اور غار میں رفاقت کا شرف حاصل ہوا جو کسی دیگر ہخص کو نصیب نہیں ہوا۔

(۲) الله تعالى نے آل موصوف من الله کو "صاحب رسول" کے لقب سے سرفراز فرمان اللہ تعالی نے اللہ سے سرفراز فرمانی ابو بکر جناب نبی کریم مال کی کے ساتھی اور ہم نشین ہیں۔

نیز "ثانی" اور "صاحب" کے الفاظ اس طرف مثیر ہیں کہ صدیقِ اکبر رہی النین، جناب نبی اقدس مالی کی نیابت اور قائم مقامی کی صلاحیت اور ان کی جانشینی کی اہلیت رکھتے ہیں۔

شیعہ کے شیخ الطا کفہ ابو جعفر اللوسی اپنی تصنیف "امالی" میں حضرت انس بن مالک منالشہ سے نقل کرتے ہیں کہ

قال لما توجه رسول الله الخار و معه ابوبكر- النبى الغار و معه ابوبكر امر النبى الغلل عليا عليه السلام ان ينام على فراشه ويتوشع ببردته - (الخ)

لیعنی انس رضافتی، کہتے ہیں کہ جب رسول اللہ( مالیکی ایکی عار (ثور) کی طرف متوجہ ہوئے تو ابو بمرار مخالفی ان کے ساتھ تھے۔ اس موقع پر نبی (مالیکی ان کے علی علیہ السلام کو عظم فرمایا کہ ان کے بستر پر سو جائیں اور آپ کی چادر کو او ڑھ لیں۔

 اپنے بستر پر سونے کا تھم فرمایا اور سفِر غار کی طرف متوجہ ہوئے اور حضرت ابو بکر صدیق آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اس سفر میں شریک تھے۔

ای مسئلہ میں بیٹنخ طوی واقعہ ہجرت کی تفصیل بیان کرتے ہوئے آگے چل کر لکھتے ہیں کہ

> ومضى حتى اتى الى هندو ابى بكر فانهضه ما فتهضا معه حتى وصلواالى الغار- ثم رجع هند الى مكه لما امر به رسول الله ( الله الله ) ودخل رسول الله ( الله ) وابوبكر الغار-

یعنی (جب آپ صلی الله علیه وسلم گر سے باہر تشریف لے گئے) تو ہند اور ابو بکر کے پاس جا پنچ اور انہیں اٹھایا اور وہ دونوں آ جناب اصلی الله علیه وسلم کے ساتھ اٹھ کھڑے ہوئے حتیٰ کہ ہر سہ حضرات غار تک جا پہنچ۔

(امالي الشيخ اللوسي ص ٨١، ج٣ تحت جزء السادس عشر، طبع نجف اشرف)

اس کے بعد ہند (ابن ابی ہالہ) ملّہ کی طرف واپس آگیااس لیے کہ آنجناب ملّ اللّٰہ نے اس کو واپسی کا حکم فرما دیا اور خود جناب نبی کریم صلی الله علیہ وسلم اور ابو بکر صدیق منی تین دونوں) غار میں داخل ہوئے، الخ۔

امام حسن عسکری کے شاگرد اور کلینی کے استاد شیعہ کے مشہور مفسر شیخ علی بن ابراہیم القمی نے اپنی تفییر فتی میں آبیتِ غار کے تحت امام جعفر صادق کی ایک روایت ذکر کی ہے کہ

قال (ابو عبدالله عليه لينى جب جناب رسول الله مل الله عليه السلام) لما كان رسول الله عليه الله على الله عليه الله الله عليه والله وسلم في والتي الله عليه وآله وسلم في والتي الله عليه وآله وسلم في الله عليه والله والله

ک ہنداین ابی ہالہ 'جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ربیب تھے یعنی حضرت خدیجۃ الکبریٰ کے سابق شوہر کے فرزند تھے۔ سابق شوہر کے فرزند تھے۔ اور اس کے ساتھیوں کی کشتی کو سمندر میں کھڑے دیکھ رہاہوں اور انصار کی طرف نظر کر رہا ہوں جو اپنے مکانوں کے صحوں میں چھپے ہیں۔ اس پر ابو بکر مخالطہ، نے کما:
یارسول اللہ! آپ ان کو دیکھ رہے ہیں؟ تو آنجناب مل آگی ہے فرمایا کہ ہاں! دیکھ رہا ہوں۔ اس کے بعد ابو بکر مخالطہ ہی ہوں۔ اس کے بعد ابو بکر مخالطہ ہی کہا کہ جھے نے ابو بکر مخالفہ ہی کہا کہ جھے نے ابو بکر مخالفہ ہی کہا کہ جھے ابو بکر مخالفہ ہی کہا کہ ابو بکر مخالفہ ہی کہا کہ دیکھ لیا۔ تو اس وقت ابو بکر مخالفہ ہی کہا کہ دیکھ لیا۔ تو اس وقت جناب رسول اللہ مل آگی ہے نے فرمایا کہ اے جناب رسول اللہ مل آگی ہے نے فرمایا کہ اے ابو بکر اللہ محدیق ہو۔ (تم نبوت کے معجزات کی تقد ہو)

الغارقال لابى بكركانى انظر الى سفينه جعفر واصحابه تقوم فى البحر وانظر الى الانصار محبئين فى افنيتهم فقال ابوبكر تراهم يارسول الله! قال: نعم-قال فارنيهم فمسح على عينيه فراهم فقال له رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم انت عليه وآله وسلم انت الصديق... الخ- (تفير في تحت آيتِ غار (پ١٠ مورة توب) طبح قديم ايران)

روایت براسے مندرجہ زیل چیزیں معلوم ہو کیں کہ

- (۱) حضرت ابو بكر صديق رضافتُه: كو عار توريس معيت نبوى ماليَّلَيْهِم حاصل بوئي-
  - (٢) معجزهٔ نبوی ملاقیدا کی حضرت ابو بکرون الله نفر نے تقدیق کی-
- (m) اس موقع پر ابو برر ضائفت و "صدیق" کالقب زبان نبوت سے عاصل موا-

### متنبيهم

(۱) ایک بات یمال قابلِ ذکرہے کہ تفسیر فمی کی مندرجہ بالا روایت کو تفسیر فمی کی حالیہ طبع (طبع جدید ایران) سے طابعین اور ناشرین نے خارج کر دیا ہے۔ اس کی وجہ اور کوئی نظر نہیں آتی سوائے اس کے کہ اس میں فضیلت صدیق بطریق اتم ٹابت ہوتی تھی اور وہ ان لوگوں کو ناگوارہے۔ (۲) دو سری بات یہ ہے کہ ندکورہ سفینہ والی روایت جو آیتِ غار کے تحت ان کے ائمہ سے مروی ہے وہ شیعہ کے متعدد مصنفین نے ذکر کی ہے۔ ان میں یہاں صرف دو حوالہ جات پیش کیے جاتے ہیں:

(الف) روضه كاني ص ١٢٦٠ طبع قديم نو ككثور لكعنوً-

(ب) تفیر صافی لمحمد بن مرتفیٰی طقب به فیض کاشانی سورة توبه تحت آیتِ غار ص ۲۰۷- ان مقالت میں حضرت جعفر کی سفینہ والی روایت ان کے ائمہ سے مفصل منقول ہے، جو حضرات تملی کرنا چاہیں ان مقالت کی طرف رجوع کرلیں۔

فائده

ناظرین کے افادہ کے لیے یہ بات ذکر کر دینا مفید ہے کہ اس روایت میں بعد والے شیعہ لوگوں نے پوری روایت ذکر کرنے کے بعد آخر میں ایک جملہ بردھا دیا ہے کہ

فاضمر تلك الساعه انه

ساحر-

لیمنی ابو بکرنے اس وقت دل میں یہ بات چھپار کھی کہ یہ نبی جادوگر ہے، اس نے اپنی جادوگری سے یہ منظر دیکھااور د کھایا ہے۔

تاکہ تمام روایت بے کار اور بے اعتبار ہو جائے کیونکہ اس روایت سے حضرت صدیق رہائٹی کی فضیلت اور خلافت کی حقانیت نمایاں طور پر ثابت ہوتی تھی اور سہ بات ان لوگوں کو کسی طرح منظور نہیں تھی۔

ایک غیرجانبدار دانش مند آدمی ندکورہ بالا تمام روایت پر نظر کرنے سے خوب سجمتا ہے کہ یہ جملہ اپنی طرف سے روایت کو بے کار کرنے کے لیے اضافہ کر دیا گیا ہے۔ اللہ تعالی ان کو ہدایت بخشے۔

غور فرمايتے!!

کہ معاذ اللہ اگر نبی جادوگر تھا تو ابو بکر ( مِنْ اللّٰہُ: ) اس نبی کے ساتھ اس قدر شدائد و مصائب برداشت کر کے شریکِ سفر کیوں ہوئے؟؟ آرام سے گھر بیٹھے رہتے، قوم قریش کی مخالفت و عداوت نہ مول کیتے۔

دیگر یہ چیز قابلِ توجہ ہے کہ پیغیبراسلام (صلی الله علیه وسلم) نے ایسے مخص کو رفاقت و مصاحبت کے لیے منتخب کر کے کیوں ساتھ لیا جو ان کو ساحر اور جادوگر خیال کر تاہے۔

نیز اللہ نے اپنے پیغمبر کو اطلاع نہ کر دی کہ یہ آپ کا صاحب (ساتھی) تو آپ کو ساحر قرار دیتا ہے' ایسے بدباطن اور بدائدیش شخص کو رفاقت میں نہ لیں۔

## آخركلام

فرکورہ آیتِ غارکے مفہوم اور معنی کو اہلِ سُنّت و شیعہ صاحبان کے بیانات کی روشنی میں ہم نے مخضرا بیان کیا ہے۔

اس میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنه کی کمال فضیلت پائی جاتی ہے اور ان کی دینی عظمت کا عمدہ ثبوت ہے اور ان کی حقانیت خلافت کی طرف نشاندہی ہوتی ہے۔

جناب سیدنا صدیقِ اکبر رہناتھن، نے سنر ہذا کی تمام خدمات اخلاص کے ساتھ سرانجام دیں اور حقِ رفاقت بطریقِ احسن ادا کیا۔

اس سے بڑی فضیلت اور کیا ہوگی کہ اللہ تعالی نے ان کا ذکرِ خیراپنے کلامِ مجید میں نازل فرمایا جو بھیشہ ہیشہ سے تلاوت کیا جا آ ہے اور تلاوت کیا جا آ رہے گا۔

# عدم شركتِ جهاد كااعتراض

بعض لوگوں کی طرف سے حضرات شیعین رضی اللہ عنما پر یہ اعتراض وارد کیا جاتا ہے کہ دورِ نبوت میں حضرت الو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ عنما کسی جیش کے امیر نمیں بنائے گئے اور نہ ہی انہوں نے کوئی قال کیا اور نہ ہی جماد میں مجروح و مضروب ہو کر اجر و ثواب کے مستحق ہوئے اور غزوات میں ان کو امیرِ جیش کے منصب پر فائز نہ کرنا ان کی ناایلی اور عدم لیافت کی دلیل ہے۔

## الجواب

اعتراض کرنے والوں نے ندکورہ بالاجو اعتراض قائم کیے ہیں یہ محض عناد اور عداوت کی بناء پر تجویز کیے ہیں اور خلاف واقعہ ہیں ورنہ حقیقت یہ ہے کہ جناب نبی اقد س صلی اللہ علیہ وسلم کے دورِ مقدس میں متعدد بار حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ اسلامی جیوش اور لشکروں کے امیر بنائے گئے اور جماد کیا اور بعض مواقع پر مجروح و مضروب بھی ہوئے۔

چنانچہ اس سلسلہ میں مندرجہ ذمل چند واقعات پیش کیے جاتے ہیں جن میں سہ مسئلہ واضح طور پر منقول ہے-

# حضرت سید ناابو بکرصدیق ضالشہ کے متعلقات

ایک مشہور محابی سلمہ بن اکوع رضالتہ ذکر کرتے ہیں کہ ہم نے قبیلہ بی فزارة

کی طرف جہاد کیا اور جناب نمی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم پر ابوبکر صدیق مخالطہ کے جہار کیا اور جناب ابوبکر صدیق مخالطہ کی کو امیر مقرر فرمایا۔ جب ہم ایک تالاب پر پہنچ تو جناب ابوبکر صدیق رہائے ہے جہ میں رات کے قیام کا تھم دیا۔ ہم رات کو تھر گئے۔ اس کے بعد صبح کو ہم نے مختلف اطراف سے اس قبیلہ پر حملہ کر دیا۔ وہاں تالاب کے نزدیک جو لوگ شے انہیں قتل کیا اور پچھ افراد کو قید کر لیا۔۔۔۔ سلمہ بن اکوع رہی تھے ہیں: ہم اس واقعہ میں جناب ابوبکر صدیق رہی تھے اور آل موصوف رہی تھے در کے ماتھ شے اور آل موصوف رہی تھے۔ کمان جہاد میں مصروف شے۔

مندامام احدرحت الله عليه مي ہے ك

قال (سلمه بن اكوع) بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم ابابكر الى فزاره وحرجت معه حتى اذا دنونا من الماء عرس ابوبكر حتى اذا صلينا الصبح امرنا فشنا الغاره- فوردنا الماء فقتل ابوبكر من قتل ونحن معه، الخ-

(i) مند امام احمد ص ۵۱ ج ۲۰ تحت بقية حديث ابن الاكوع، ص ۴۲ ج ۲۰ تحت

<sup>(</sup>٢) مسلم شريف ص ٨٩، جلد ثانى، كتاب الجماد، باب التنفيل ونداء المسلمين بالاسارى، طبع نور محدى، وبلي-

روایت بزاے میہ بات واضح موئی کہ

جناب ابو بكر صديق وخلافته، كو اسلامي الشكر كا امير جيش مقرر فرمايا گيا-

نیزیہ بات بھی یمال واضح طور پر فدکور ہے کہ حضرت صدیقِ اکبر رہن گھنے، نے خود بھی بعض کفار کو قتل کیا اور ان کے تھم سے کئی کفار مقتول ہوئے اور قیدی بنائے گئے۔

نیزسلمہ بن اکوع کی ایک روایت محدثین نے اس طرح بھی ذکر کی ہے کہ

ودسلمہ کتے ہیں کہ میں نے جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی
معیت میں سات عدد غزوات میں جہاد کیا اور ان کے علاوہ جو اسلامی لشکر
سرایا کے لیے روانہ کیے جاتے تھے ان میں سے نو عدد سرایا میں شمولیت
کی- ان میں سے بعض غزوات و سرایا میں جناب ابو بکر صدیق رضافتہ، ہم پر
امیر جیش تھے اور بعض دیگر غزوات میں اسامہ بن زید امیر تھے-"
چنانچہ اس چزکو امام بخاری رحمتہ اللہ علیہ اور امام مسلم رحمتہ اللہ علیہ دونوں
محدثین حضرات نے ذکر کیا ہے:

يقول (سلمه بن اكوع) غزوت مع رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم سبع غزوات- وحرجت فيما يبعث من البعوث تسع غزوات مره علينا ابوبكرومره علينا اسامه بن زيد-

- (۱) مسلم شریف ص ۱۱۸ ج۴ کتاب الجهاد، بلب عدد غزوات النبی صلی الله علیه وسلم، طبع نور محدی، ویلی-
- (٣) مجمح بخارى ص ١١٣ ج ٢٠ كتاب المعاذى باب بعثت الني صلى الله عليه
   وسلم اسامه بن زيد الى الحرقات من جمينه -

ان ابابكر الصديق كان على المهاجرين في غزوه دومه الحندل وخالد بن وليد على الاعراب في غزوه دومه الحندل-

(البدايد والنهايد لاين كثير م ٩٨ ج٥ تحت عنوان بعثت عليه السلام خالد بن وليد

#### الى اكيدر دومته الجندل، تحت حالات غزوة تبوك، طبع معر)

## شیعه کی طرف سے اس مسئله کی تائید

خامس (صديقي) طبع قديم عبيروت)

ابن ابی الحدید الثیعہ نے اپنی شرح نبج البلاغ میں مندرجہ ذیل چیز ذکر کی ہے

انه امر ابابكر في شعبان من سنه سبع على سريه بعثها الى نجد فلقوا جميعا من هوازن فبيتوهم فروى بياس بن سلمه من ابيه قال كنت في ذاك البعث فقتلت بيدى سبعه منهم وكان شعارنا امت امت وقتل من اصحاب النبي صلى الله عليه وآله وسلم قوم و جرح ابوبكر وارتث وعاد الي المدينه - (شرح نهج البلاغه لاين الي الحديد الثيع، ص ٢٥٠، جم، تحت طعن

ماه شعبان ٧ جري ميس جناب نبي كريم ما المالية إلى الوكر مديق كوايك سريه (حصه لفکر) پر امیر بنایا اور انهیں نجد کی طرف بمیجا پس بیانوگ قبیلہ ہوازن کے پاس کئے اور رات كوان ير جمله كيا- اياس اينے والد سلمہ سے نقل کرتے ہیں، وہ کہتے تھے کہ میں اس جیش میں موجود تھا پس میں نے کفار کے سات آدمیوں کو اینے ہاتھ سے عمّل کیا اور ہم نے اپنا نشان اس وقت ہیہ الفاظ بنائے ہوئے تھے: امت امت، مار وُالو عار وُالو- اس موقع ير نبي كريم ما التي الم کے امحاب میں سے ایک قوم مقتول (شهید) موئی اور خود ابو بکر صدیق اس قال میں مجروح ہوئے اور انہوں نے وہاں چند اتام آرام کیا اور کھے بہتر حالت ہونے کے

بعدوہ مدینہ شریف کی طرف نونے۔ نیز شیعہ مورخین میں سے المسعودی الثیعہ نے اپنی تھنیف "التنبیہ والاشراف" میں بعض سرایا (اسلامی جیوش) کا ذکر کیا ہے۔ وہاں لکھا ہے کہ شعبان 2 ہجری میں حضرت ابو بکر صدیق ایک اسلامی انتکار لے کر قبیلہ بنی کلاب بن ربید کی طرف گئے تھے۔ (اور اس کو سرید ابو بکر کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے)

شم سریه ابی بکر فی هذا الشهر (شعبان ۲ بجری) الی بنی کلاب بن ربیعه بن عامر ... بناحیه ضریه -

(الشيد والاشراف للمسعودي الشيعه المتونى ٣٣٥ه، ص ٣٢٢، طبع جديد، معر) مندرجه بالا (سني وشيعه) حواله جات سے بيد بات ثابت جوئي كه

- O حضرت ابو بكر صديق رهن الله: في متعدد بارجهاد في سبيل الله كيا-
- 0 اور کئی مرتبہ اسلامی لشکرے امیر جیش کے منصب پر فائز ہوئے۔
- O اور جماد میں مجروح و معنوب مو کر اجر و ثواب کے مستحق ہوئے۔

# حضرت سيد ناعمر رضالتنه كمتعلقات

اور حضرت سیدنا عمرفاروق رضی الله تعالی عنه کے متعلق الل سیروالتراجم اور مورخین نے مفصل طور پر ذکر کیا ہے کہ جناب عمرفاروق رضی الله عنه جماد فی سبیل الله عیں متعدد بار شریک ہوئے اور اہم غروات میں ان کے کارنامے واضح طور پر ثابت ہیں جن کی تفصیلات پیش کرنا باعثِ تطویل ہے تاہم ذیل میں چند ایک حوالہ جات ایت مسئلہ کے لیے پیش کی جاتے ہیں، ان کو بغور الماحظہ فرمائیں۔

علائے تراجم ذکر کرتے ہیں کہ حضرت عمرفاروق رضی اللہ عنہ غزوہ بدر، غزوہ احد اور غزوہ خندق میں بھی جناب نی احد اور غزوہ خندق میں شریک ہوئے۔ علاوہ ازیں دیگر غزوات میں بھی جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت میں حضرت عمرفاروق شریک رہے اور متعدد سرایا میں ان کو امیر جیش بنایا گیا۔

قالوا شهد عمر بن الخطاب بدرا واحدا والحندق والمشاهد كلها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم

يو گئے۔

وخرج فيعده سرايا وكان اميرابعضها-

(طبقات لاين سعد م ١٩٥٥ ج ٩٠ تحت ذكر اجرة عمرين الخطاب، طبع ليدُن)

اور الل تراجم نے لکھاہے کہ

مشہور محانی بریرة الاسلی ذکر کرتے بیں کہ جب نی اقدی صلی اللہ علیہ وسلم خیبر کے مقام میں فروکش ہوئے تو اس موقع میں ایک دفعہ آنجاب صلی اللہ علیہ وسلم نے معرت عمرین الخطاب رضی اللہ عنہ کو اسلامی پرچم عنایت فرایا... الخ۔

عن عبدالله بن بريده عن ابيه بريده الاسلمى قال لما كان حيث نزل رسول الله صلى الله عليه وسلم بحضره اهل الخيبر اعطى رسول الله اللواء عمر بن الخطاب...

(طبقات الين سعد ص ١٩٥ ج٣ تحت ذكر اجرة عمر بن الخطاب، طبع ليذن)
حافظ ابن كثير في البدايد ميں اليہ في كے حوالہ سے درج كيا ہے كہ جناب ني
كريم صلى الله عليه وسلم في ايك دفعہ حضرت عمر بن الخطاب كو تميں سواروں كے
ساتھ بنى ہوازن سے قبال كے ليے روانہ فرمايا اور ايك دليل جو قبيلہ بنى ہلال سے تھا
بطور رہنما ساتھ تھا۔ يہ حضرات رات كو سفر كرتے اور دن كے وقت پوشيدہ رہنے
شعے۔ جب يہ حضرات و شمن كے شہوں كے قريب بينے تو وہ لوگ وہاں سے فرار

اس کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ مدینہ طیبہ کی طرف واپس ہوئے۔ بعض حضرات نے قبیلہ بنی خشم سے قبال کا مشورہ دیا تو آپ نے کماکہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے بنی ہوازن سے قبال کے لیے روانہ فرمایا تھا۔ (دوسرے قبائل کے ساتھ قبال کے لیے فرمان نہیں دیا)

اور طبقات این سعد میں ہے کہ بدواقعہ شعبان ، بحری میں بیش آیا تھا۔ ان رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث عمر بن الخطاب رضى الله عنه فى ثلاثين راكبا ومعه دليل من بنى هلال وكانوا يسيرون الليل ويكتمون النهار فلما انتهوا الى بلادهم هربوا منهم وكر عمر راجعا الى المدينه فقيل له هل لك فى قتل خثعم؟ فقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يامرنى الا بقتال هوازن فى ارضهم-

(۱) البدايد والتمايد لاين كثير ص ۹۳۱ ج م، تحت سريد عمر بن الخطاب، طبع اول، معرى-

(٢) طبقات للين سعد ص ٩٩٥ ج٣٠ تحت جرة عمر بن الخطاب، طبع ليذن-

### تائد مسكه ازشيعه

مشہور مورخ المسعودی الشیعی نے اپنی تھنیف "الشیہ والاشراف" میں معرت عمر بن الخطاب کا یہ سمریہ شعبان کے میں ذکر کیا ہے۔ واقعہ بدا ذیل عبارت میں ذکورہے:

ثم سريه عمر بن الخطاب في شعبان (2ه) الى الموضع المعروف بتربه وتربه ناجيه العبلاء على اربع ليال من مكه وقيل خمس طريق صنعا ونحران اليمن-

(التبييه والاشراف للمسعودي الشيعي ص٣٢٤ طبع جديد مصر القابره للعلامه المورخ الى الحسن على بن الحسين الشيعه المتوني ٣٣٥هه)

مندرجہ بالا (سنی و شبیعہ کے حوالہ جات) سے واضح ہوا کہ

- حضرت عمر بن الخطاب وخل شيء اسلام كي مشاهير غزوات ميں شريك و شامل
   يئه -
  - آل موصوف و خالفته کی سرایا اور غزوات میں امیر جیش بھی مقرر کیے گئے۔

فلنذا مخالفین حضرات کا بہ طعن بالکل بے بنیاد ہے کہ حضرات شیمین رضی اللہ تعالی عنم نے اسلامی جماد میں کوئی حصہ نہیں لیا اور نہ ہی کسی جیش کے امیر بنائے گئے۔



# محاذِ جنگ سے فرار کاجواب

#### غزوةاحد

محابہ کرام پر طعن کرنے والے لوگوں نے یہ ایک مستقل اعتراض قائم کیا ہے کہ اکابر محابہ جنگ ِ احد میں ثابت قدم نہ رہے اور جنگ سے فرار ہوگئے۔

اس کے جواب کے لیے چند ایک چیزیں ذمل میں درج کی جاتی ہیں جن سے اس طعن کا ازالہ پوری طرح ہو جاتا ہے۔

کہلی بات تو بہ ہے کہ غزوہ احد میں جن حضرات سے لفزش ہوئی وہ جناب نی اقد س صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک فرمان کی تغیل میں فروگزاشت ہو جانے کی وجہ سے ہوئی تھی لیکن اللہ تعالی نے صحابہ کرام کی اس لفزش کو معاف فرما دیا اور قرآنِ مجید میں اس معافی کا فرمان نازل فرمایا:

لینی تم میں سے جو لوگ رُوگردال ہوئے جس دن لؤیں دو فوجیں، سو ان کو برکا دیا شیطان نے ان کے گناہ کی شامت سے اور ان کو بخش چکا اللہ - اللہ بخشے والا مخل کرنے والاہے -

ان الذين تولوا منكم يوم التقى الجمعان انما استزلهم الشيطن ببعض ما كسبوا ولقد عفا الله عنهم ان الله غفور حليم-

(آل عمران: ۱۵۵ پاره۳)

نیز علماء مفسرین و محدثین نے اس مقام میں تشریح کی ہے کہ اس موقع پر جناب نبی کریم مالی کا اس کے ساتھ تقریباً چودہ آدی ثابت قدم رہے تھے جن میں سات

عدد مهاجرین اور سات عدد انصار میں سے تھے اور مهاجرین میں سے جو حضرات ثابت قدم رہے ان کے اساء تصریحاً ذکر کیے میں وہ حضرات جناب الوبکر، عمر، علی، طلحہ، عبیدالله، عبدالله حمٰن بن عوف، الزبیراور سعد بن ابی و قاص رضی الله تعالی عنهم تھے۔ چنانچہ تفییر خازن میں ذکور ہے کہ

ولم يبق مع النبى صلى الله عليه وسلم الاثلاثه او اربعه عشر رجلا من المهاجرين ومن الانصار سبعه-فمن المهاجرين ابوبكر وعمر وعلى و طلحه بن عبيد الله و عبدالرحمان بن عوف الزبير وسعد بن ابى وقاص رضى الله عنهم-

تغیرخان ص۷۳۰ ، به تحت آبی ندکور مع معالم التغزیل) میمی مضمون معمولی تغیر الفاظ کے ساتھ بخاری شریف کی مشہور شرح فتح الباری میں حافظ این حجرنے ذکر کیا ہے۔

(فتح الباری شرح بخاری ص ۴۸۹ میر، تحت مدیث غزدهٔ اصد)

مختصریہ ہے کہ دیگر علائے سیرت و تاریخ نے بھی اس چیز کو وضاحت سے ذکر
کیا ہے کہ غزوۂ احد میں شیجین حضرات بہت دیگر اکابر کے آنجناب کی رفاقت میں
ثابت قدم رہنے والوں میں شامل ہیں اور فرار کی لغزش کے مرتکب حضرات میں ان
کا شار نہیں۔

فلہذا شیمین حضرات پر فرار کا طعن وارد کرنا ہرگز صحیح نہیں اور جن دیگر حضرات سے فرار کی لغزش سرزد ہوئی ان کو اللہ تعالی نے معاف فرما دیا ہے- بنابریں وہ حضرات بھی موردِ طعن نہیں-

غزوهٔ حنین

اس کے بعد صحابہ کرام پر غزوہ حنین میں فرار ہونے کا اعتراض قائم کیا جاتا

ہے' اس کے متعلق ذیل میں چند چیزیں ذکر کی جاتی ہیں جن سے طعن ہذا کا ازالہ ہو جائے گا۔

O غزوہ حنین میں دراصل صحابہ کرام نے فرار افتیار نہیں کیا بلکہ وہاں تدبیر میں کو تاہی ہوئی۔ اس وقت کفار کمین گاہوں میں واکیں بائیں چھے ہوئے تھے، گزرگاہ نگل تھی اور جب اسلای فوج وہاں سے گزر رہی تھی تو بنی ہوازن کے کفار نے شدید تیراندازی شروع کر دی اور گھات سے نکل کر حملہ کر دیا۔ جب ہر طرف سے تیر برنے لگے تو مسلمانوں کا وہاں ثابت قدم رہنا مشکل ہوگیا اور اس شدید اضطراب کی وجہ سے المل اسلام کے قدم اکھڑ گئے، پھراللہ تعالی نے اپنی خاص نصرت اور سکینہ ایپ بینجبر اور مومنوں پر تازل کی اور فرشتوں کے ذریعے غیبی ایداد فرمائی جے لوگ نہیں دکھے رہے تھے اور اس طرح المل اسلام کو ایک عظیم پریشانی لاحق ہونے کے بعد فتح نصیب ہوئی، جیساکہ قرآنِ مجید میں مسکلہ بدا کو ذکر فرمایا ہے:

ثم انزل الله سكينته على رسوله وعلى المومنين وانزل حنودالم تروها وعذب الذين كفروا...الخ

(پاره ۹۰ سوره توبه)

یمال سے معلوم ہوا کہ

تخت اضطرابی حالت میں ثبات قدمی نہیں رہی تھی لیکن بعد میں اللہ کریم
 نے اپنی خاص نصرت فرما کر محاذِ جنگ کی کیفیت بدل دی اور غیبی امداد فرما کر ان کو فتح
 نصیب فرمائی۔

اور کبائر علاء نے اس موقع پر بیہ بات تحریر کی ہے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم نے ان رُوگر دانی کرنے والوں پر اس موقع پر کوئی عناب نمیں فرمایا اور سرزنش نمیں کی اس لیے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کاعذر اور مجبوری معلوم تھی۔ پس دیگر لوگوں کے لیے بھی ان حضرات پر طعن قائم کرنے کا کوئی جواز نمیں۔ چنانچہ شاہ عیدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ

"ونیز آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے را بر ایں امر عناب نه فرمود زیرانکه عذر معلوم داشت پس دیگرانراہم جائے عناب و طعن نماند... الخ"

(تحفد انا عشریہ از شاہ عبدالعزیز رحتہ اللہ علیہ محدث دالوی ص۳۳۸ تحت مطاعن اصحاب کرام عموا بے تخصیص زیر طعن ادل، طبع سہیل اکیڈی، لاہور) اس جواب کے آخر میں ہیہ چیز ہم ذکر کرنا مفید سیجھتے ہیں کہ غزوہ حنین میں جو حضرات آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت میں ثابت قدم رہے، علماء کرام نے ان کے اساء ذکر کر دیتے ہیں۔

وهوما رواه عن حابرقال ثبت معه ابوبكر وعمر وعلى والعباس...الخ-

(الزرقانی شرح مواہب اللدنیہ ص۹۹ ج۳۳ تحت غزوہ کنین طبع مصر تدیم) خلاصہ کلام یہ ہے کہ مندرجات بالاکی روشنی میں یہ بات ثابت ہوئی کہ جنگ حنین میں جن حضرات نے رُوگروانی کی تھی وہ اضطرابی کیفیت اور مجبوری کی بناء پر ہوئی تھی جو بعد میں فتح و نصرت میں بدل دی گئی۔

نیزیہ چیز علاء نے بالضری ذکر کردی ہے کہ غروہ حنین میں بہا ہونے والوں میں حضرت ابو بکر صدیق رہائش، اور حضرت عمر رہائش، شامل نہیں تھے۔ فلمذا ان پر جنگ سے فرار کاطعن قائم کرنا ہرگز درست نہیں۔



# خلیفه رسول رہے ہونے سے انکار کاطعن

محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم پر اعتراضات وارد کرنے والوں کی طرف سے ایک مید طعن حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عند کے متعلق ذکر کیا جاتا ہے کہ ایک فیض اعرابی ابو بکر صدیق رہی لٹنے کے پاس آیا اور آکر دریافت کیا کہ کیا آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلیفہ ہیں؟

تو ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عنه نے فرمایا که نہیں۔ تو اس نے کما تو پھر آپ کیا ہیں؟

فقال: لا (شیس) فسا انت؟ قال انا الحالف بعده لینی میں ان کے بعد آنے والا ہوں۔

بغول مغترض خالفہ اس کو کہتے ہیں <sup>دوج</sup>س پر اکتفا نہ ہو سکے اور اس میں خیرو برکت نہ ہو بلکہ اکثر اس کے مخالف ہو جس کا خلیفہ بنا ہوا ہے۔" بالفاظ دیگر خالفہ اس مخض کو کہتے ہیں جس میں کچھ بھلائی اور تو گگری نہ ہو۔

معترض کے زعم کے مطابق یماں سے معلوم ہوا کہ صدیق اکبر اپنے خلیفہ رسول ہونے سے انکاری تھے۔ اور وہ اپنے آپ کو خالفہ کے درجہ میں سجھتے تھے۔ پس ایسے مخض کو خلیفہ رسول کہنا درست نہیں۔

# الجواب

🔾 یہ اعرابی والی روایت جو مخالفین نے ذکر کی ہے یہ محد مین کے نزدیک س

درجہ کی ہے؟ یہ بات واضح نہیں ہو سکتی- یہ روایت بخاری یا مسلم کی روایت نہیں جس کو بلا چون و چرا تسلیم کر لیا جائے۔ لغت حدیث کی جن کتابوں میں یہ روایت مروی ہے، ان حضرات نے اس کامعنی اور محمل اس طرح ذکر کیا ہے کہ

فانماقال ذالك تواضعا وهضمامن نفسه حين قال انت خليفه رسول الله-

(النماي لممد بن محمد المعروف ابن الاثير الجزري ص١٥٥ جع مجمع البحار، تحت لفظ خلف)

مطلب یہ ہے کہ اگر اس روایت کو درست تنگیم کرلیا جائے تو علاء حدیث اس کا مفہوم یہ بیان کرتے ہیں کہ ابو بکر صدیق رضافتہ: نے اپنے سائل کے جواب میں بطور تواضع اور کسر نفسی کے بیہ کلمات فرمائے تھے لیکن حقیقاً اپنے خلیفہ رسول ہونے سے انکار نہیں کیا تھا۔

ندكورہ بالا جواب طعن والى روايت كے تحت صاحب تصنيف الجزرى نے خود ذكر كيا ہے-

0 اس کے علاوہ ایک دوسری روایت محدثین نے ذکر کی ہے جس میں حضرت صدیق اکبر رہا تھے: بناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلیفہ ہونے پر رضامندی کا اظہار کیا ہے اور اپنے آپ کو خلیفہ رسول تنظیم کیا ہے۔

عن ابى ابن مليكه قال قال رحل لابى بكريا حليفه الله قال لست بخليفه ولكنى خليفه رسول الله- انا راض بذالكه-

لین این ابی ملیکہ کتے ہیں کہ ایک فخص نے ابو بکر صدیق کو یا خلیفہ اللہ کما تو ابو بکر صدیق کو یا خلیفہ اللہ کا خلیفہ نمیں ہوں بلکہ رسول اللہ ما اللہ ما اللہ ما خلیفہ ہوں اور میں اس بات پر راضی ہوں۔

(مجمع الزوائد للبيشي ص ١٨٣ ج٥ باب الحلفاء الاربعه مجمع الزوائد للبيشي ص ١٩٨ ج٥٠

باب كيف يدعى الامام)

اس روایت سے معلوم ہوا کہ حضرت صدیق اکبر رض الله سلی الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا خلیفہ ہونے پر رضامند تھے۔ فلمذا انہوں نے نبی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا خلیفہ ہونے سے انکار نہیں کیا اور اگر بالفرض ان سے کسی مقام میں خلیفہ رسول الله ہونے سے انکار کے الفاظ پائے گئے ہیں تو وہ کسر نفسی اور تواضع پر محمول ہوں گے۔ جیسا کہ علماء نے لغت حدیث میں تشریح کرتے ہوئے اسی مفہوم و معنی کا ذکر کیا ہے۔

 اور دیگر بات بیہ ہے کہ نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم سے حضرت حذیفہ رہی اللہ: نے ذکر کیا ہے کہ

"جم ایک بار جناب نی اقدس صلی الله علیه وآله وسلم کی خدمت اقدس میں بیٹے ہوئے سے تو آبخناب سائیلی نے فرمایا کہ مجھے معلوم نہیں کہ مزید کتنا عرصہ میں آپ لوگوں کے درمیان رہوں گا۔ پس میرے بعد ان دونوں مخصول کی افتدا کرنا اور ابو بکر رہائی ، اور عمر رہائی کی طرف اشارہ فرمایا اور فرمایا کہ عمار رہائی ، کے طریقے کے ساتھ راہ پکڑو اور جو چیز ابن مسعود رہائی ، تم کو بیان کریں ، اس کی تقدیق کرو۔ "
المصنف لابن ابی شیبہ میں ہے کہ

عن حذیفه قال کنا جلوسا عندالنبی صلی الله علیه وسلم فقال لا ادری ما قدر بقائی فیکم - فاقتدوا بالذین من بعدی واشارالی ابی بکرو عمروا هندوا بهدی عمار - وماحد ثکم ابن مسعود من شیئی فصدقوه -

(المصنف لابن ابی شیبہ ص۵۲۸-۵۱۹ ، ج۱۴ تحت کتاب المفاذی طبع کرا ہی) اس فرمان نبوت سے میہ بات معلوم ہوئی کہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے بعد حضرات ابو بکرو عمر رضی اللہ عنما الی شخصیات ہیں جو قابل اقتداء ہیں اور ان کی اقتداء کرنے میں ہدایت اور خیرہے۔ نیزیہ بھی واضح ہوگیا کہ جناب ابو بکر صدیق ظیفہ رسول اللہ ہونے کے لاکق بیں اور منصب خلافت کے صحح الل بیں اور انہیں جناب نی اقدس مرافق کے الے اپنے خلیفہ ہونے کی بشارت دی ہے۔

### الزامى جواب

اب ہم ایک دوسرے طریقے سے مخالفین محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کو جواب پیش کرتے ہیں۔ وہ یہ ہے کہ اگر صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عنہ نے بالفرض کی موقع پر اپنے فلیفہ رسول ہونے کی نفی کی ہے تو اس طرح حضرت علی المرتقشی رضی اللہ تعالی عنہ نے بھی اپنے فلیفہ بننے اور بیعت فلافت لینے سے اعراض کیا اور انکار فرمایا تھا حالا نکہ وہ اس وقت منصب فلافت کے لیے صبح طور پر اہل اور حقد ار

چنانچد نج البلاغد میں فدکور ہے کہ جب شمادت معنرت عثمان رضی الله تعالی عند کے بعد لوگ بیعت خلافت کے ارادہ سے معنرت علی المرتعنی روائی کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آل جناب نے فرمایا:

لین (بیت کے معالمہ میں) مجھے تم چھوڑ دو اور میرے سواکسی اور کو (منصب خلافت کے لیے) تلاش کرو--- اور میرا تہمارے لیے وزیر رہنا امیر (خلیفہ) بنے سے زیادہ بہترہے-

دعونى فالتمسوا غيرى--- وانا لكم وزيرا حير لكم منى اميرا-

( شيج البلاغ لشريف رضى ص ١٨١ طبع معر تحست من حطبه له عليه السيلام لما الهد على البيعت بعد قتل عشمان)

فلدا جس طرح جناب علی المرتضلی کے اپنے خلیفہ بننے سے انکار کی بنا پر ان کے منصب خلافت کی نفی نہیں کی جاسکتی بالکل اسی طرح جناب صدیق اکبر رہوالیہ، کے انکار سے ان کے منصب خلافت کی نفی نہیں کی جا سکتی، بلکہ ان سے نفی خلیفہ کا منہوم و محل وہی ہے جو سلطاً درج کیا گیا ہے۔



# جنازهٔ نبوی شیمی شیخین رضی الله تعالی عندم شمولیت

# عنسل و کفن دفن کے موقع پر غیرحاضری کاطعن

مخالفین صحابہ کی طرف سے اکابر صحابہ کرام رضی اللہ عنهم خصوصاً شیعین (حضرت ابو بکر صدیق و حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنهم) پر بیہ طعن کیا جا آ ہے کہ بیہ حضرات جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے عسل و جنازہ میں اور کفن دفن میں شریک نہ ہوئے اور اس فضیلت سے محروم رہے اور خلافت اجتماعی کے قضیہ میں پڑے رہے۔ بیہ تمام کام عسل، قضیہ میں پڑے رہے۔ بیہ تمام کام عسل، جنازہ اور کفن دفن حضرت علی المرتفظی رضی اللہ تعالی عنہ نے سرانجام دیے۔ جنازہ اور کفن دفن حضرت علی المرتفظی رضی اللہ تعالی عنہ نے سرانجام دیے۔ طعن ہذا کے اثبات کے لیے درج ذیل روایت پیش کی جاتی ہے:

عن عروه ان ابابكر وعمر لم يشهدا دفن النبي صلى الله عليه وسلم وكانا في الانصارود فن قبل ان يرجعا-

ُ اور اعتراض ہذا کو مزید رنگین بنانے کے لیے معترض لوگ اس موقع پریہ شعر بھی تالیف کر کے پڑھاکرتے ہیں ۔

چوں صحابہ حب ونیا داشتند مصطفیٰ را بے کفن بگذاشتند

حالانکہ ریہ چیز حقیقت واقعہ کے بالکل برعکس اور برخلاف ہے جیسا کہ ہم

آئندہ سطور میں اسے ذکر کر رہے ہیں۔

## الجواب

جس روایت سے یہ طعن پیدا کیا جاتا ہے وہ صحاح ستہ سے نمیں بلکہ وہ ان کتب میں پائی جاتی ہے جن میں روایت کی صحت کا الترام نمیں کیا گیا اور ان کتابوں میں رطب و یابس صحیح و سقیم، ضعیف و قوی ہر نوع کی روایات جمع کردی گئی ہیں اور ان میں ہر طرح کا مواد فراہم کر دیا گیا ہے۔

اس چیز کو شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ نے "تخفہ اثنا عشریہ" کید بست و دوم میں بیان کیا ہے:

"وكتاب كه ازال فرقه شيعه براك الزام الل سنت نقل ح كنند جمه ازي قبيل است كه نادر الوجود و كمياب مي باشد وعلى تقدير الوجدان مصتفين آل كتب التزام صحت جميع ما فيما كرده اند بلكه بطريق بياض رطب ويابس در آل جمع نموده مختاج نظر فاني گزاشته اند-"

یعنی وہ کتابیں جن سے شیعہ لوگ اہل سنت پر الزام اور مطاعن نقل کرتے ہیں،
پہلے تو وہ کمیاب اور نادر الوجود ہیں اور ان

مصنفین نے ان کتب کے جمیع مواد
میں صحت کا التزام نہیں کیا بلکہ ایک بیاض
کے طور پر ان میں رطب ویابی اور صحح و
سقیم مواد جمع کر دیا اور نظر ثانی کا محتاج
چھوڑا۔۔۔الخ۔

(تحفه اثنًا عشريه از شاه عبدالعزيز رحمته الله عليه ، ص ۴ تحت كيدبست دوم--- طبع سهيل اكيدي ، لامور)

نیز مسئلہ ہذاکی مزید وضاحت شاہ عبدالعزیز صاحب " نے "عجالہ نافعہ" میں کی سے کہ محد شین کے نزدیک طبقات حدیث میں سے "طبقہ خالثہ" میں ان کتابوں کا شار کیا گیا ہے اور اسی قبیل لیعنی کتب سے نقل کی گئی ہے اور اسی قبیل لیعنی "طبقہ خالثہ" کی کتابوں میں پائی جاتی ہے۔ ان میں ہرنوع کی روایات مدون ہیں اور "طبقہ خالثہ" کی کتابوں میں پائی جاتی ہے۔ ان میں ہرنوع کی روایات مدون ہیں اور

صحت روايت كايمال التزام نهيس كيا كياً-

اس کے بعد یہ چیز پیش کی جاتی ہے کہ معرض کی چیش کردہ فدکورہ بالا روایت ابن الی شیب کی ہے جو سندا منقطع ہے اور منا "شاذ" ہے۔

اب ہم ذیل میں پہلے روایت کے انتظام سند پر کلام پیش کرتے ہیں۔ اس کے بعد روایت کے متن کے "شاذ" ہونے پر بحث کی جائے گا اور ثابت کیا جائے گا کہ یہ روایت اس موقعہ کے اصل واقعات کے برخلاف ہے اور قابل قبول نہیں ہے۔ (بعونہ تعالی)

#### وجها نقطاع

وہ اس طرح ہے کہ یہ روایت "عودہ بن زبیر تابعی" سے منقول ہے اور عودہ بن زبیر تابعی" سے منقول ہے اور عودہ بن زبیر جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وصال مبارک کے موقع پر مولود بی نہیں تھے۔۔۔ بلکہ علاء تراجم نے لکھا ہے کہ عودہ بن زبیر کی ولادت خلافت فاروق کے اوا خریا خلافت عثانی کے اوا کل میں ہوئی۔ ملاحظہ ہو:

- (١) تذكرة الحفاظ للذبهي ص ٢٦ ج اول، تحت عروه بن زبير طبع بيروت-
- (۲) تهذیب التهذیب لاین حجرص ۱۸۳-۱۸۳ ج۲، تحت عروه بن زبیر، طبع و کن-

فلمذا اس روایت کے راوی کا اس واقعہ میں غیر موجود ہونا بھینی ہوا اور معلوم ہوا کہ عروہ ندکور کو کسی دیگر شخص نے ایک مدت (کم و بیش بارہ برس) کے بعد سہ واقعہ بیان کیا۔ پس یمال واضح طور پر ''انقطاع'' پایا گیا۔

#### وجهشنروذ

روایت مذکورہ کے "شاذ" ہونے کی وجہ ریہ ہے کہ روایت ہذا کے بالتقابل اس موقعہ کی دیگر معروف روایات موجود ہیں جو متصل السند ہیں اور عند المحد ثین "صحیح" اور "مقبول" ہیں اور ان معروف روایات میں حضرت ابوبکر صدیق اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنما کا انقال نبوی کے موقع پر موجود ہونا اور حاضر رہنا بالتعریح بالا جاتا ہے۔

چنانچہ ذیل میں ایک ترتیب کے ساتھ احادیث کی کتب سے اس موقع کی چند معروف روایات پیش کی جاتی ہیں جو اپنے مضمون میں واضح ہیں-

# مديث كى روايات

امام ترقدی نقل می عبید الانجی محابی سے درج ذیل روایت نقل کی ہے:
عن سالم بن عبید (الاشحعی) و کانت له صحبه قال - (بمال انقال نبوی صلی الله علیه وسلم کے احوال و واقعات سالم نے ذکر کیے ہیں اور وصال نبوی صلی الله علیه وسلم کی اطلاع معرت صدیق اکبر رجی اللہ کودی ہے)...

فقال (الصديق) لى انطلق فانطلقت معه فحاء هو والناس قد دخلوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم-فقال (الصديق) ياايها الناس افر حوالى فافر حواله فحاء حتى اكب عليه ومسه فقال انك ميت وانهم ميتون ٥ ثم قالوا ياصاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم اقبض رسول الله عليه وسلم؟ قال نعم- فعلمواان قد صدق.

- قالوا ياصاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم انصلى على رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال نعم!
- وقالوا وكيف؟ قال يدخل قوم فيكبرون ويدعون
   ويصلون ثم يحرحون ثم يدخل قوم فيكبرون ويصلون ثم
   يخرجون حتى يدخل الناس-
- O قالوا ياصاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم

ايدفن رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال نعم-

قالوا این؟ قال فی المکان الذی قبض الله فیه روحه
 فان الله لم یقبض روحه الا فی مکان طیب فعلموا انه
 صدق ثمامرهمان یغسله بنوابیه-

(شاكل ترفدى ص ٢٠٠- ٢٠١٠ طبع لكعنو ص ٢٩- ٢٦، طبع مجتبائى ويلى، باب ما حاء في وفاه رسول الله صلى الله عليه وسلم، السن الكبرى لليهتى ص ٣٩٥، ج٣، كتاب البخائز، باب من يكون اولى بغسل المديت، السن الكبرى للبهتى ص ٣٠٠ ج٣ كتاب البخائز، باب الحماعه يصلون على المحنازه افذانه، السن الكبرى لليستى ص ١٣٥ ج٨، تحت باب لا يصلح اما مان في عصر واحد)

اور اس واقعہ کو مشہور محدث نور الدین البیثی نے ابن ماجہ اور طبرانی کے حوالہ سے بہ عبارت ذیل نقل کیا ہے:

وعن سالم عن عبيدو كان من اصحاب الصفه---فقال (الصديق رض التي والتي السعوا فاوسعوا له فاكب عليه ومسهقال (الصديق رض التي الكرائية) الكرائية والهم ميتون-

- ٥ قالواياصاحبرسول الله صلى الله عليه وسلم مات
   رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال نعم- فعلموا انه
   كماقال-
- O قالوا ياصاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم انصلى على رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال يدخل قوم فيكبرون ويدعون ويصلون ثم ينصر فون و يحى احرون حتى يفرغوا-
- ٥ قالوا ياصاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم
   ايدفن رسول الله صلى الله عليه وسلم؟قال نعم-

- قالوا واین یدفن؟ قال حیث قبض فان الله تبارک و تعالى لمیقبضه الافی بقعه طیبه فعلمواانه کماقال-
- تم قام فقال عندكم صاحبكم فامرهم يغسلونه -- الخ

(مجمع الزوائد للبيثمي ص١٨٢-١٨٣ جلد خامس تحت كتاب الخلافه ، بحواله اين ماجه و طبراني و رجاله ثقلت)

وصال نبوی صلی اللہ علیہ و سلم کے احوال و واقعات بیان کرتے ہوئے سالم بن عبید رصنی اللہ تعالی عنہ جو اصحاب صفہ میں سے بتھ' ان سے مروی ہر دو نہ کورہ بالا روایات کا مختصراً منہوم ہیہ ہے کہ

سالم بن عبید رضی اللہ تعالی عنہ کتے ہیں کہ ابو بر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کو جب میں نے انقال نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی اطلاع کی تو آپ فورا میرے ساتھ چل بڑے اور میں آپ کے ساتھ ہولیا اور آل موصوف جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس داخل ہوئے۔ لوگوں کا بڑا ہجوم تھا۔ حضرت ابو بر صدیق رفیالٹی کے اور کشادہ ہو جاؤیں وہ لوگ کھلے ہوگئے اور رفیالٹی کے قریب تر انہوں نے جناب صدیق رفیالٹی کو نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قریب تر ہونے کا موقع دیا۔ حضرت ابو بر صدیق رفیالٹی بنی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پیٹانی مبارک وسلم کی طرف متوجہ ہوئے اور خم ہو کر آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کی پیٹانی مبارک کی مقیل کی اور بوسہ دیا۔

O حاضرین نے بطور تصدیق کے لیے عرض کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا واقعی انتقال ہو چکا ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ ہاں انتقال ہو گیا ہے۔ پس انہوں نے نیس کر لیا کہ صدیق رضی اللہ تعالی عنہ صحیح فرما رہے ہیں (جبکہ اس سے قبل وصال نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے معاملہ میں لوگ متردو اور متحیر شے اور اضطراب میں مبتلا شے)

کھرلوگوں نے حضرت مدیق اکبر رہی ٹھڑ سے دریافت کیا کہ جناب ہی اقد س
صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم پر نماز جنازہ پڑھی جائے گی؟ تو آپ نے فرمایا کہ ہاں پڑھی
جائے گی۔

پھرانہوں نے عرض کی کہ صلوۃ جنازہ کی کیفیت کیا ہوگی؟

تو آپ نے اس کی تشریح فرمائی کہ جنازہ کے موقع پر ایک گروہ آنجناب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہاں داخل ہوگا۔ وہ تحبیر کہیں گے۔ درود و دعا پڑھیں گے اور اس مقام سے باہر آ جائیں گے چردو سری جماعت داخل ہوگی اور وہ بھی تحبیر اور درود و دعا پڑھنے کے بعد واپس آ جائے گی حتی کہ اس طرح تمام لوگ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر صلوۃ جنازہ اوا کریں گے۔

اس کے بعد حاضرین نے عرض کیا کہ اے محابی رسول (صلی اللہ علیہ وسلم)
 کیا آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو دفن کیا جائے گا؟ تو آپ رہی تھی، نے فرمایا کہ ہاں، دفن کیے جائیں ہے۔

🔾 تو پھرانہوں نے عرض کیا کہ مقام دفن کہاں ہوگا؟

تو آپ نے جواب میں فرمایا کہ اللہ تعالی نے اپنے نبی کریم (صلی اللہ تعالی علیہ و آلہ وسلم) کی روح کو جس مقام پر قبض کیا ہے وہ بھترین مقام ہے۔ اس مقام میں وفن کیے جائیں گے۔ اس پر لوگوں نے یقین کیا کہ ابو بکر صدیق رضالتہ، پیج فرما رہے ہیں۔

کھرلوگوں کی طرف سے سوال پیش ہوا کہ کیا آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو عنسل دیا جائے گا اور جو اقرباء اور قریبی کو عنسل دیا جائے گا؟ تو آپ نے فرمایا کہ ہاں عنسل دیا جائے گا اور جو اقرباء اور قریبی رضی اللہ رشتہ دار ہیں، وہی عنسل دیں گے۔ (ان حضرات میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ شامل تھے)

## حفرت عائشه صديقه القيمية المستعمروي روايت

جس طرح سابقہ روایت سائم بن عبید الاجعی رضافتہ، محالی سے مروی ہے اس طرح ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما سے بھی اس موقع کے متعلق مختصر سابیان منقول ہے کہ

عن عائشه قالت لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم اختلفوا فى دفنه- فقال ابوبكر سمعت رسول الله صلى الله نبيا الا فى صلى الله عليه وسلم قال ما قبض الله نبيا الا فى الموضع الذى يحب ان يدفن فيه ادفنوه فى موضع فراشه واه الترمذي-

(ترندی شریف سا۱۱ جلد اول کتاب ابواب البنائز، سند الی بیعلی الموصلی ص۵۳ می دانت نمبرام، تحت مندات عائشه صدیقه، مشکوّة شریف ص۵۳۷ تحت وفات النبی صلی الله علیه وسلم بحواله ترندی)

روایت مندرجہ بالا کا مفہوم یہ ہے کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنما نے فرمایا کہ جب نی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا انقال مبارک ہوا تو آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کے دفن کے بارے میں اختلاف رونما ہوا تو اس کا فیصلہ جناب ابو بکر صدیق نے اس طرح فرمایا کہ میں نے جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالی جس مقام میں اپنے نی کے دفن کو پند فرما تا ہے، اس مقام میں اس کی روح کو قبض فرما تا ہے۔

فلذا جناب نی اقدس صلی الله علیه وآله وسلم این فراش اور بسر مبارک کے مقام میں ہی دفن کیے جائیں گے- (چنانچہ جناب نی اقدس صلی الله علیه وآله وسلم کو آنجناب صلی الله علیه وآله وسلم کے فراش مبارک کے مقام پر ہی دفن کیاگیا)

# ابن عباس مِناللہٰ، سے مروی روایت

سابقه سطور مین سالم بن عبید اور حضرت عائشه صدیقه رضی الله عنها کی روایات ذکر کی گئی بین:

اس کے بعد اس موقعہ کی جو روایت حضرت عبداللہ بن عباس رضافیہ سے مودی ہے، اے محدث ابن ماجہ نے اپنے مقام میں بہ عبارت ذیل ورج کیا ہے۔
عن ابن عباس قال لما ارادو ان یحفرو الرسول الله صلی الله علیه وسلم بعثوا الی ابی عبیدہ بن الحراح --- لقد احتلف المسلمون فی المکان الذی یحفرله فقال قائلون یدفن مع اصحابه قائلون یدفن مع اصحابه فقال ابوبکرانی سمعت رسول الله صلی الله علیه وسلم فقال ابوبکرانی سمعت رسول الله صلی الله علیه وسلم ماقبض نبی الادفن حیث یقبض ---الخ-

(السن لاین ماجہ "ص ۱۱۸ باب ذکر وفاتہ و وقد صلی اللہ علیہ وسلم، طبع اول)
مندرجہ بالا روایت کا حاصل ہیہ ہے کہ دفن کے موقع پر مسلمانوں میں مقام دفن کے متعلق اختلاف واقع ہوا بعض حضرات کتے تھے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مسجد نبوی (کے ایک کونہ) میں دفن کیا جائے اور بعض حضرات کتے تھے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے صحابہ کے ساتھ (جنت البقیع میں) دفن کیا جائے تو اس موقعہ پر حضرت صدیق اکبر رضافی، نے ارشاد فرمایا کہ جناب نبی اقد س صلی اللہ علیہ وسلم سے میں نے سنا ہے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا کہ جمال نبی کا انتقال ہو تا ہے، ان کو اسی مقام پر دفن کیا جاتا ہے۔۔۔الخ۔

### كيفيت صلوة جنازه

ندکورہ بالا روایت کے علاوہ جناب عبداللہ بن عباس رضائی اسے جو روایت صلوۃ جنازہ کی کیفیت میں منقول ہے وہ محدث ابی لیعلی الموصلی نے بہ عبارت ذیل

### تحریر کی ہے:

ثم ادخل الناس على رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلون عليه ارسالا- ادخل الرجال حتى اذا فرغ منهم ادخل النساء دخل الصبيان - ولم يوم الناس على رسول الله صلى الله عليه وسلم احد- فدفن رسول الله صلى الله عليه وسلم من اوسط الليل ليله الاربعاء -

(مند ابی یعلی الموصلی ص۳۵-۳۱ جلد اول، تحت مندات ابی بکر صدیق رضالتین طبع بیروت)

روایت بالا کا خلاصہ بیہ ہے کہ --- پھر لوگ گروہ در گروہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بال داخل ہو کر صلوۃ جنازہ ادا کرنے گئے۔ پہلے مردول نے داخل ہو کر نماز جنازہ ادا کی اور جب وہ فارغ ہوئے تو ان کے بعد خواتین نے داخل ہو کر نماز ادا کی اور جب وہ فارغ ہو چکیں تو ان کے بعد لڑکے داخل ہوئے اور آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم پر صلوۃ جنازہ کے لیے کی شخص نے امامت نہیں کی اور جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کو چہار شنبہ کی نصب شب کے قریب وفن کیا گیا۔۔۔ الخ۔

#### . نائيدات

# امام مالك كى روايت

گزشتہ صفحات میں ہم نے جناب اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آلہ وسلم کے انتقال کے موقع کی محدثین سے منقول چند روایات ذکر کی ہیں۔

اب اس مضمون کی تائید میں امام مالک کا بیان ذکر کرنا مناسب سیحصتے ہیں جس

میں اس موقع کے متعدد امور کی تصریح کی گئی ہے اور حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عند کا اس موقع میں موجود ہونا اور حاضر رہنا واضح طور پر ابت ہو تا ہے، چنانچہ امام مالک فرماتے ہیں کہ

مالكانه بلغ ان رسول الله صلى الله عليه وسلم توفى يوم الاثنين ودفن يوم الثلثاء وصلى عليه الناس افذانا- لايومهم احد فقال ناس يدفن عندالمنبر وقال آخرون يدفن بالبقيع فحاء ابوبكر صديق فقال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ما دفن نبى قط الا فى مكانه الذى توفى فيه فحفرله فيه - فلماكان عند غسله ارادوانزع قميصه - سمعواصوتا يقول لا تنزعوا القميص فلم ينزع القميص وغسل وهو عليه صلى الله عليه وسلم -

(موطاء امام مالک ص ۱۳ تت ما جاء فی دفن المیت طیح کراچی)
مندرجہ بالا روایت کا مطلب یہ ہے کہ امام مالک رحمتہ اللہ فرماتے ہیں کہ
سرور دو جمال صلی اللہ علیہ وسلم کا انقال دو شنبہ (سوموار) کو ہوا اور آنجناب صلی
اللہ علیہ وسلم کا دفن سہ شنبہ (منگل کے بعد) کو ہوا۔ اور جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ
وسلم پر صلوٰۃ جنازہ بغیر جماعت کے پڑھی گئے۔ کسی مخص نے ان کی امامت نہیں
کی۔۔۔ اس موقع پر بعض لوگوں نے کہا کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کا دفن منبر
نبوی کے پاس ہونا چاہئے اور بعض دیر لوگوں نے کہا جنت البقیع میں دفن کیا جائے تو
جناب ابو بکر صدیق رہی ہیں ہونا چاہئے اور بعض دیر لوگوں نے کہا جنت البقیع میں دفن کیا جائے تو
صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ نبی کی جس
مقام میں وفات ہو، اس میں ان کو دفن کیا جاتا ہے۔ چنانچہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے فراش (بستر مبارک) کے مقام پر قبر مبارک کھودی گئی۔ اور جب

عشل نبوی صلی الله علیه وسلم کا موقع آیا تو لوگوں نے آنجناب صلی الله علیه وآله وسلم کی قیص مبارک کو آثار نے کا قصد کیا تو انہوں نے ایک غیبی آواز سی جس میں کما گیا کہ قیص کو مت آثارو چنانچہ نبی اقدس صلی الله علیه وسلم کا قیص مبارک نمیں آثارا گیا اور آنجناب صلی الله علیه وآله وسلم کو ای حالت میں عسل دیا گیا۔

# ابل سيرت وطبقات اورابل تراجم وتاريح كى روايات

اس مئلہ میں محد نین کی روایات اور ان کے بیانات قار کین کرام نے ملاحظہ فرما لیے اب اس کے بعد الل سیرت و طبقات اور الل تراجم و تاریخ کی روایات ذکر کی جاتی ہیں تاکہ ناظرین کرام ان کے فرمودات ملاحظہ فرما کر مسئلہ بذا کے متعلق مطمئن ہو سکیں۔ اتن چیز ذہن نشین رہے کہ مندرجہ ذیل حوالہ جات مسئلہ ندکورہ کو مدلل کرنے کی خاطر بطور تائید نقل کیے جا رہے ہیں۔

# ابن بشام اورابن جرير الطبري كي روايت

ابو محمد عبدالملک بن بشام المعافرى (متوفى ٢١٨-٢١٣ه) في مشهور سيرت اين بشام من انقال نبوى صلى الله عليه وسلم ك موقعه كاذكر كرت بوئ لكما ب

یعنی مسلمانوں نے جناب نبی کریم صلی
الله علیہ وآلہ وسلم کے دفن میں اختلاف
کیا۔ بعض معزات کتے تھے کہ معجد نبوی
میں دفن کرنا چاہیے جبکہ بعض دو سرے
اصحاب کتے تھے کہ جناب نبی کریم صلی الله
علیہ وآلہ وسلم کو اپنے دیگر اصحاب کے
ساتھ (جنت البقیع) میں دفن کرنا

وقد كان المسطمون الختلفوا فى دفنه وقال قائل ندفنه فى مسجدة (عند المنير) وقال قائل ندفنه مع الصحابه (بالبقيع) وقال ابوبكرانى سمعت رسول الله يقول ما قبض نبى الادفن

چاہیے --- تو اس وقت جناب ابو بکر صدیق رض لیے، نے فرمایا کہ میں نے جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا ہے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے تھے کہ نبی جمال مقبوض ہو آ ہے اس مقام میں ان کودفن کیا جا آ ہے ---

حيث يقبض- فرفع فراش رسول الله الله الذي توفى عليه فحفرله تحته ثم دخل الناس على رسول الله الله الناس على رسول الله الله المحلون عليه ارسالا دخل الرجال حتى اذا فرغوا دخل النساء حتى اذا فرغ النساء ادخل الصبيان ولم يوم الناس على رسول الله المحلة احد-

(سیرت این بشام م ۳۹۳ جلد ثانی کاب جنازه رسول الله صلی الله علیه و سلم و دفد که آرخ این جریر الطبری ص ۴۰۵ جلد ثالث تحت حدیث سقیفه طبع مصر قدیم)

اس کے بعد جناب نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے فراش مبارک کو اٹھایا گیا اور وہاں پر قبر مبارک تیار کی گئی۔۔۔ پھر جنازہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی کیفیت اندر اس طرح درج کی ہے کہ پہلے مرد جنازہ کے لیے (جماعت کے بعد جماعت) اندر داخل ہوئے اور جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم پر صلوٰۃ جنازہ کی امامت کسی مختص نے نہیں کی۔ (بغیرامام کے نماز پڑھی گئی)

# ابن سعداد ربلاذری وغیرہاکی روایت کیفیت جنازہ کے متعلق

اس مقام کی ابن سعد اور بلاذری وغیرہم کی روایات میں مسکلہ ہزا مندرجہ ذمیل عبارت میں منقول ہے۔

لماكفن رسول الله صلى الله عليه وسلم ووضع على سريره دخل ابوبكر وعمر فقالا السلام عليك ايها النبى ورحمه الله وبركاته ومعهما نفر من المهاجرين قدر ما

يسع البيت فسلموا كما سلم ابوبكر وعمر وصفوا صفوفالايومهم عليه احدفقال ابوبكروعمر ووهمافى الصف الاول حيال رسول الله صلى الله عليه وسلم اللهم انا نشهدان قد بلغ ما انزل عليه ونصح لامته وجاهد فى سبيل الله حتى اعزالله دينه -

فيقول الناس آمين آمين ثم يحرجون ويدخل احرون حتى صلوا عليه الرحال ثم النساء ثم الصبيان فلما فرغوامن الصلوه تكلموافي موضع قبره---الخ-

(طبقات الكبير لمحد بن سعد طبع ليدن ص ٢٩٥ جلد الى القسم الثانى تحت ذكر صلوة على رسول الله عليه وآله وسلم، كتاب انساب الاشراف البلاذرى، ص ٢٥٠٥، ج اول، تحت حالات جنازة نبوى صلى الله عليه وآله وسلم، كتاب انساب الاشراف ص ١٤٠، ج افنى القسم الثانى تحت موضع قبر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، البدايه والنمايد لابن كثير رحته الله عليه ص ٢٦٥، ج، باب كيفيت العلوة عليه (صلى الله عليه وآله وسلم) سيرة عليه لعلى بن ابراجيم الحلى ص ٣٩٥، جس تحت حالات انتقال نبوى (صلى الله عليه وآله وسلم)

مندرجہ بالا ابن سعد و بلاذری کی روایت کا مفہوم یہ ہے کہ --- جب سردار دو جہال صلی اللہ علیہ وسلم کو کفن دے دیا گیا اور سریر (چارپائی) پر رکھے گئے تو حضرت ابوبکر اور حضرت عرق (ججرة مبارک میں) داخل ہوئے اور انہوں نے کہا:
یارسول اللہ ماڑ گیا ہے پر اللہ تعالی کی طرف سے سلام ہو اور رحمتیں اور برکات ہوں اور شیمین رضی اللہ تعالی عنما کے ساتھ انسار اور مهاجرین کی اتی تعداد میں جماعت تھی جو اس ججرہ مبارک میں ساسمی تھی۔ ان سب حضرات نے بھی شیمین رضی اللہ تعالی عنما کی طرح سلام پیش کیا۔ یہ حضرات صفوں میں کھرے تھے اور رضی اللہ عنما کی طرح سلام پیش کیا۔ یہ حضرات صفوں میں کھرے تھے اور شیمین رضی اللہ عنما کی طرح سلام پیش کیا۔ یہ حضرات صفوں میں کھرے تھے اور

میں کھرے تھے اور کسی محض نے اس نماز جنازہ کی امامت نہیں کرائی۔ (اس موقع پر ان حضرات نے یہ الفاظ اوا کیے)

"اے اللہ! ہم اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ جو چیز پیغیر پر نازل کی گئ وہ انہوں نے اپنی امت کی خیر گئ وہ انہوں نے اپنی امت کی خیر خواہی کی اور انہوں نے اپنی امت کی خیر خواہی کی اور انہوں نے اللہ کے رائے میں جدوجمد کی حتی کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے دین کو قوت دی اور عزت بخشی۔"

پس اس وقت ساتھ والے لوگ آمین آمین کتے رہے۔ پھروہ افراد (جمرہ سے) باہر آ گئے اور دوسرے داخل ہوئے۔ ای طرح انہوں نے آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر نماز جنازہ پڑھی۔ پہلے مرد داخل ہوتے رہے، پھران کے بعد خواتین داخل ہوئیں اور ان کے بعد لڑکے داخل ہوئے۔۔۔ الخ

اور دیگر اکابر علائے سیرت و تاریخ نے بھی کیفیت صلوۃ جنازہ ای طرح ذکر کی ہے۔ ان کی عبارات ذکر کرنے سے تطویل ہوتی تھی۔ اس بنا پر صرف حوالہ جات ذکر کردیئے ہیں۔

#### خلاصه روايات

مخضریہ ہے کہ محدثین کے نزدیک معروف و مقبول روایات اور اہل سیرت والتراجم کی تائیدی روایات سے یہ چیزیابیہ ثبوت کو پینجی کہ

حضرت ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عنه انتقال نبوی صلی الله علیه و آله و سلم کے موقعہ پر موجود اور حاضر تھے اور انہوں نے اس موقعہ پر متعدد احکامات شرعیہ کی ہدایات ارشاد فرمائیں۔ مثلاً

- جناب نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے انتقال مبارک کی تصدیق کی۔
  - O عسل نبوی صلی الله علیه و آله وسلم کے لیے اقربا کا مستحق ہونا بیان کیا۔
    - نماز جنازه کی کیفیت اور ادائیگی کا طریقه ارشاد فرمایا۔

 متاب نی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم کے مقام دفن کے متعلق حدیث نبوی کی روشنی میں فیصله فرمایا۔

چتانچہ نہکورہ بالا تمام امور میں جناب صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عنہ کے ارشادات کے مطابق عمل در آمد کیا گیا۔

### بائدمزيد

ہم ناظرین کرام کی خدمت میں یہ چیز ذکر کرنا مفید خیال کرتے ہیں کہ مضمون بالا کی مزید آئید کتب حدیث و روایات سے پیش کی جا سکتی ہے لیکن طوالت سے اعراض کرتے ہوئے بطور اختصار کے مزید صرف ایک تائیدی حوالہ "المعنف لائن ابی شیبہ" سے ناظرین کرام کی خدمت میں نقل کیا جاتا ہے جے ابن ابی شیبہ نے اپنی سند کے ساتھ ذکر کیا ہے:

انهم شكو في قبر النبي (صلى الله عليه وسلم) اين يدفنونه؟ فقال ابوبكر سمعت النبي صلى الله عليه وسلميقول النبي لايحول عن مكانه يدفن حيث يموت-فحفرواله موضع فراشه-

(المصنف لابن ابی شیبه ص ۵۵۳-۵۵۳ جلد رالع عشر تحت باب ما جاء فی وفاتِ النبی صلی الله علیه وسلم طبع کراچی)

روایت ہذاکا منہوم ہے کہ (وصال نبوی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم) کے بعد صحابہ کرام روائی، اس مسلم میں متردد ہوئے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو کہاں دفن کیا جائے؟ تو اس موقعہ پر جناب ابو برصدیق روائی، نے فرمایا کہ میں نے جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے سنا ہے کہ پنجبر علیہ السلام کا جمال انقال ہو، اس مقام سے انہیں تحویل نہ کیا جائے بلکہ وہیں ان کو دفن کیا جائے۔۔۔ چنانچہ اس کے بعد جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے مقام فراش کو کھود کر

مزار مبارک تیار کیا گیا۔

## قابل غور

قابل اعتراض روایت جو معترض دوستوں نے تلاش کر کے پیش کی تھی، وہ بھی اس مصنف (این ابی شیبہ) کی ذکر کردہ ہے اور ان کی اس تصنیف (المصنف) میں پائی جاتی ہے۔ اور ہم نے ذکورہ روایت "المصنف" سے نقل کی ہے۔ وہ بھی اس مصنف کی اپنی نقل کردہ ہے۔

کین ان دونوں روایات کے مضمون میں بین تضاد پایا جاتا ہے کیونکہ روایت بڑا نے بالکل واضح کر دیا ہے کہ انقال نبوی صلی اللہ علیہ و آلمہ و سلم کے موقع پر حضرت ابو بکر صدیق و لئے ہوئی ، بنفسہ موجود تھے اور مکان دفن کی تعیین اور موضع قبر کے تعصص کا مسئلہ آل موصوف و لئے ہیں اور اس پر عمل در آمد کیا گیا۔

پس کفن و دفن نبوی صلی الله علیه و آله وسلم کے مواقع میں حضرت صدیق دخی اللہ: کے غیر موجود ہونے کا اعتراض خود تراشیدہ افسانہ سے زیادہ وزن نہیں رکھتا اور معترض نے جو روایت طعن کے لیے پیش کی ہے، وہ بالکل بے سروپا ہے اور معروف روایات کے معارض ہونے کی وجہ سے "شاذ" کے درجہ میں ہے۔

### ايك ضابطه

محدثین کے نزدیک ایے مواضع کے لیے ضابطہ یہ ہے کہ الشقه اذا شدلایقیل ماشد فیه -

لین اگر نقتہ راوی بھی معروف روایات کے مقابلہ میں "شاذ" روایت لائے تو وہ قبول نمیں کی جاتی۔ فلمذا محد ثین کے اس قاعدہ کی روشنی میں بھی معرض کی طرف سے پیش کردہ روایت "شاذ" ہونے کی وجہ سے قابل قبول نہیں ہوگ، کیونکہ طعن والی روایات دیگر صیح اور معروف روایات کے بالمقائل پائی جاتی ہے اور ان کا معارضہ نہیں کر سکتی۔

# ويكرضابطه

نیزاس مقام میں ایک ویگر قاعدہ بھی قابل توجہ ہے کہ --- انقال نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے موقعہ پر موجود (شریک واقعہ) حفرات صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنیم مثلاً سالم بن عبید الاجھی بھائین، ام المومنین حضرمت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما اور حضرت عبداللہ بن عباس بھائین، وغیرہم کی روایات اور بیانات سے واضح طور پر معلوم ہوا کہ شیمین رضی اللہ عنم کی طور پر معلوم ہوا کہ شیمین رضی اللہ عنم کی طرح اس موقعہ پر موجود تھے۔ عسل، جنازہ، کفن وفن وغیرہ امور میں شریک و شامل طرح اس موقعہ پر موجود تھے۔ عسل، جنازہ، کفن وفن وغیرہ امور میں شریک و شامل سے۔ بلکہ حضرت صدیق اکبر بھائین، کی ہدایات کے موافق بید امور سرانجام دیے گئے جیسا کہ سابقہ صفحات میں ذکر کیا گیا ہے --- اور طعن والی روایات عروۃ آبعی سے معتقل ہے۔ وہ عروۃ آبعی کا قول ہے (کہ شیمین حضرات وفن نبوی مائیلی کے موقع پر عاضر نہیں تھے)

--- فلمذا شرکاء واقعہ کے اقوال اور تابعی کے قول میں تعارض و تضاد پایا ۔--

الي صورت مي بطور ضابط ك علاء فرات بي كه --- "وقول الصحابي (مع الني مقدم على قول التابعي -"

(*البدايه والثمايه لاين كثير" ص٣٣٦ جلد خامس تحت ذكر* امره عليه السلام ابـابـكـر الـصـديـق.ان يصـلـى بـالـصـحـابـه اجـمعـيـن)

عاصل یہ ہے کہ انقال نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے واقعہ میں شریک صحابہ کرام رہناتین، چیثم دید گواہ کی حیثیت میں ہیں جبکہ واقعہ ہذا کے ایام میں غیر موجود آبھی غیر موجود مخض کے درجہ میں ہے اور صرف ثنید واقعہ کا قائل ہے۔ فلمذا اس صورت میں ضابطہ نہ کورہ بالا کے مطابق شرکاء واقعہ صحابہ کرام رہی گئے: کا بیان مقدم اور مسلم ہوگا اور تابعی (عروۃ) کا قول متروک اور غیر مقبول ہوگا۔

پھریمال یہ چیز بھی لائق النفات ہے کہ جماری معلومات کی حد تک عردہ ندکور کے اس قول کا کوئی متابع نہیں پایا گیا۔۔۔ اور متابع کا نہ پایا جانا اس امر کے ناقاتل قبول ہونے کے لیے کافی دلیل ہے۔

# آخر بحث ميں ايک تجزيه

مشہور عالم دین ابو المظفر الاسفرائینی (المتوفی اے ۱سمے) نے اپنی تصنیف "النبصیر فی الدین البلب الاول، ص۲۷-۲۵" میں انتقال نبوی کے حالات ذکر کیے ہیں۔ اس موقعہ پر جناب نبی کریم صلی الله علیہ و آلہ وسلم کے انتقال، مقام دفن اور

آنجناب صلّی الله علیه و آله وسلم کی جانشی کے متعلق محابہ کرام رضی الله تعالی عنم میں جو وقتی و جزوی طور پر اختلافات رونما ہوئے ان کے متعلق فاضل اسفرائینی ذکر کرتے ہیں کہ یہ تمام مسائل جناب صدیق اکبر رہی لٹنی کی برکات سے حل ہوئے۔ چنانچہ اس چیز کو آل موصوف الاسفرائینی نے بہ عبارت ذیل تحریر کیا ہے۔

#### ----- (I) -----

وصال نوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے متعلق اس موقعہ پر حاضرین میں اضطراب و اختلاف بیدا ہوا تو - - وارتفع هذا الحدلاف ببر کات ابی بکر الصدیق رضی الله عنه - - - الخ

لینی حفرت ابو بکر صدیق رہائٹر، کی برکت ہے یہ اختلاف رفع ہو گیا۔

اور حضرت صدیق اکبر من الثیر، نے انقال و وصال کی تصدیق کی تھی' اس سے اضطراب ختم ہوا۔

#### ----- (**f**) -----

اور مقام دفن میں جب محابہ کرام رضافتہ میں اختلاف رائے ہوا تو

میں کے مقام دفن میں اختلاف رائے مدیق اکبر رہائٹہ، کی برکت سے زائل

فزال هذا الحلاف ببركه الصديق رضى الله عنه--- الخ-

انہوں نے مقام وفن کی تعیین کی مقی) اس طرح جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے وصال کے بعد آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کی جائشنی اور قائم مقامی میں جب مهاجرین و انصار کے ورمیان اختلاف رائے ہوا تو

----- (**p**) -----

لین محابہ کرام نے اس مسئلہ میں جناب صدیق اکبر کے قول پر اتفاق کیا۔ (انہوں نے قول نبوی الائمہ من القریش پیش کیا تھا) پس جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی برکت سے یہ اختلاف بھی ذائل ہوگیا۔

واتفقوا على قوله (الصديق) فزال هذا الحلاف اليضاببركهالصديق--الخ-

عاصل ہیہ ہے کہ

اس موقع پر جو متنازعہ فیہ امور پیش آئے وہ تمام امور حضرت ابوبکر صدیق رضافین کی ہدایات و رہنمائی سے طے ہوئے اور آل موصوف رضافین کی برکات سے ان کا بخیرو خوبی اتمام ہوا۔ (رضی اللہ تعالی عنہ)

### قابل غور

دیگریہ بات نمایت اہم ہے کہ مسئلہ خلافت (و امامت) کا دین میں بڑا مقام ہے اور اس پر دین کی بقا کا مدار ہے اور دین وہ چیز ہے جس کے لیے خاص طور پر اللہ تعالی نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث فرمایا، یہ کوئی عام کام نہیں۔

خلافت کے فریضہ کو پورا کرنے کے لیے اگر حضرت صدیق رخیالٹی، و حضرت فاروق رخیالٹی، بمع دیگر حضرات کے سقیفہ بنی ساعدہ میں تشریف لیے گئے تو یہ اسلام کا بی کام تھا۔

اور ساتھ ہی یہ بات حقیقت واقعہ ہے کہ مسلہ خلافت طے ہو جانے کے بعد شیمین حضرات جہیز و تکفین و تدفین وغیرہ کے واقعات میں برابر کے شریک ہوئے جیسا کہ گزشتہ صفحات میں تحریر کر دیا گیاہے۔ فلمذا اس مقام میں طعن و اعتراض پیدا کرنے کی کچھ مخجائش نہیں۔

### الزامى جواب

پیش کردہ طعن کا جواب بحمد للد اپنی کتابوں سے معروف و صحیح روایات کے ذریعہ درج کر دیا ہے اور فن مناظرہ کا ضابطہ کی ہے کہ انسان اپنے مسلمات سے اعتراض اور طعن کا جواب دے سکتا ہے۔ للذا ہم نے اس قاعدہ کے مطابق جواب تمام کر دیا ہے۔

اب اس مسئلہ کو مزید پختہ کرنے کے لیے شیعہ احباب کی کتابوں سے الزاماً جواب نقل کیا جاتا ہے کہ شیعی اللہ علیہ جواب نقل کیا جاتا ہے کہ شیعین حضرات رضی اللہ عنما سردار دو جمال صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جنازہ میں دیگر صحابہ کرام رہی ہیں گرح شامل و شریک تھے اور موجود صحابہ کرام میں سے کوئی ایک بھی اس فضیلت سے محروم نہیں رہا۔ سب حضرات شامل ہوئے تھے۔

اس چیز پر شیعه کی کتابوں میں بہت تفصیلات پائی جاتی ہیں، لیکن سِر دست چہار

عدد حواله جات برائ الزام پیش كرنا كافی بين-

مندرجات ذیل سے ثابت ہوگاکہ حضرت صدیق اکبر بھالین، اور حضرت عمر بن الخطاب بھالین، دونوں جنازہ نبوی بھالین، میں شامل تھے اور دیگر صحابہ بھی اس میں شرک تھے۔ شرک تھے۔

### (ا) سلیم بن قیس الهلالی کہتے ہیں کہ

ثم ادخل عشره من المهاجرين وعشره من الانصار فكانوا يدخلون ويدعون ويخرجون حتى لم يبق احد شهدمن المهاجرين والانصار الاصلى عليه-

(کتاب سلیم بن قیس الهلالی ص ۲۰ طبع اول م نجف اشرف تحت حالات انتقال نبوی صلی الله علیه و آله و سلم)

### (٢) اورامام محرباقر كتے بين كه

عن ابى جعفر (محمد باقر) قال لما قبض النبى صلى الله عليه وسلم صلت عليه الملائكه والمهاجرون والانصار فوجافوجا-

(اصول كافى ص ٩٨٦ طبع قديم، طبع نول كثور، لكعنو، تحت ابواب الآاريخ، باب مولد النبي صلى الله عليه وسلم و وفائة)

(۳) شیخ طبری از امام محمد باقر رواز کرده است که ده ده نفر داخل سے شوند و چنیں برآل حضرت نماز سے کردند ب امام در روز دو شنبه و شب سه شنبه ما صبح و روز سه شنبه ما تا تاکه خورد و بزرگ مرد و زن از اہل مدنیه و اہل اطراف مدنیه بر آنجاب صلی الله علیه وسلم چنیں نماز کردند-

حیات القلوب از ملا باقر مجلسی ص۸۹۷، ج۴ باب۹۴۰ طبع قدیم لکھنؤ) حاصل سے بیعنی حضرت علی رضی الله تعالی عنه نے دس دس مهاجرین اور دس دس انصار کو (حجرہ شریفهه) میں واخل کیا جو نماز جنازہ اوا کرتے تھے اور (حجرہ شریفہ سے) باہر آ جاتے تھے۔ حتیٰ کہ مهاجرین و انصار میں سے ایک بھی فرد باتی نہ رہا جس نے آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم پر نماز اوا نہ کی ہو۔ اور حیات القلوب کی عبارت کا ترجمہ درج ذیل ہے:

یتی امام محمد باقر فرماتے ہیں: جنازہ نبوی مانی آباری کی صورت میہ کی گئی کہ دس افراد نماز جنازہ کے فرمالے ہیں: جنازہ نبوی مانی آباری کی صورت میں کا اوا کریں۔ سوموار کے روز اور منگل کی شب صبح تک اور منگل کے روز شام تک میہ سلسلہ جاری رہا۔ یمان تک کہ چھوٹے بڑے مرد عورت اہل مدینہ اور اہل اطراف مدینہ تمام لوگوں نے آپ کی اس طرح نماز جنازہ ادکی۔

مختصریہ ہے کہ شیعہ کے انکہ اور مجتدین کی معتبر روایات سے واضح ہو تا ہے کہ اس موقع پر حاضر تمام مماجرین اور تمام انصار اور تمام اہل مدینہ سب کے سب نے جنازہ نبوی میں شہول تقیناً بیا گیا ہیں شرکت کی اور اس فضیلت سے کوئی بھی محروم نہیں رہا۔ ان حضرات میں شعول یقیناً پایا گیا ان حضرات میں شعون رضی اللہ عنما بھی آ مجھے اور ان کا جنازہ نبوی میں شمول یقیناً پایا گیا کیونکہ ان حوالہ جات میں شیعین رضی اللہ عنما کے حق میں کوئی استان اور نہیں۔ ان حقائق کے باوجود اگر کوئی شخص اپنے تجویز کردہ طعن پر قائم رہتا ہے تو بیہ ضد اور عناد ہے، جس کاکوئی علاج نہیں۔

### آخرىبات

اس چیز کی اطلاع کر دینا مناسب ہے کہ عدم شرکت جنازہ کے طعن کا جواب ہم نے قبل ازیں اپنی تالیف 'قسیرت سیدناعلی المرتضٰی رخیاتیٰہ'، '' میں انتقال نبوی المنظیٰہ ہم نے قبل ازیں اپنی تالیف ''سیرت سیدناعلی المرتضٰی رخیاتیٰہ کی تعداد مسللہ میں پکھ ذیادہ کے حالات کے تحت ص ۱۳۲۲ تاکہ ناظرین کے لیے باعث اطمینان ہوسکے اور معلومات میں اضافہ ہو۔
اضافہ ہو۔

# كانت بيمه ابب بكرفلته كاطعن

مخالفین محلبہ (شیعہ) کی طرف سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنه کی بیعت بے بیعت خلافت کے متعلق میہ طعن کیا جاتا ہے کہ آل موصوف رض لللہ، کی بیعت بے سوچ سمجھے اور اچانک واقع ہوئی اور اس میں مشورہ نہیں کیا گیا اور ان کو بغیر دلیل کے خلیفہ بنا دیا گیا۔

پس ابو بكر كى ظافت منى برحقانيت نسيس اوريد امام برحق نسيس-

# الجواب

مخالفین محلبہ نے اس طعن کی بنیاد حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے ایک قول کانت بیعہ ابی بکر فلتہ وقبی اللہ شرھ اکو بنایا ہے۔

اس طعن کے متعلق ذیل میں چند چیزیں ذکر کی جاتی ہیں جن کی وضاحت کے بعد اس طعن کا جواب تمام ہو جائے گا۔

حعرت عمرفاروق رضى الله عنه ك ندكوره بالا قول كامنهوم ابو عبيد القاسم بن سلام (المتوفى ٢٢٢هه) في ابنى تصنيف "غريب الحديث" من معبارت ذيل ذكر كيا

انمامعناه البغته-وانماعوجل بهامبادره لانتشار

الامر والشقاق حتى لا يطمع فيها من ليس لها بموضع وكانت الفلته هي التي وقى الله بها الشر المحوف-(فريب الحيث لاني عبد القاسم الروى ص ٢٣١-٢٣١ علد ثاني طبح حدر آماد وكن)

(غریب الحدیث لابی عبید القاسم الهوی ص ۲۳۲-۲۳۱ جلد ثانی، طبع حیدر آباد دکن) اور ایک دیگر مقام میں اس مضمون کو اس طرح لکھا ہے کہ

اما قوله فلته فان معنى الفلته الفجاه- وانما كانت كذالك لانه لم ينتظر بها العوام انما ابتدرها اكابر اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم من المهاجرين عامته الانصار الى تلك الطيره التي كانت من بعضهم ثم اصفقوا له كلهم لمعرفتهم ان ليس لابي بكر منازع ولاشريك في الفضل ولم يكن يحتاج في امره الى نظر ولا مشاوره فلهذا كانت فلته وبها وقى الله الاسلام واهله شرها-

(غریب الحدیث النی عبید القاسم بن سلام الروی ص۳۵۷-۳۵۳ فالث، طبع حیدر آباد، وکن، اس منهوم کے قریب الفائق لل فشری ص۱۳۹، جلد فائی تحت الفاء مع ملام میں ندکور ہے، اور ابن تیمیہ نے منهاج النہ ص۱۹۱۸ جلد فالث میں، نیز الذہبی نے اپنی تعنیف المتقی میں ص ۳۳۸ پر اپنی اپنی عبارات میں کی مضمون درج کیا ہے)

مندرجه بالا ہر دو عبارات كا حاصل يد ہے كه

لفظ فیلته کامعنی بغتنه (اچانک ہو تا ہے) اور اس موقعہ پر بیعت کے معاملہ کو انتثار و انشقاق سے بچانے کی خاطر جلدی کی گئی تاکہ اس منصب کے لیے نااہل فخص و ناقابل فرد طمع و امید نہ رکھے۔

اور اس میں عوام کا انتظار نہیں کیا گیا (اس بنا پر اس بیت کو "فلنه" ہے تجیر کیا گیا) اور اکابر مهاجرین وعموماً انصار نے حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنه کے

ہاتھ پر ہاتھ رکھا۔ اس بنا پر وہ جانتے تھے کہ آل موصوف رہ الٹی کے مقابلہ میں کوئی تنازع کرنے والا نمیں اور ان کی فضیلت کے برابر کا کوئی شریک نمیں اور آپ کی شخصیت اس معالمہ میں تظراور مشاورت کی محتاج نمیں۔ اس بنا پر یہ معالمہ جلدی سے طے ہوا اور اسلام اور اہل اسلام کو اللہ تعالی نے اختلاف کے شرسے بچالیا جس کا خطرہ و خوف ہو سکتا تھا۔

اور ای طرح شاه عبدالعزیر ؓ نے اپنی تصنیف «تحفه اثنا عشره» تحت طعن تنم-مٰدکوره بالاطعن کاجواب مفصل ذکر کیا۔

که معنی (وقی الله السومنین شرها) جمیس است که خلافت ابی بکر والفرز، بر چند بعجلت واقع شد در سقیفه بنی ساعده برلاحظه برخاش انسار و فرصت مشوره با و مراجعت بائے طویل نیافتہ لکن آنچہ ازیں عجلت خوف بیباشد که بیعت بجائے خود نیفند و نالائق برمنصب امامت مستولی گردو۔ به عنایت ربانی واقع تشدو حق مرکز قرار گرفت۔

وظاهر است كه مراد عمر والتي اس نيست كه بيعت انى بكر والتي صحح نبود و ظاهر است كه مراد عمر والتي اس نيست كه بيعت انى بكر والتي مي دوكس خلافت او درست نقد - زير آنكه عمر والتي و ابوعبيده بن الجراح وللتي بميل دوكس اند كه اول باابو بكر الصديق در شقيفه بيعت نموده اند بعد ازال ديكرال وجردو درآل وقت در حق ابو بكر محتمة اند كه انت خيرنا وافضلنا وايس كلمه اليثل را جميع حاضرال از مهاجرين و انصار انكار كرده بلكه مسلم داشته بي خيريت و افضليت ابو بكر والتي نزد جميع محاب والتي مسلم الثبوت و قطعى بود -

( تحفد اثنا عشره از شاه عبدالعزيز والوي مساعه تحت طعن نهن باب مطاعن ابويكرالصديق رضى الله تعالى عنه الميع لامور)

مندرجه بالاعبارت كاخلاصه بيرب كه

"كلمه وقى الله المومنين شرها" كامفهوم يه ب كه ابوبكر العدايق رضى الله عنه كى بعت خاافت كا انعقاد سقيفه بنى ساعده مي انصارك تنازع اور اختلاف کے پیش نظر جلدی میں واقع ہوا اور مشوروں میں فرصت اور مراجعت طویل نہیں پائی میں۔ لیکن اس معالمہ میں جلدی کرنے میں جو خطرہ اور خوف تھا کہ بیعت اپنی جگہ پر نہ پائی جائے اور نااہل اس منصب پر مسلط ہو جائے تو عنایت ربانی سے وہ واقع نہ ہوا۔ (اور رفع ہوگیا) اور امرحق اپنے مرکز پر قرار پایا۔

اور ظاہر ہے کہ اس کلمہ ندکورہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی بیہ مراد نہیں ہے کہ حضرت اللہ عنہ کی بیہ مراد نہیں ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق وخل تی، کی بیات صبح نہ تھی اور ان کی خلافت درست نہ تھی۔

وجہ رہیہ ہے کہ

(۱) سقیفہ بنی ساعدہ میں حضرت ابو بکر صدیق رضائین کے ساتھ اول اول بیعت کرنے والے دو مخص تھے ایک خود حضرت عمر رضی اللہ عنہ اور دو سرے ابو عبیدہ بن الجراح رضائین - اس کے بعد دیگر حضرات نے بیعت کی تھی-

(۲) دوسری بات بہ ہے کہ اس موقعہ پر (حضرت عمر منافقہ، ابوعبیدہ بن الجراح رضافیہ، ابوعبیدہ بن الجراح رضافیہ،) دونوں بزرگوں نے حضرت ابو بکر صدیق منافیہ، کے حق میں بید کلمات استعال کیے کہ

لعنی اے صدیق! آپ ہم سب میں

انت حيرناوافضلنا-

ہے بہت بہتراور افضل ہیں۔

اور مهاجرین و انصار جو وہاں موجود تھے، انہوں نے ان کلمات کا انکار نہیں کیا بلکہ انہوں نے اس بات کو تنکیم کیا۔

تو اس صورت میں حضرت ابو بکر منافقہ، کا خیر اور افضل ہونا تمام محابہ منافقہ، کے نزدیک مسلم اور یقینی ہوا۔

فائده

نہ کورہ کلمات جو حضرت عمر معاللہ، نے حضرت ابو بکر صدیق معاللہ، کے حق میں

فرمائے ہیں۔ یہ بخاری شریف جلد اول باب فضل ابی بیکر ص۵۱۸ میں ان الفاظ کے ساتھ ندکور ہیں کہ

بل نبايعك فانت سيدنا وحيرنا واحبا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم-

### خلاصهالكلام

معترض دوستوں نے جو اس موقعہ کے "جملہ" کو سامنے رکھ کر طعن پیدا کیا ہ وہ سراسربے جا اور بے محل ہے۔

کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا اس کلام سے یہ قصد ہی نہیں تھا کہ بیعت بے موقعہ اور بے سوچے سمجھے ہوئی ہے اور خلیفہ کے ناائل ہونے کے باوجود اس کا فوری انتخاب کرلیا گیا ہی یہ خلیفہ برحق نہیں۔

بلکہ انہوں نے اس موقع کی حقیقت حال کو اس جملہ میں بیان کیا کہ مسئلہ بیعت میں جلدی کی گئی تھی تاکہ مختلف آراء کھڑے ہونے سے اس میں پیچیدگی نہ واقع ہو جائے۔

الله تعالی نے اختلاف کے شرسے اسلام اور اہل اسلام کو بچالیا اور خلیفہ کا صحیح انتخاب جلد ہوگیا اور منتخب خلیفہ اس منصب کے اہل تھا۔ اس بنا پر جمہور اہل اسلام نے اسے بخوشی قبول کرلیا اور اس موقعہ پر ہنگامہ آرائی نہیں پیش آئی۔ یمی چیزیں انتخاب کے صحیح ہونے کی دلیل ہیں۔

رفع شبہ کے طور پر یمال یہ ذکر کر دینا مفید ہے کہ اس مقام کی بعض روایات میں صحابہ کا باہم تنازع کرنا اور دست و گریبال ہونا اور تکواریں سونت لینا وغیرہ پایا جات ہے۔۔۔ وہ ہر گز صحح نہیں۔ ایک روایات کی حیثیت تاریخی ملخوبات سے زیادہ چھے نہیں اور وہ روایات اللِ فن کے نزدیک مجروح و مقدوح ہیں اور ہر گز قابلِ اعتاد نہیں۔

# مانعین ز کو ہے جنگ کرنے کاطعن

ایک سوال: حضرت صدیق اکبر رضی الله تعالی عنه کے خالفین کی طرف سے بیہ سوال قائم کیا جاتا ہے کہ نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم نے ما معین زکوۃ (مثلاً تعلبه و نقیف وغیرہ) کو زکوۃ چھوڑ دی تھی اور زکوۃ نه دینے پر جنگ نہیں فرمائی اور صدیق اکبر رضی الله عنه نے ما معین زکوۃ کے ساتھ قبال اور جماد کیا۔ یہ طریقه نبی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم کے قول و فعل کے خلاف ہے۔
اس اعتراض کے لیے زبل روایت پیش کی جاتی ہے۔ مثلاً

عن وهب سالت حابرا عن شان ثقيف ازبايعت قال اشترطت على رسول الله صلى الله عليه وسلم ان لا صدقه عليها ولاجهاد---(الح)

(البدايد لاين كثير ص ٣٠٠ ج٥، تحت قدوم وفد تُقيف على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في رمضان من سنه تسع)

## الجواب

سوال بذا اگر تشلیم کرلیا جائے تو اس کے جواب کے لیے مندرجہ زمل چزیں ملاحظہ فرمائیں، ان سے اعتراض مرتفع ہوسکے گا۔

(۱) اصل بات یہ ہے کہ تقیف کی طرف سے ندکورہ شرط لگانا باہم مخفتگو کے ابتدائی مرحلہ کے درجہ میں ہے لیکن سہ ان کی شرط علی الدوام تشکیم نہیں کرلی محق مقى- قرينه بي ہے كه خود اى روايت من مندرجه ذيل الفاظ موجود ين---

سمع رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم يقول بعد فالك سيتصدقون ويحاهدون انا اسلموا-

لینی مطلب یہ ہے کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے وضاحت فرما دی کہ بیہ لوگ جب اسلام لے آئیں گے توصد قات بھی ادا کریں گے۔

لینی میہ عارضی طور پر نفی صدقہ اور نفی جہاد کی شرطیں لگا رہے ہیں- اسلام کے رائخ ہونے کے بعد میہ صدقات اوا کریں گے، جہاد میں بھی شامل ہوں گے-

(۲) جب نی اقدس صلی الله علیه و آله و سلم کے بعد قبائل مرتد ہو گئے اور بعض قبائل مرتد ہو گئے اور بعض قبائل نے نکو قبائل نے نکو قبائل نے نکو قبائل کے نکو قبائل کی بھرت صدیق اکبر رضی الله تعالی عنه نے عزم منتقم رکھتے ہوئے ارشاد فرمایا که صنعونی عقالال حالات ہے۔

- (I) البدايد لاين كثير ص ٩٣١ ج٥ تحت فصل في تقيديق العيديق وها في القال الروة-
  - (٢) مشكوة شريف ص ١٥٥ كتاب الزكوة فعل ثالث-

لینی جو عمد نبوت میں زکوۃ دیتے تھے، اگر وہ مثلاً ایک ری بھی روک رکھیں گے تو ہم ان کے خلاف جماد کریں گے۔

حضرت صدیق رہی النے خلیفہ اور حاکم وقت سے۔ ان کے فرامین کی اطاعت اہل اسلام پر واجب تھی۔ ما معین زکوۃ کے ساتھ قبال کرنا اپنی جگہ صحیح اور درست تھا اور بعض حضرات جو اس وقت اس مسئلہ میں رعایت کرنے کی رائے رکھتے تھے، وہ آخر کار حضرت صدیق وہا گئے، کی رائے کے ساتھ مشفق ہوگئے۔ (مرقات شرح مشکوۃ) من اسلام میں تحت الحدیث) اور مامحین زکوۃ کے ساتھ قبال کو درست قرار دیا۔ یہ مسئلہ اپنے مقام پر واضح طور پر نہ کور ہے۔

اکار محابہ کرام میں سے حضرت علی المرتفنی رضی اللہ تعالی عنہ بھی حضرت صدیق کی اس رائے کے ساتھ ہمنوا ہوگئے تھے اور قمال ہذا کرنے کے لیے آمادہ ہو گئے۔ ای موقعہ پر حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے جوش میں آکر اپنی سواری منگوائی اور قال ہذا پر جانے کے لیے خود نکل پڑے اور حضرت علی المرتفعٰی رہی اللہ: نے بیش قدی کر کے آنجناب رہی اللہ: کی سواری کی باگ تھام لی اور فرمایا کہ آپ خود تشریف نہ لے جائیں بلکہ اس مہم پر دو سرے لوگوں کو روانہ کر دیں۔

عن عائشه قالت حرج ابى شاهر اسيفه راكبا على راحلته الى وادى القصه فحاء على بن ابى طالب واحذ بزمام راحلته فقال الى اين؟ ياخليفه رسول الله اقول لك ما قال رسول الله يوم احدلم سيفك ولا تفحنا بنفسك فوالله لان اصبنا لك لا يكون للاسلام بعلك نظام ابدا فرجع وامضى الحيش-

(البدايد لاين كيرص ١٩٥٥ ج٥ تحت خروجد الى ذى القصد)

مخضریہ ہے بینی حضرت علی المرتضلی وفائقہ، سمیت باتی اکابر صحابہ کرام وفائقہ، اس مسئلہ پر متفق ہو گئے تھے کہ ماجین زکوۃ کے ساتھ قال کیا جائے تو حضرت صدیق وفائقہ، کاعملی اقدام صبح ہوا۔

مُنت نبوی اور فرمانِ نبوی کے خلاف نہیں تھا فلمذامعترض کا عتراض بے جاہے۔ "حوامع السیرہ لابن حزم الظاهری" میں ایک قول لکھا ہے، وہ بھی اس موقعہ پر پیش نظر رہے۔

وقد قال قوم ان ثعبله بن حاطب منع الزكوه فنزلت فيه (ومنهم من عاهد الله لئن اتانا من فضله لنصدقن) (الايات) وهذا باطل- لان شهوده بدرا يبطل نالك بلاشك-

(جوامع الميرة للهام اين حزم الظاهري ص ٩٢٤ تحت تسميد من شمد بدرا الخ مطبوعه اداره احياء السنه ممرجاكه منطع كوجرانواله)

روایت ذکورہ بالا کامفہوم یہ ہے کہ

ایک قوم نے کماکہ جب تعلیہ بن حاطب نے زکوۃ اواکرنے سے انکار کر دیا تو اس کے متعلق یہ آیت نازل ہوئی (ومنہم من عاهد--- الخ یعنی وہ لوگ جنول نے اللہ تعلق کے ساتھ عمد کیا کہ اگر وہ ہمیں اپنے فضل سے عطا کرے گا تو ہم ضرور ممدقہ دیں گے)

یہ چیز باطل ہے کیونکہ تعلیہ بن حاطب کا بدری محلبہ میں سے ہونا بلاٹک اس چیز کو باطل کرتا ہے۔



# جيش اسلمه بن زيد والتياسية متعلق طعن

صحابہ کرام رضی اللہ عنم پر طعن کرنے والوں نے یہ طعن قائم کیا ہے کہ جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے لا صغر اللہ علی رومیوں کے طاف اللہ اسلام کا ایک لشکر مرتب فرملیا اور اس لشکر اسلامی کو اسامہ بن زیدکی سرراہی میں روانہ کرنے کا تھم فرملیا۔

بقول این مطسر حلی شیعہ آنجتاب نے ارشاد فرملیا کہ

انفذوا حيش اسامه- لعن الله المتخلف عن حيش اسامه وكانت الثلاثه معه-ومنع ابوبكر عمر من ذالك-

الین اسامہ بن زید کے اشکر کو نافذ اور جاری کرد اور جو مختص جیش اسامہ جی شمولیت سے چیچے رہ جائے گاس پر اللہ کی الحت ہوگی اور اس جیش جی تینوں حضرات (ایو بکر و عمر و عثان رضی اللہ عنم) ساتھ سے ، چرابو بکر نے عمر ہی اللہ عنم کے ساتھ جانے سے معرفی اللہ عنم کے ساتھ جانے سے معرفی اللہ عنم کے ساتھ جانے سے معرفی اللہ عنم کے دوا۔

خالفین محلبہ کرام وہ النے کی طرف سے اعتراض سے ہے کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا انقال ہوگیا تو مدیق اکبر وہ النے نے افکار ہذا کو روانہ کرنے میں کو آئی کی۔ خود بھی نہ گئے اور حضرت عمروہ النے کو بھی روک لیا۔ سے جنلب نی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے آکیدی فرمان کی صریح خلاف ورزی اور مخالفت کی۔

#### ا الجواب

اس اعتراض کے جواب میں چند چیزیں پیش کی جاتی ہیں، ان سے طعن ہذا مرتفع ہو سکے گا۔

روایت بزایل جوید کلمات پائے جاتے ہیں کہ: لعن الله من بتحلف عندها علاء فرماتے ہیں کہ بدیات میں کی طرف سے میں اور روایت میں کی کی طرف سے میں کلمات اضافہ شدہ ہیں۔

اگر ان کلمات کو درست تسلیم کرلیا جائے تو اس سے کئی تشم کی خرابیال لازم آتی ہیں۔

مثلاً حضرت علی المرتعنی رضی الله عند بھی جیش اسامہ بیں شال نہیں ہو سکے۔ فلمذا ان کے حق میں فدکورہ کلمات کس طرح درست ہوئے؟

نیزید بات قال توجہ ہے کہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے آخری او قات میں معرت ابو بکر صدیق رہی تھے، کو نماز کی امامت کے لیے تھم فرملا اور انہوں نے تھم کی فٹیل میں نماز کی امامت کرائی اور بعد از انقال نبوی ما تھے انہم منصب فلانت کے لیے صحلہ کی طرف سے منتف ہوئے۔ اندریں حالات آنموصوف رہی تھے، جیش اسامہ میں کس طرح شامل ہو تھے تھے؟

ان قرائن کی بنا پر علائے کرام وہالٹریے نے فرملا ہے کہ روایت میں لعنت کے کلمات صحیح نہیں۔

نیز میہ بات بھی درست نہیں ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رہی گئے، نے تنفیذ جیش اسامہ کے سلسلہ میں جناب نمی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان کی خلاف ورزی کی-

کونکہ واقعہ یہ ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے وصل کے بعد جناب ابو بکر صدیق رہی تھے: نے جیش اسامہ کو نافذ کیا اور روانہ فرملیا اور بیہ چیز متعدد روایات میں متول ہے۔ ذیل میں صرف ایک روایت پیش کی جاتی ہے: ان ابابكر لما (صمم) على تجهيز حيش اسامه قال بعض الانصارلعمر:قلله فليومر عليناغيراسامه فذكر له عمر ذالك فيقال: انه احذ بلحيته وقال ثكلتك امك ياابن الخطاب او مرغير امير رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ ثم نهض بنفسه الى الحرف فاستعرض حيش اسامه وامر بالمسير وسار معهم واسامه راكباوعبدالرحمن بن عوف يقود براحله الصديق فقال اسامه يا خليفه رسول الله! اما ان تركب واما ان انزل فقال والله! لست بنازل ولست براكب ثم استطلق الصديق من اسامه عمر بن الخطاب وكان مكتتبا في حيشه فاطلقه له فلهذا كان عمر لا يلقاه بعد ذالك الاقال السلام عليك ايها الامير

(البداميه والنهاميه لاين كثيرُ ص ٥٠ سى ٢٠ تحت فصل فى تتفيذ جيش اسامه بن زيد اله) نوث: خليفه ابن خياط نے بھى اپنى تاریخ میں ص ١٥ ج، ج، پر ورج كيا ہے كه اميرالمومنين حضرت ابو بكر صديق نے امير جيش اسامه بن زيد وخل تقير، سے اجازت لے كر حضرت عمر وخل تقير، كو واپس بلاليا تھا۔

روایت مندرجہ بالا کا مفہوم بیہ ہے کہ

جب ابو بكر صديق وخالفي، نے جيش اسامہ كى تيارى كا پخته ارادہ كر ليا تو بعض انسار نے حضرت عمر وخالفی، کے کما كہ آپ حضرت صدیق اكبر وخالفی، كو كيس كه ہم پر اسامہ كے سوا كسى دو سمرے شخص كو امير بنا ديں - حضرت عمر وخالفی، نے يہ بات حضرت ابو بكر صدیق وخالفی، كی خدمت میں ذکر كى --- جواب میں صدیق اكبر وخالفی، نے حضرت عمر وخالفی، کی خدمت میں ذکر كی --- جواب میں صدیق اكبر وخالفی، نے حضرت عمر وخالفی، سے كما --- میں جناب نبی كريم صلی الله عليه و آلم وسلم كے مقرد كردہ امير كے بغير كسى دو سرے شخص كو امير مقرر نہيں كر سكا۔ پھر حضرت ابو بكر

صدیق و التین خود جرف کے مقام پر جا پنچ اور جیش اسامہ کے سامنے پہنچ کر اسے روائلی کا امر فرمایا اور خود ان کے ساتھ پاپیادہ چل بڑے جبکہ اسامہ سوار تھے۔ عبدالرحمٰن بن عوف حضرت صدیق و التین کی سواری کو تھنچ جا رہے تھے۔ اس وقت اسامہ نے کما یا خلیفہ رسول اللہ! یا تو آپ سواری پر سوار ہو جائیں یا میں اپنی سواری سے اثر تا ہوں۔ تو حضرت صدیق نے فرمایا اللہ! نہ تم سواری سے اثرو اور نہ میں سوار ہو تا ہوں۔

اس کے بعد حضرت صدیق معلقہ، نے اسامہ معلقہ، سے عمر بن الخطاب کو جیش سے واپس مانگ لیا حالانکہ حضرت عمر معلقہ، کا نام جیش کی فہرست میں درج تھا۔ پس اسامہ معلقہ، نے حضرت عمر معلقہ، کو واپس کی اجازت دے دی۔

ای بنا پر حضرت عمر مغالفیز، کی جب بھی اسامہ رہی تھیز، کے ساتھ ملاقات ہوتی تو یوں کماکرتے:

السلام عليكايها الامير!

مندرجات فرکورہ بالا سے واضح ہوگیا کہ جناب صدیق اکبر رض النہ نے آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کی ہرگز خلاف ورزی نہیں کی بلکہ جیش اسامہ کو لوگول کے منع کرنے کے باوجود پوری تیاری کے ساتھ روانہ فرمایا اور جیش اسامہ کی روائی کو ہرگز موقوف نہیں کیا۔۔۔ نیز واضح ہوگیا کہ حضرت عمر رض النہ جش اسامہ سے ازخود متحلف نہیں رہے تھے بلکہ حضرت ابو بکر صدیق رض النی نے حضرت عمر وض النی کو جناب اسامہ رض النہ عنہ کی باقاعدہ اجازت سے واپس لے لیا تھا۔ فلمذا معرض لوگوں نے عدم تنفیذ جیش اسامہ رضی اللہ عنہ کے متعلق جو حضرت صدیق رضی اللہ عنہ برطاف ہے۔



#### لهالحمدوعليهالسالم

# مالک بن نویرہ کے قتل کااعتراض اوراس کی وضاحت

خالفین صحابہ و التی اس مقام میں مالک بن نورہ کے قل کا واقعہ نقل کر کے حضرت ابو بکر صدایق رفیالتی، اور خالد بن ولید رفیالتی، دونوں پر اعتراض وارد کیا ہے۔ اعتراض کی بید شکل قائم کی ہے کہ مالک بن نورہ مسلمان اور صحابی رسول تھا اور اس کے ساتھی بھی مسلمان تھے۔ ان سب کو خالد بن ولید نے ذکوۃ نہ دینے کے بمانے سے قل کر ڈالا اور اس کی ہوی جو کہ حسینہ جمیلہ تھی، اس موقعہ پر عدت گرارنے کے بغیراس کے ساتھ شب باشی کی۔

جب حضرت ابو بکر صدیق رہ اللہ، خلیفہ کے ہاں میہ واقعہ پیش ہوا تو حضرت ابو بکر نے اس سے نہ قصاص لیا اور نہ اس کے قل کا بدلہ ولوایا اور نہ اس پر حد شرعی نگائی، حالانکہ قصاص کالیما اور حد کا جاری کرنا ابو بکر پر شرعاً واجب تھا۔

گویا که دونول حفرات ابو بکر صدیق رضافتی اور خالدین ولیدر دافتی بر مخالفین کی طرف سے یہ اعتراض مشترک قائم کیا جاتا ہے۔

علماء نے لکھا ہے کہ ملیحہ بن خویلد اسدی (جس نے نبوت کا دعویٰ کیا تھا) کی

مهم سے جب خالد بن ولید واپس لوث تو علاقہ "بطاح" کی طرف توجہ کی اور فوجی دستوں کو اس کے اطراف و جوانب میں بھیجا اور شرعی قاعدہ یہ سامنے رکھا کہ "جس قوم میں اذان کی آواز سائی دے تو ان پر حملہ اور غارت نہ کی جائے اور اگر وہاں اذان کی آواز سائی نہ دے تو اس مقام کو دارالحرب قرار دے کر ان پر حملہ کر دیا حائے۔

اس موقعہ پر ابو قادہ الانساری رہائی، نے گواہی دی کہ میں نے اذان کی آواز سی ہے جبکہ دیگر اہل مریہ اور جماعت والوں نے اس کے ظاف بیان دیتے ہوئے کما کہ ہم نے یمال کوئی اذان کی آواز نہیں سی - دو سری چیزیمال یہ پائی گئی کہ اس مقام کے گرد و نواح میں رہائش پذیر لوگوں نے خبر دی کہ جناب نبی کریم مائی آئی کے انقال کی جب یمال خبر پینی تو:

یعنی مالک بن نویرہ کے اہلِ خانہ نے لطور خوشی اور اہلِ اسلام کی شاتت کے حتابندی کی اور دف بجائی اور دو سرے فرحت وانبسال کے لوازم بجالائے۔

"هنگام استماع خرر قیامت اثر وفات جناب پیغیرعلیه السلام زنان خانه این مالک بن نویره حنا بندی و دف نوازی و دیگر لوازم فرحت و شادی بجا آورده شات المل اسلام نموده بودند-"

( تحفدانا عشریہ مسلامی مدیقی طعن دوم)

خالدین ولید و اللہ بی نظران او گول کے ارتداد کی ند کوره علامات بھی تھیں۔

اور اس موقعہ پر مالک بن نویرہ جب خالد بن ولید و خالئی، کی خدمت میں پیش موا اور ان سے مفتکو کی تو اس وقت مالک بن نویرہ نے جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے حق میں یہ الفاظ (قال رحلکہ اور صاحبہ کی استعال کیے (یعنی تمہارے آدمی یا تمہارے ساتھی) اس دور میں کفار اور مرتدین کا یمی شیوہ تھا جو اس نے اپنے کلام میں اختیار کیا۔ نیز اس سے قبل یہ بات منقع ہوگئ تھی کہ آخناب صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کی خبرس کروہ صد قات جو مالک بن نویرہ نے آخناب صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کی خبرس کروہ صد قات جو مالک بن نویرہ نے

ا پنی قوم سے جمع کیے تھے وہ اس نے اپنی قوم کو واپس دے دیئے اور کھا کہ و گفت بارے از موت ایں ہخص خلاص شدید- (تحفہ اثنا عشریہ ص۲۹۳) لیعنی اے قوم! اس ہخص کی موت سے تمہاری خلاصی ہو گئی-نہ کو یہ مالا وجوہ اور واقعات کے پیش نظر خالدین ولید میزالٹین نے مالک بین نوس

ند کورہ بالا وجوہ اور واقعات کے پیش نظر خالد بن ولید رضائیۃ، نے مالک بن نومرہ اور اس کی قوم کو قتل کرنے کا حکم دیا۔

اس موقعہ پر ابو قتادہ الانصاری مِنی گئیے، نے خالد بن ولید مِنی گئیے، کے ساتھ اس مسئلہ میں اختلاف کیا اور کہا کہ ان لوگوں کو قتل نہ کیا جائے، مگر خالد بن ولید مِنی گئیے، کے حکم کی تقبیل کی گئی اور ان لوگوں کو قتل کر دیا گیا۔

اس کے بعد ابو قمادہ الانصاری منالٹہ، مدینہ شریف میں حضرت ابو بکر صدیق رضالتہ، کی خدمت میں حاضر ہوئے اور خالد بن ولید کے خلاف رائے دی کہ مالک بن نوریہ اور اس کے ساتھیوں کو قمل کرنا صحیح نہیں تھا۔

اس پر جناب ابو بکر صدیق رض الله نظر نے خالد بن ولید کو اپنے ہاں طلب فرمایا اور ان سے تمام پیش آمدہ احوال استفسار کیے۔ جب حقیقت حال معلوم ہوئی تو آپ نے خالد بن ولید کو حق بجانب معلوم کیا۔ اس بنا پر آپ خالد بن ولید کے احوال کے متعلق معرض نہ ہوئے اور ان کو امیرالا مراء کے منصب پر بحال رکھا، چنانچہ تحفہ اثنا عشریہ میں ہے کہ

"چوں ابو بکر صدیق رض تائین خالد را بحضور خود طلبید و ازدی استفسار حال ماجرا من و عن ظاہر شد و حق بجانب خالد دریافتہ معترض حال او رنشد د و او را بازیبہ منصب امیر الا مراء بحال فرمود۔"

(تحفد اثنا عثريه ص ٣٦٣ تحت مطاعن صديق طعن دوم) اور بعض اكابر علاء اس مقام مي مندرجه ذيل روايت ذكر كرتے بين: عن سالم عن ابيه (عبدالله بن عمر) قال قدم ابوقتاده على ابى بكر فاحبره بمقتل مالك واصحابه فحزع من ذالک حزعا شدیدا فکتب ابوبکر الی حالد فقدم علیه فقال ابوبکر هل یزید حالد علی ان یکون تاول فاحطاء ورد ابوبکر حالدا وودی مالک بن نویره وردی السبی والمال-

عن ابن اسحاق قال دخل خالد على ابى بكر فاخبره الخبر فاعتذراليه فعذره-

(آریخ خلیفه بن خیاط (المتونی ۲۳۰هه) ص۷۰ جلد اول طبع جدید نجف اشرف عراق سیراعلام النبلاء للذہبی جلداول صا۲۵ تحت خالد بن ولید)

مطلب بیہ ہے کہ ابو قادہ حضرت ابو بکر صدیق و فالی ہے پاس پنیے اور انہیں مالک اور ان کے ساتھیوں کے قتل کی خبر دی۔ اس خبر کی بنا پر ابو بکر صدیق و فالی ہوں اللہ بہت گھبرائے اور خالد کو مکتوب کے ذریعے طلب کیا۔ پس خالد بن ولید حضرت صدیق اکبر و فاللہ کی خدمت میں بنچ (اور تمام واقعہ ذکر کیا اور حقیقت حال بیان کی) تو حضرت ابو بکر صدیق و فالی ہے اللت معلوم کر کے بول فرملیا کہ اس بات سے زیادہ کچھ نہیں کہ خالد نے آویل کی اور اس سے خطا سرزد ہوئی۔ اس کے بعد حضرت ابو بکر و فالد نے آویل کی اور اس سے خطا سرزد ہوئی۔ اس کے بعد حضرت ابو بکر و فالد کو ان کے منصب پر واپس کر دیا اور مالک بن نویرہ کی دیت بیت المال سے اوا کر دی اور قید شدہ افراد کو واپس کر دیا اور افذ کروہ مال لوٹا دیا۔

اور دو سری روایت میں ہے کہ خالد بن ولید جناب ابو بکر صدیق کی خدمت میں حاضر ہوئے اور تمام واقعات کی خبر دی اور عذر پیش کیا- جناب ابو بکر صدیق وخالفین نے ان کی معذرت قبول کرتے ہوئے معذور قرار دیا-

پس این عمرون الله بند می کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی خدمت میں پنچ اور سارا ماجرا ذکر کیا تو جناب نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم نے اپنے ہاتھ مبارک اٹھائے اور دو بار فرمایا:

لیمن اے اللہ! میں اس فعل سے بری ہوں جو خالدنے کیاہے۔

اللهم انى ابراء اليك مما صنع خالد مرتين-

(رواه البخاري)

(مشكوّة شريف ص ١٣٣٥ تحت باب علم الاسراء، الفصل الثّالث بحواله البحاري، طبع نور محرى، وبلي)

جناب خالد بن ولید ہے ان کے کلمہ سیجھنے میں خطا ہوئی تھی اور اس پر انہوں نے قبیلہ خزیمہ کے بعض لوگوں کو قتل کر دیا تھا۔

اس مقام میں شاہ عبدالعزیر " فرماتے ہیں کہ

"وبر خالد رهایش: قصاص جاری نه فرمود و نه ازد دیت دبانید دیراکه شبه کفر

بخاطرش افلو- پس اگر ابو بکر صدیق نیز بابت خون یک کے بھٹل اس شبہ بلکہ قوی تر اذال باخالد رہی تین تعرض نہ نماید چہ بدی کردہ باشد- علی الخضوص کہ ابو بکرویت مالک ہم از بیت المال دہائید- "

ا تخند انا عشرید از شاہ عبدالعزر: م ۱۹۹۳ تحت مطاعن مدیق، طعن دوم، طبع الهور)
العنی اگر الو بکر صدیق و اللہ نے ای طرح کے شبہ بلکہ قوی تر شبہ کی بنا پر خالد
کے ساتھ تعرض نہیں کیا تو کوئی بری بات نہیں کی- خاص طور پر جبکہ صدیق اکبر
رہائٹی نے بیت المال سے مالک بن نورہ کی دیت ایمنی خون بمادلوا دیا تھا۔

نیز واضح رہے کہ مسلمہ ہوا کے اس مضمون کو شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ نے "قرة العینین" بیں بہ عبارت دیل ذکر کیا ہے۔

بالجمله حفرت مدیق رهایش، را در دراً تصاص از خالد رهایش، اسوهٔ حسنه است برسول الله صلی الله علیه وسلم در قصه مبانا صبانا و این مسئله اجتهادیه است که علماء در آن مختلف اند و صدیق به حسب اجتماد خود کار فرمود- و بم چنین است و کلیفه خلیفه چون باجتماد فقهائے دیگر مخالف شود--- الخ-

("قرة العينين" اذ حعرت ثاوه الله والوي م ٢٣٧ تحت تصاص الك بن نويره وطبع جبها في ويلى)
مطلب بير ہے كه جس طرح قصه صباتا ميں جناب رسول خدا صلى الله عليه
وآله وسلم نے خالد بن وليد روي النيء سے قصاص كو ترك كرويا تفا اور ساقط كرويا تفااى اسوة حسنہ كے مطابق جناب الويكر صديق وفي النيء نے خالد روي النيء سے قصاص كو ختم
كرويا اور بدله نهيں ليا-

یہ مئلہ ابی جگہ مجتمد فیہ ہے اور اس میں علاء مخلف ہیں لیکن صدیق اکبر

اس مسئلہ میں کباڑ علاء نے یہ بات بھی لکھی ہے کہ اگر بالفرض تسلیم کر لیا جائے کہ مالک بن نوید مرتد نہیں تھا ہے شک اس کے ارتداد کا شبہ خالد بن وائید رہائٹی، کے ذہن میں جاگزیں تھا اور قاعدہ یہ ہے کہ ---والقعاص تندرئی باشبہات -- - الح یعنی شبہات کی بنا پر قصاص دفع ہو جا تا ہے -اس بنا پر بھی خالد بن ولید اس مسئلہ میں قائل فرمت اور لائق طعن نہیں -

# مسكه كي ايك تمثيل

دور نبوت میں خطاء فی الفهم و خطاء فی الاجتماد کا اسی طرح کا ایک واقعہ پیش آیا تھا جے اللِ تراجم نے لکھا ہے کہ

رفاعہ بن زید الجذامی جناب نبی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اسلام لایا اور اس کا اسلام قبول ہوا۔ اس نے مدینہ طیبہ میں کچھ ایام اقامت اختیار کی اور قرآن مجید کی تعلیم حاصل کرتا رہا۔

پھراس نے جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے ایک تحریر طلب کی جس سے اپنی قوم کو اسلام کی طرف وعوت دے گا، چنانچہ وہ خط لے کر اپنے قبیلہ میں گیا انہوں نے اجابت کی اور جلدی کی۔

لیکن ادھر جناب نبی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم نے ان کی قوم کی طرف زید بن حارثہ رہی تین کو قبل ازیں بھیجا ہوا تھا۔ زید نے اپنی صوابدید کے مطابق ان پر منارت ڈال دی۔ بعض کو قبل کیا اور بعض کو قیدی بنالیا۔

جب سے صورت حال پیش آئی تو رفاعہ بن زید مذکور اپنی قوم کے چند ساتھیوں ابویزید بن عمرو وغیرہ کے ساتھ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں واپس آیا اور مٰدکورہ بالا کمتوب پیش کیا اور زید بن حارثہ رہی تھی، نے قتل و غارت کا جو محاملہ اس کی قوم کے ساتھ کیا تھا اس ماجرا کی خردی۔ تو جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ متنولین کے بارے میں کیا کیا جائے؟

تورفاعہ کے ساتھی ابویزید نے عرض کیا کہ ہمارے لوگ جو زندہ قید میں ہیں ان کو
آزاد کردیا جائے اور جو قتل ہو پچکے ہیں ، وہ میرے ان دو قد موں کے بینچے ہیں (لیعنی ان کا
عوضانہ ہم طلب نہیں کرتے) - - تو جتاب نی اقد س صلی اللہ علیہ و سلم نے زید بن حارثہ رہی اللہ کی طرف
نے پچ کہا۔ اس کے بعد آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے زید بن حارثہ رہی اللہ کی طرف محضرت علی بن ابی طالب رہی لین کو روانہ فرما کر تھم دیا کہ ان کے قیدیوں کو رہا کر دیا جا سے اور ان سے اخذ شدہ اموال ان کو والیس کردیے جائیں۔

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم صدق ابويزيد فبعث النبى صلى الله عليه وسلم عليا رضى الله عنه الى زيد (بن حارثه) فاطلق لهم من اسره ورد عليهم ما احذمنهم-

(طبقات ابن سعد م ۱۳۸ ج2، فتم ثانی تحت رفاعة بن زید الجذای، طبع لیدن) مختصریه ہے کہ جس طرح زید بن حارثہ سے اس واقعہ قتل و عارت میں خطا سرزد ہوئی اور پھر جناب ہی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے حضرت علی المرتضٰی رہی تھیج کراس کا زالہ فرمایا۔

ای طرح صدیقی حمد خلافت میں خالد بن ولید رہی اللہ: سے ای نوع کی خطا سرزد ہوئی اور اجتمادی غلطی ہوئی تو اس کا ازالہ جناب ابو بکر صدیق رہی اللہ: نے کر دیا۔ اس مقام میں زید بن حارثہ قابل طعن و طامت نہیں تو خالد بن ولید بھی اسی زمرہ میں شار ہیں۔

### اعتراض كأآخرى مرحله

آخر میں یہ بات ذکر کی جاتی ہے کہ معرض لوگ یہ کہتے ہیں کہ خالد بن ولید

نے مالک بن نورہ کی بیوی کو حق شرعی کے بغیرا پی تحویل میں لے لیا اور شب باشی کی تو اس طعن کے متعلق ذیل میں چند چیزیں نقل کی جاتی ہیں:

یہ واقعہ اس مقام میں کبائر مور خین نے نہیں ذکر کیا مثلاً خلیفہ ابن خیاط متوفی ۲۴۰ سے اس موقعہ کی تاریخ میں مالک بن نوریہ اور اس کے ساتھیوں کے قتل کا واقعہ ذکر کیا ہے لیکن اس کی زوجہ کے تحویل میں لیے جانے کا کچھے ذکر نہیں کیا۔

ای طرح مشہور محقق مورخ ابن خلدون نے اپنی تاریخ میں خبرالبطاع و مالک بن نویرہ کے تحت اس واقعہ کو ذکر کیا ہے الکین ان میں مالک بن نویرہ کی اہلیہ کو اخذ کرنے کا ذکر تک نہیں کیا۔

یمال سے ثابت ہوا کہ اس واقعہ کا یہ حصہ کبائر مورضین کے نزدیک کوئی متفق علیہ امر نہیں۔ پھر جن مور خین نے مالک بن نویرہ کی زوجہ کا ذکر کیا ہے مثلاً ابن جریر طبری وغیرہ نے یہ واقعہ لکھا ہے، لیکن وہیں یہ بات بھی ذکر کی ہے کہ خالد بن ولیدنے ام تمیم کو چھوڑے رکھا تاکہ اس کا طمر منقفی ہو جائے۔

وتزوج حالد ام تميم ابنه المنهال وتركها ينقضي طهرها---الخ-

( تاریخلاین جریرالطبری ص ۴۷۸ ج۳ تحت عنوان ذکرابطاع دغیر طبع جدید معری) اسلام میں جو خواتین قیدی بنا کرلائی جاتی تھیں ' ان کے لیے ایک طبھر کا گزار نا ضروری ہو تاتھا جے شرعاً استبراء کہا جا آہے اور خالدین ولید نے اس شرعی قاعدہ پر عمل کرتے ہوئے الک بن نویرہ کی زوجہ ام تمیم کو طبھر گزار نے کے بعد نزوج میں لیا تھا۔ تندہ نہ بیخف آڈاعشریں میں جناب شاہ صاحب " نہایں مقام میں طبعی نا کے

تنبیہہ: تخفہ اثنا عشریہ میں جُناب شاہ صاحب ؓ نے اس مقام میں طعن ہذا کے جوابات دیگر بھی ذکر کیا ہے جوابات دیگر بھی ذکر کیا ہے جو ازالہ طعن کے لیے کافی وافی ہے۔

# اعتراف خطاءوذنوب كاطعن

مخالفین محابہ کرام رہ اللہ، کی طرف سے حضرت صدیق اکبر رہ اللہ، پر بیہ طعن تجویز کیا جاتا ہے کہ وہ خلافت کے اہل نہیں تھے۔

کونکه وه ایخ خطبات اور ویگر کلام ش اقرار کرتے تھے کہ--- ان لی شیطانا یعترینی--- الخ اور کتے تھے کہ --- انی لست بحیرکم--- لخ۔

فلمذا اس نوع کے کلام سے معلوم ہوا کہ وہ اپنے اقرار کے مطابق خلافت کے اہل نہیں تھے۔

این مطرحلی نے منہاج الکرامہ میں اس طعی کو بالفاظ دیگر تحریر کیا ہے:
منها ما ردوہ عن ابی بکر انه قال علی المنبران النبی
صلی الله علیه وآله کان یعتصم بالوحی وان لی شیطانا
یعترینی فان استقمت فاعینونی وان زغت فقومونی---

وكيف يحوزام امه من يستعين بالرعيه على تقويم معان الرعيه تحتاج اليه-

روایت مندرجہ بالا کا مفہوم یہ ہے کہ منبر پر بیٹھ کر ابو بکر من النہ ہے کہ ہے کہ جہ کہ جا ہے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم وحی کے ساتھ (اللہ کی رسی کو) مضبوط پکڑتے اور میرے لیے شیطان ہے جو مجھے عارض ہو تا ہے۔ اگر میں دین میں استقامت اختیار

كوں تو ميرى مدد كرنا اور اگر ميں كج روى افتيار كوں تو مجھے درست اور سيدها كر وينا--- الخ-

ابن مطرحلی کہتا ہے کہ جو محض اپنی تقویم اور در تکلی کے لے رعیت کا مختاج ہو حالا نکہ رعیت اس کی مختاج ہو حالز ہو حالا نکہ رعیت اس کی مختاج ہے؟ خلاصہ یہ ہے؟ خلاصہ یہ ہے کہ غیر معصوم اور مغفول محض خلیفہ رسول نہیں ہوسکتا اور المحت کا اہل اور خلافت کا مستق نہیں ہوسکتا۔

## الجواب

اگرید کلام حضرت ابو بر صدیق رضافین سے صادر ہوا ہے اور کسی صحیح سند کے ساتھ طابت ہے تو اس کا محمل یہ ہے کہ

حضرت صدیق اکبر رہی اللہ اس بات کا اظهار فرما رہے ہیں کہ میں معصوم نہیں اور غلطی سے مامون نہیں ہوں۔ بلکہ تہیں بہتر بات اور تفویٰ پر تعاون کرنا چاہیے۔

ہ ہے۔ اگر میں طاعت (کتاب و سُنّت) پر متنقیم رہوں تو میری مدد کرو اور اگر میں طاعت سے چوک جاؤں تو مجھے درست کرو۔

فقال ان استقمت على الطاعه فاعينوني عليها- وان زغت عنها فقوموني-

("المستقى للذبي" " ص ٣٣٦ تحت مسئله بدا)

اس نوع كاكلام اكابر حضرات سے بعض دفعہ منقول ہے تواس كا بهتر حل بيہ ہے كہ خشيت اللى كے كمال غلبه كى وجہ سے اس طرح كاكلام ان سے صادر ہوتا ہے۔

دیگر بات بہ ہے کہ

اس نوع کا کلام ائمہ حضرات کے کلام میں شیعہ کتابوں میں موجود ہے، پھر

اس کا جو جواب ذکر کیا جاتا ہے، وی جواب حضرت صدیق رہی تھے: کے کلام کا بھی ہوگا۔

کلب اللینی میں الم جعفر صادق سے میح روایات میں موجود ہے کہ " مرمومن را شیطانیت کہ قصد افوا او دارد-"

(تحفد امَّا عشريه ص ٢٤٠ تحت جواب طعن جفتم (صديقي)

نیز اس فتم کا کلام جو ابو بکر صدیق رهافتی سے صادر ہوا ہے، ای نوع کا کلام نیج البلاغہ میں حضرت علی المرتقلی رهافتی سے بھی منقول ہے۔

> لاتكفواعن مقاله بحق او مشوره بعدل فانى لست فى نفسى يقوق ان اخطى ولا آمن ذالك من فعلى-

این حفرت علی الرتفنی بخالفی فرات الموره بین، حق بات كنے بین یا حق بات كامفوره دين من آوگ جم ازندر مولي مين خطا مير ترنميں مول اور اپنے فعل میں خطا كروائے ہے مل مطمئن نہيں مول-

(1) نج البلاغه ص ١٣٦٦ ج اول من خطبه له عليه السلام بعفين طبع معر-

(۲) فروخ كانى مجلد سوم كتلب الروضة ص ۹۱۵ خطبه لا ميرالمو منين عليه السلام ، قديم طبع تكعنؤ اور حضرت على المرتقلي رضى الله تعالى عنه دعا فرمايا كرتے يتھ كه

لین اے اللہ! بخش دے مجھے وہ بات جس سے میں نے تیری طرف اپنی زبان سے تقرب حاصل کیا پھر میرے دل نے اس کا خلاف کر دیا۔ اے اللہ! بخش دے میرے لیے آکھوں کے اشارات اور بے مورہ اور لغو الفاظ اور دل کی شہوات اور زبان کی لغزشیں۔ اللهم اغفرلى ما تقربت به اليك بلسانى ثم خالفه قلبى اللهم اغفرلى رمزات الالحاظ وسقطات الالفاظ وشهوات الحنان وهفوات اللسان - (ثم البلاغ م ١٢٧٠ ح السلام لمي مم).

#### اور امام زین العابدین (علی بن حسین رهااتین ) دُعا فرمایا کرتے تھے کہ

ها انا ذا يارب مطروح بين يديكئ - انا الذي او قرت الخطايا ظهره - وانا الذي افنت الذنوب عمره وانا الذي بحهله عصاك ولم تكن اهلامنه لناك --- الخ

(العیمغه کالمه سجادیه م ۸۳ تحت دعاؤه اذااستقال من ذنوبه محنی خورد و طبع طهران) اور ایک دیگر مقام میں فرمایا که

واغفر لى ما تعلم من ذنوبى ان تعذب فانا الظالم المفرط المضيع الاثم المقصر المضجع المغفل--- الخ-

(العیمغه کالمه سجادیه ص۱۹۳۶ تحت دعاؤه فی التفرع والاستکانه، محنی خورد، طهران) (۱) امام زین العلدین اپنی دعامیس اقرار فرماتے ہیں که خطایا اور غلطیوں نے میری

پشت کو ہو جمل بنا دیا اور میں وہ فخص ہوں جس کی عمر کو گناہوں نے فنا کر دیا۔ میں وہ فخص ہوں جس نے ہمارت کی وجہ سے تیری نافرمانی کی۔۔ الخ

(r) اور بعض دفعہ فرمایا کرتے تھے کہ

اے اللہ! بخش میرے وہ گناہ جو تو جانتا ہے۔ اگر تو مجھے عذاب وے گا تو میں ظالم، حدسے بڑھنے والا، عمر کو ضائع کرنے والا، گنگار ہوں۔۔۔ الخ۔

نیز جناب امام زین العلبرین ایک دیگر دعامیں اعتراف فرماتے ہیں کہ

لین اے اللہ! جو کھھ شیطان نے میرے دل میں تمنی، هلنی اور حمد کے متعلق ڈالا ہے اس کو بھی اپنی عظمت کاذکر بنا دے۔ اور اپنی قدرت میں تظر بنا دے۔ اور جو کھ شیطان نے میری زبان پر فحش کلمات، کواس، کسی کی عزت کو گالی،

اللهم احعل ما يلقى الشيطان فى روعى من التمنى والتظنى والحسد نكرا لعظمتك وتفكرا فى قدرتك وتدبيرا على عدوك وما احرى على لسانى من

باطل کی گواہی۔ غیر حاضر مومن کا گلہ اور حاضر کو برا بھلا کمنا جاری کیاہے، اس کو اپنے کے حد کا کلام اپنی ثنا کے لیے مبالغہ --- بنا دے -- بنا دے -- بنا دے الخ - (العجود کللہ سجادیہ، ص۱۹۰ تحت دعاؤہ فی مکارم الاخلاق، حنی خورد، طبع طمران)

لفظته فحش او هجر اوشتم عرض او شهاده باطل او اغتياب مومن غائب اورسب حاضر وما اشبه ذالك نطقا بالحمد لك واغراقا في الثناء عليك وذهابا في تمحيك وشكرا نعمتك واعترافا باحسانك واحصا لمننك ---الخ-

حاصل کلام یہ ہے کہ

مندرجہ بلا ائمہ معصوبین کے کلام میں جو کلمات وارد ہوئے ہیں ان میں ذنوب کا اقرار اور معاصی کا اعتراف کیا گیا ہے اور شیطان کا قلب کو متاثر کرنا بھی اللہ کیا گیا ہے اور شیطان کا قلب کو متاثر کرنا بھی جائیں اور ان کی جائیں اور ان کی اللہ کیا گیا ہے جس طرح یہ چیزیں ائمہ معصوبین کی صفات میں پائی جائیں اور ان کی امامت میں موجب جرح و قدح نہیں تو اس طرح اگر یہ چیزیں حضرت صدیق اکبر رہائی ہا کہ کام میں پائی جائیں تو وہ بھی موجب تقید و اعتراض نہیں ہوں گی۔

مختریہ ہے کہ اس ممثلہ بیں: ماہو حوابہ کے فہو حوابنا۔



# فصل دوم

#### له الحمدوعليه الصلوه والسلام

# واقعه قرطاساوراس كايس منظر

جناب نی اقدس صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے اکابر صحابہ کرام رضی الله عنهم خصوصاً خلفاء ثلاثہ اور امهات المومنین رضی الله تعالی عنهم اجمعین پر طعن قائم کرنا کچھ لوگوں کی زندگانی کا محبوب مشغلہ ہے۔ اور صحابہ کرام رضی الله عنهم پر مطاعن قائم کرنا ہردور میں الیہ مولفین و مصنفین کا مرغوب شیوہ رہاہے۔

اٹل السنہ علماء کرام بھی ہیشہ ان کے جوابات اپنے اپنے دور میں پیش کرتے رہے ہیں-

چنانچہ خلیفہ ٹانی حضرت عمر فاروق رض النیز، پر مطاعن کا ایک وسیع سلسلہ قائم کیا گیا ہے۔ موجودہ دور بیں بھی "یادِ فاروق" کے نام سے ایک رسالہ شائع کیا گیا ہے، جس میں دیگر مطاعن کے علاوہ قرطاس کا طعن حسب عادت "بینو ان حضرت فاروق کی اطاعت، خدا و رسول کا قیاس در ضمن شرح حدیث قرطاس" نشر کیا ہے۔ آئدہ صفحات میں طعن بڑا کے ازالہ کے لیے کلام کیا گیا ہے اور صحابہ کرام

#### رمنی الله عنم کی طرف سے مغالی پیش کی گئی ہے۔

### ايام مرض الوفات

نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مرض الوفات میں کئی اہم واقعات پش آئے جو محدثین اور اہل سیرت نے اپنے اپنے مقام پر مفصل ذکر کیے ہیں۔

مختریہ ہے کہ ان واقعات میں کی وصلیا ہیں جو امت کو فرمائی گئیں اور کی دیگر فرامین بھی پائے جاتے ہیں جو مختلف ضرورتوں کے لیے آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمائے۔

اور بعض اقوال بعض مخصوص لوگوں کے لیے بھی صادر فرمائے مثلاً اسامہ بن زید دخل ہے: کے حق میں ارشادات اور ازواج مطمرات اور اہلِ بیت کے حق میں بھی کئی فرامین منقول ہیں جن کی تفصیلات مندرجہ ذمل مقالت پر ملاحظہ کی جاسکتی ہیں:

- (١) طبقات ابن سعد ص ١٠ ما ٨٨ جلد ثاني فتم ثاني تحت حالات مرض الوفاق ملبع ليذن-
  - (۲) ولا ئل النبوة لليه قى جلد سالع (۷) تحت مرض الوفاة-
  - (٣) الاحسان يترتيب ميح ابن حبان ص ٢٠١ تا ٢٠٥ جلد (٩) طبع مكتبه اثريد-
    - البدايه والنهايه لابن كثير جلد خامس تحت حالات وفات نبوى من عليها -

اندریں حالات ایک دیگر واقعہ پیش آیا جے ''قرطاس کا واقعہ'' کہتے ہیں۔ بیہ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے مرض الوفات کے دوران بروز پنج شنبہ (یوم الحمیس) عشرہ اقل رہیج الاول ااھ کو پیش آیا۔

اور اس کے بعد آنے والے دو شنبہ (سوموار) کو آنجناب صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم مفق اعلیٰ کے ساتھ واصل ہوئے اور اس جمانِ فانی سے انتقال فرمایا۔

#### واقعه قرطاس كااختصار

واقعه قرطاس کے متعلق مخلف مرویات میں سے جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ

عنه کی ایک روایت ذیل میں ناظرین کی خدمت میں پیش کی جاتی ہے جس سے اصل واقعہ قرطاس کا ایک اجمالی (نقشہ) سامنے آتا ہے اور حقیقت واقعہ کی طرف صحیح رہنمائی حاصل ہوتی ہے" اور اس روایت میں افراط و تفریط نہیں پائی گئی۔"

یہ روایت محدث ابی یعلی الموصلی متوفی ۲۰۰۵ سے اپنی تالف مند ابی یعلی میں بالفاظ ذیل نقل کی ہے:

لعني معنرت عبدالله ابن عباس مالليه کتے ہیں کہ خمیس کا دن کیا ہے؟ خمیس کا یوم وہ ہے کہ جس میں جناب نی اقدس صلى الله عليه وسلم كادرد شدت اختيار كركيا تواہے حاضرین مجلس سے آپ نے ارشاد فرمایا که (قرطاس)لاؤ میں تمہیں ایسی چیز لکھ دوں جس کے بعد تم گراہ نہیں ہوگے۔اس ير (حاضرين مجلس ميس) اختلاف اور تنازع ہوا جبکہ نی اقدس کے پاس تنازع مناسب نبين- تو آنجناب صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمایا: مجھے چھو ڑیے میں جس حالت میں ہول وہ اس سے بمتر ہے جس کے متعلق تم مجھ سے سوال کرتے ہو، پھر آنجناب صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم نے تین چیزوں کے متعلق تھم فرمایا کہ جزیرۃ العرب ہے مشرکین کو نکال دو اور وفود کے ساتھ بهترسلوك كرو---الخ-

سفیان بن عیینه عن سليمان الاحول عن سعيدبن جبير عن ابن عباس قال: يوم الخميس وما يوم الخميس يوم اشتد يرسول الله صلى الله عليه وسلم وجعه- فقال ايتونى اكتب لكم كتابا لا تضلون بعده فتنازعوا- ولا ينبغى عندالنبى تنازع قال دعوني فما انا فيه حير مما تسئلوني عنه- قال امرهم بثلاث قال اخرجوا المشركين من جزيره العرب واحيز والوفد- بنحو ماكنت احيزهم --- الخ- (مند الي يعلى، م ۳۲ ج۳ تحت مندات این عباس رخالش: روایت نمبر۲۳۹۵ طبع بیروت)

چنانچہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فی الوقت تحریر لکھوانے

کے معاملہ کو ملتوی فرما دیا اور کچھ نہیں لکھوایا۔

واقعہ قرطاس کی یہ ابتدائی صورت حال پیش آئی تھی۔

اس کے بعد اننی ایام میں بلکہ اس یوم الحمیس کو بی سردار دو جہال صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلبہ وسلم نے جبکہ طبیعت میں کچھ سکون اور راحت محسوس فرمائی تو صحابہ کرام اللہ علیہ کے سامنے ایک اہم خطبہ ارشاد فرمایا۔ اس خطبہ میں متعدد ضروری امور بیان فرمائے اور ساتھ بی حضرت صدیق اکبر دی اللہ کے متعلق خاص خاص اہمیت اور بیان فرمائے اور ساتھ بی حضرت صدیق اکبر دی اللہ کے متعلق خاص خاص اہمیت اور بیان فرمائے ہیں۔

فنیلت کے متعلق چزیں ذکر فرمائیں۔ مثلاً

یعنی جناب نی کریم صلی الله علیه و آله وسلم

فرمایا که محبت و ہم نشینی اور مال کے
لاظ سے سب لوگوں سے زیادہ مجھ پر احسان

کرنے والے ابو بکر مخالفہ ہیں اور دو سری

روایت میں ارشاد فرمایا کہ اگر میں لوگوں

میں سے کسی کو خلیل بنا آبا تو ابو بکر مخالفہ کو ابنا خلیل قرار دیتا لیکن دین و اسلام کی

دوسی ہے۔ نیز ارشاد فرمایا کہ ابو بکر کے

دروازہ کے بغیر مسجد میں کھلنے والے تمام

دروازہ کے بغیر مسجد میں کھلنے والے تمام

دروازے بند کردیۓ جائیں۔

فقال رسول الله صلى الله علي عليه وسلم ان امن الناس على في صحبته وماله ابوبكر، وفي روايه ولو كنت متخذا خليلا من الناس لا تخذت ابابكر، لا يبقى في المسحد باب الاسد الا باب ابى بكر- باب الاسد الا باب ابى بكر- تت مئله بها، البدايه والتمايه لاين كثر" مع منه بها، البدايه والتمايه لاين كثر" من 194، ج٥، تحت طالت مرض الوقات)

نیزاس موقع پراین کیر "نے البدایہ میں ذکر کیا ہے کہ

یعنی جناب نبی اقدس صلی الله علیه وآله وسلم نے ارشاد فرمایا که ابو بکر کے در یچہ (چھوٹا دروازہ) کے بغیر مسجد میں کھلنے والے تمام چھوٹے دروازے بند کر دیئے جائیں۔ اس میں حضرت ابو بکر وفى قوله عليه السلام سدواعنى كل حوحه يعنى ابواب الصغار الى المسحد غير حوجه ابى بكر-اشاره الى الخلافه اى ليحرج منها الى صدیق روائین کی خلافت کی طرف واضح اشارہ پایا جا تا ہے کہ وہ مسلمانوں کو نماز پر حانے کے سے معجد نبوی میں تشریف لایا کریں گے۔

الصلوه بـالـمـسـلـمـيـن- (البدايـ والتمايـ لاين كثير" ص٢٣٠ ج٥٠ تحت حالات مرض الوقات)

# ابن كثيرر حمته الله عليه كي تحقيق

اس موقعہ پر مسکلہ قرطاس کو حل کرنے کے لیے علامہ این کثیر رحمتہ اللہ علیہ نے البدایہ میں وضاحت کرتے ہوئے تحریر کیاہے کہ

بعض اہل بدعت شیعہ وغیرہ کو (گزشتہ روایت قرطاس سے) یہ وہم ہوا ہے کہ جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اس کتاب میں فلاں چیز تحریر کرانے کا ارادہ رکھتے تھے۔ لینی اس سے مراد انہوں نے اپنے مزعومہ مقالات خلافت مرتضوی وغیرہ لیے ہیں۔

یہ ایک منشابہ چیز کے ساتھ تمسک کرنے اور محکم چیز کو ترک کرنے کا رویہ ہے اور اہل السنہ کا طریقہ یہ ہے کہ وہ محکم چیز کے ساتھ تمسک کرتے ہیں اور منشابہ چیز کو محکم کی طرف لوٹاتے ہیں۔

را عین فی العلم کا یمی طریقہ ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں بیان فرمایا ہے۔ یہ وہ مقام ہے جس میں اہل ضلالہ کے اقدام نے لغرش کھائی ہے لیکن ہم اہلِ عُنْت کا ذہب حق کی اتباع ہے اور حق جس طرف گھومتا ہے، اہل سنت بھی اس کے ساتھ رہتے ہیں۔

اس موقعہ پر جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے روایت قرطاس میں کتابت کرانے کا وہی ارادہ فرمایا تھا جو دیگر احادیث محیحہ میں بطور تصریح کے بیان کر دیا ہے اور اس کی مراد کو مکٹوف اور واضح فرما دیا ہے۔ گویا کہ یہ خطبہ اس تحریر کے عوض میں تھا جو آپ واقعہ قرطاس میں تحریر کرانا جائے تھے (یعنی وہ صدیقی

#### ظافت کامسکا تھا) چانچہ ابن کیرلکھتے ہیں کہ

وهذا الحديث مما قد توهم به بعض الاغبيا من اهل البدع من الشيعه وغيرهم كل مدع انه كان يريدان يكتب في ذالك الكتاب ما يرمون اليه من مقالاتهم وهذا هوالتمسك بالمتشابه وترك المحكم واهل السنه ياخذون بالمحكم ويردون ما تشابه اليه- وهذه طريقه الراسخين في العلم كما وصفهم الله عزوجل في كتابه وهذا المواضع ممازل فيه اقدام كثير من اهل الضلالات واما اهل السنه فليس لهم مذهب الااتباع الحق يدورون معه كيفما دار- وهذا الذي كان يريد عليه الصلوه والسلام ان يكتبه قد حاء في الاحاديث الصحيحه التصريح بكشف المرادمنه-

(البداميه ص٩٣٨ ج٥٠ تحت فصل فى الآيات والاحاديث المنذرة بوفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم--- الخ)

(ا) تخارى شريف ص ١٣٨ ج٣ بلب مرض الني شريف م ١٣٨ ج٠ بلب

# روايت ام المومنين سيده عائشه صديقه التيكيا

پھر جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خطبہ سابقہ کے بعد ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ لائی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خطبہ سابقہ کے بعد ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ لائی اللہ عنہ الویکر کے لیے ایک تحریر لکھ دول تاکہ کوئی اور تمنا کرنے والا متنی نہ ہو اور کوئی دیگر طبع کرنے والا طبع نہ کرے۔

اس کے بعد آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارادہ مبارک تبدیل ہوا اور ارشاد فرمایا ویسابی المله والسومنون الا ابساب کس الله تعلق اور مومنین الویکر سے

دخی اللہ کے بغیرسب سے انکار کرتے ہیں (کسی دوسرے مخص کو قبول نہیں کرتے گویا کہ اب اس کے لکھوانے کی حاجت نہیں)

عن عائشه قالت قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم فى مرضه ادعى لى ابابكر اباك واحاك حتى اكتب كتابا فانى احاف ان يتمنى متمن - ويقول قائل انا اولى ويابى الله والمومنون الاابابكر -

- O مسلم شريف ص ٩٧٣ ج٩ باب من فضاكل الي يكر والتي: ، طبع والي-
- O بخاري شريف ص ٨٣٦، ج٢ باب قول الريض اني وجع --- الخ- طبع دبلي-
  - مشكوة شريف ص٥٣٩ باب وفات النبي سينيد، الفصل الثالث، طبع وبلي -
- مند الم احد م ۱۳۳ ج٥٠ تحت مندات مغرت عائشه مديقه اللهيئين.
- الاحسان بترتيب منج اين حبان م ٩٠٢ ج٩ تحت ذكر اشاره المصطفى الى ما
   اشاربه فى الى بكر وماليني، -
- جزو الحن عن عرفته العبدى (المتوفى ٢٥٧هه) ص ٣٣ روايت نمبر ٣ عن عائشه
   التيمينيا ـ
  - علل الحديث لاين اني حاتم الراذي ص ٣٨٣ ج٩ روايت نمبر ٢٧١٠-
  - البدايد لابن كثير م ٩٢٨ ج٥، تحت حالات مرض الوفاة رسول الله ما تايجاء -

# روايت عبدالرحمٰن بن ابي بكروخالتنه،

ای مضمون کی دیگر روایت عبدالرحل بن ابی برروالی ہے بھی مروی ہے، چنانچہ وہ خود ذکر کرتے ہیں کہ ان آخری ایام میں جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جمعے ارشاد فرمایا کہ دوات اور کف (قرطاس) لاؤ، میں تممارے لیے ایک تحریر لکھ دول تاکہ تم بعد میں ہرگز گمراہ نہ ہوسکو۔ اس کے بعد آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم نے ہاری جانب سے پشت مبارک چھرنی۔ پھر تھوڑی دیر بعد جناب نی کریم

صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہماری طرف متوجہ ہوئے اور ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی اور مومنین ابو بکر دیالٹیمۂ کے بغیر سب سے انکار کرتے ہیں۔

--- عبدالرحمن بن ابى بكر والتي قال رسول الله التي التنى بدواه وكتف اكتب لكم كتابالن تضلوا بعده ابدا- شمولانا قفاه- ثم اقبل علينا فقال يابى الله والمومنون الا ابابكر--- قال الذهبى اسناده صحيح-

(المستدرك للحاكم ص22% جه تحت مناقب عبدالرحمٰن بن ابي بكر الصديق رضي الله تعالى عنه' طبع وكن)

حاصل یہ ہے کہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا قرطاس طلب کرنے کا ابتدائی فرمان جو حاضرین کو دیا تھا وہ کویا اجمالی فرمان تھا اور وہ مقصود میں مقتلبہ تھا لیکن بعد میں آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جو ارشادات فرمائے، وہ واضح اور محکم سے اور ان فرامین سے مراد بھوف ہوگی اور مقصود کی تقریح پائی گئی کہ امامت صلوق کے حال اور نیابت نبوی مائی کی ایل حضرت ابو بکر صدیق رہی النہ ہیں اور اس منصب میں ان کا کوئی شریک نہیں۔ گویا اس طرح سابق اجمال کی تفصیل سامنے آگئی۔

# علامه بيهقى كى شخقيق

بیہ قی نے اس مقام میں سفیان بن عیمید کا قول ذکر کیا ہے جس سے تی تابعین کے نظریات مسلد ہذا کے متعلق واضح ہوتے ہیں:

سفیان بن عیبید کہتے ہیں کہ وہ کماب (جس کے لکھوانے کا تھم ہوا تھا) اس میں ابو بکر کا انتظاف تحریر کرانامقعمہ تھا۔

--- قال سفیان انما زعموا اراد ان یکتب فیها استخلاف ابی بکر-

(ولا كل النبوة الليه في م ٩٨٢ ج٤ طبع بيروت باب ما جاء في حمد بان يكتب لاصحاب)

نیزعلامہ بہتی نے بھی اس مقام پر سی چرذ کر کی ہے کہ

ثم نبه امته على حلافته باستخلافه اياه في الصلوه حين عجز عن حضورها-

(ولاکل النبوۃ للیستی ص ۱۸۸۶ ج2، تحت باب ماجاء فی حمد بان یکتب لاصحابہ کتابا)
لینی جناب نبی اقدس صلی الله علیه وآلہ وسلم جب خود نماز میں وینچنے سے
قاصر ہوگئے تو ابو بکر صدیق وہالئے کو نماز میں اپنا قائم مقام بناکر امت کو اپنی خلافت پر
متنبہ کر دیا کہ (یہ میرے نائب مناب ہیں) اور ابتدائے مرض الوقات میں جو فرمان
(بصورت قرطاس) جاری فرمانے کا قصد فرمایا تھا اس کی عملاً اس شکل میں جمیل کر

#### توجيهات

اور پھراس مقام میں محدثین نے واقعہ ہذا کے متعلق دیگر متعدد توجیهات بھی ذکر کی ہیں، چنانچہ علامہ بدر الدین العینی کہتے ہیں کہ

ثم ظهر للنبى صلى الله عليه وسلم أن المصلحه تركه أو أوحى اليه-

العینی شرح بخاری شریف ص ایماہ جہ تحت مدیث قرطاس) لیتن رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مصلحت اس بات میں خیال فرمائی کی کہ تحریر لکھوانے کے معالمہ کو چھوڑ دیا جائے یا پھر آ بختاب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف اس مسئلہ میں وحی اسی طرح ہوئی۔

اور حافظ ابن حجرنے ای مسئلہ کو اپنی تصنیف فتح الباری میں بہ عبارت ذیل تحریر کیا ہے:

وعزمه صلى الله عليه وسلم كان اما بالوحى واما بالاحتهاد وكذالك تركه ان كان بالوحى فبالوحى والا

فبالاحتهادايضا-

(فتح الباری لاین جرعسقلانی ص ۱۰۹ ج۸، تحت قرطاس لابن عباس وہالیہ؛)

الجینی اس واقعہ قرطاس میں تحریر تکھوانے کا جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کا جناب صلی اللہ علیہ و سلم کا اجتماد مبارک تھا۔ اسی طرح اس تحریر کو ترک کردینے کا معاملہ بھی وحی کی بنا پر ہوایا ایٹ اجتماد سے۔ مختصریہ ہے کہ سابقہ ارادہ مبارک کو ترک فرا دیا۔ اور تحریر کے مسئلہ کو ملتوی کردیا گیا۔

### تائيد من جانب شيعه

اور شیعہ علاء نے مجی یہ بات تنکیم کی ہے کہ

--- اما سكوته عليه السلام بعد التنازع ما كان من عنده بل كان بوحى كما بين فى مقامه- فصار امر الكتابه منسوحابالوحى-

(قلك النجاة از محمد على و عكيم اميروين شيعيانِ جمنك ص٣٣٩، جلد اول، تحت ايمان عمر يحديث قرطاس، طبع اول، لامور)

مطلب میہ ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا اپنے ہاں تنازع کے بعد خاموش ہو جانا اپنی طرف سے نہیں تھا بلکہ وحی کی وجہ سے تھا جیسا کہ اپنے مقام میں بیان کیا گیا ہے۔ پس کتابت کا معالمہ وحی کی وجہ سے منسوخ ٹھمرا۔

خلاصہ ریہ ہے کہ مسلہ قرطاس کی تحریر جس صورت کے ساتھ بھی ملتوی ہوئی، لیکن وہ نتیجہ خیز ثابت ہوئی اور اس سے حضرت ابو بکر صدیق رہی تھڑ، کے حق میں نیابت نبوی کامعاملہ صاف کر دیا گیا اور واقعہ قرطاس کے پس منظر کو واضح کر دیا۔

#### ایک شبداوراس کاازاله

یمال مخالفین صحابہ کی طرف سے بہ شبہ پیش کیا جاتا ہے کہ "مندرجہ بالا واقعہ قرطاس میں جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی المرتضٰی رہی گئے: کی خلافت لکھوانے کا قصد فرمایا تھا لیکن بعض صحابہ رہی گئے: کی مخالفت کی وجہ سے آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بہ تحریر نہ لکھوا سکے۔"

اس اشتباہ کے ازالہ کے لیے امور ذبل پر غور فرمائیں۔

صحرت علی الرتضیٰ رضی الله تعالیٰ عنه اس سلسله میں خود ذکر کرتے ہیں که مرض الوفاۃ کے دوران ایک مرتبہ جناب نی کریم مل الوقاۃ کے دوران ایک مرتبہ جناب نی کریم مل الوقاۃ کے حصرت آپ کے بعد کمرای میں نہ پڑے - حضرت علی الرتضیٰ رض اللہ فرماتے ہیں کہ جناب نی کریم صلی الد علیہ وآلہ وسلم کی طبیعت کی پریشانی دکھ کر جمعے خوف ہوا کہ کمیں آنجاب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا (میری عدم موجودگی میں) انتقال نہ ہو جائے تو میں نے عرض کیا کہ جناب (صلی الله علیہ وآلہ وسلم) ارشاد فرمائیں، میں اس فرمان کو محفوظ کرلوں گااور جناب (صلی الله علیہ وآلہ وسلم) ارشاد فرمائیں، میں اس فرمان کو محفوظ کرلوں گااور جناب نی کریم مل الله علیہ واللہ وسلم) ارشاد فرمائیں؛

قال اوصى بالصلوه والزكوه يعنى جناب نى اقدس صلى الله عليه وماملكت ايمانكم- وآله وسلم في نماز اور زكوة كى ادائيكى اور

غلاموں اور لونڈیوں کے بارے میں (نیک

سلوك كى)وجيت فرمائى-

فركوره بالا روايت كو مندرجه زيل علاء كبارن وكركياب:

- (١) مند امام احمد رحمته الله عليه ص ٩٠ الجز الاول على المرتفى والتورد -
  - (٢) الادب المفرد للجاري ص ٢٦٠ باب حسن الملك، طبع مصر-
- (٣) طبقات ابن سعد ص ١٣٤ ج ١١١ تقسم الثاني تحت ذكر الكتاب الذي ارادرسول الله ما تقليم
  - البدايه والنهايه لاين كثيرٌ ص ٣٣٨ ج٥٠ تحت ذكر احتضاره و وفاحه ماليكوني -

حضرت علی المرتفنی رہی النی کی نقل فرمودہ روایت بالا نے یہ مسئلہ واضح کر دیا کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا حضرت علی المرتفنی رہی النی کئی اور بیہ یہ فرمان اور وصیت تھی جو اس موقع پر ان کے حق میں ارشاد فرمائی گئی اور بیہ روایت حضرت علی المرتفنی رہی النی کئی خلافت مراد نہ ہونے میں بطور شام کے ہے۔

و اور اسی طرح ایک دیگر روایت حضرت علی المرتفنی رہی تھی اور حضرت عباس رہی تھی ہو حضرت عباس موقع پر حضرت علی وہی تھی ہے۔ یہ بھی اس بات کا قریبہ ہے کہ اس موقع پر حضرت علی

چنانچہ روایات میں ہے کہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے مرض الوفات کے دوران حضرت عباس وہ اللہ نے حضرت علی المرتضی وہ اللہ: سے کہا کہ میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے چرہ مبارک سے انقال کے آثار دیکھ رہا ہوں۔ للذا جمیں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی نیابت کے سلسلہ میں سوال کر لینا چاہیے اگر یہ معالمہ ہمارے حق میں ہے تو جمیں معلوم ہونا چاہیے اور اگر ہمارے غیر کے حق میں ہے تو جمیں معلوم ہونا چاہیے اور اگر ہمارے خق میں وقدیم مارے حق میں وصیت فرائیں۔

یعن حضرت علی المرتضیٰ رفزالفی نے فرایا میں اس مسلہ میں آ نجناب صلی الله علیہ و آلہ و سلم سے بالکل سوال نہیں کروں گا۔ اللہ کی فتم! اگر آ نجناب صلی الله علیہ و آلہ و سلم نے اس معالمہ میں ہمیں منع فرمایا تو بعد میں ہمیں لوگ بھی بھی موقعہ نہیں دیں گے۔

فقال على: انى لا اساله ذالك والله ان منعناها لا يعطينا ها الناس بعده ابدا- (البداي لابن كثير" ص ٢٥١، ج٥، تحت طالت مرض الوفاة بحواله بخارى شريف، مند امام احمد ص ٢٦٣، جلد اول، تحت مندات ابن عباس)

المرتضى منالية كي خلافت تحرير كرانا مقصود نهيس تها-

اسی طرح کی متعدد دیگر روایات بھی حفرت علی المرتفنی بغی لین سے منقول ہیں جن میں ان کی خصوصی خلافت بلا فصل کی نفی پائی جاتی ہے۔ لیکن فی الوقت یہال صرف دو عدد روایات یر اکتفا کیا جاتا ہے۔

مندرجہ بالا ہر دو روایات کے ذریعہ حضرت علی منی اللہ کی خلافت بلافصل کا انتفاء حابت ہو تا ہے۔

اور واقعہ قرطاس کی دیگر پیش کردہ روایات میں بھی جو مضمون پایا جاتا ہے اس کا تعلق حضرت علی المرتضٰی رہی ہیں گئے۔ ان کا تعلق حضرت علی المرتضٰی رہی ہیں ملکہ ان روایات میں حضرت ابو بکر الصدیق رہی ہیں۔ کی نیابت اور ان کے قائم مقام ہونے کی طرف اشارات پائے جاتے ہیں۔

## دیگر گزارش

اور اگر تشلیم کرلیا جائے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم حضرت علی معیالتی، کی خاطر خلافت بلافصل لکھوانا چاہتے تھے لیکن اس میں حضرت عمر معیالتی، یا دیگر صحابہ کرام مانع ہوئے--- الخ-

تو یمال قابل توجہ یہ چیزے کہ طلب قرطاس کا واقعہ یوم الجمیس کو پیش آیا اور اس کے بعد جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قریباً چار روز بقید حیات تشریف فرما رہے اور آئندہ سوموار کو انقال فرمایا اس دوران معارضہ کرنے والے لوگ یقینا الگ ہو چکے تھے اور کی مواقع تخلیہ کے میسر آئے تھے تو ان او قات میں وہ ضروری تحریر (ظافت علوی وی اللہ ) کیول نہ تحریر کرا دی گئی ؟؟ اور اس مسئلہ کو کیول نہ مکمل کردیا گیا؟؟

چنانچه علامه بیه قی نے اس مقام میں ای چیز کوبه عبارت ذیل ذکر کیا ہے: ولو کان ما یرید النبی صلی یعنی آگر نمی اقدس صلی الله علیه وآله الله علیه وسلم ان یکنب وسلم کاکی واجب امرجس سے استغناء نہ ہوسکے کک کھوانے کاارادہ ہو آتو آنجناب ما اللہ اور شور ما اللہ اور شور کرنے کی وجہ سے ترک نمیں فرما سکتے تھے کیے کہ اللہ تعالی نے فرمایا کہ تممارے رب کی طرف سے جو چیز تمماری طرف نازل کی میں ہے اس کو پنچاہئے۔ جیسا کہ آپ اللہ اللہ اللہ اللہ کی دشنی کی خالفت اور دشنوں کی دشنی کی وجہ سے تبلیغ دین کا عمل بھی ترک نمیں کی وجہ سے تبلیغ دین کا عمل بھی ترک نمیں فرمایا تھا۔

لهم شيامفروضالايستغنون عنه- لم يتركه باختلافهم ولغطهم لقول الله عزوجل بلغ ما انزل اليك من ربك- كما لم يترك تبلغ غيره بمخالفه من خالفه ومعاداه من اداه-

(ولا كل النبوه لليه في مس ٩٨٨ ج2، باب ما جاء في حمد بان يكتب الا محابه كمابا) اور اس مسئله كو علامه الذهبي "في بحي ان ي تصنيف "المشقى" كم متعدد مقلات ميں اپن الفاظ ميں بيان كيا ہے-

اور تحرر کیا ہے کہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آگر کوئی واجب امر تحرر کروانا چاہے تو اسے ضرور تحریر کروا دیتے۔ ان کے لیے کوئی چیز مانع نہیں ہوسکتی تحی- یاایہ الرسول بلغ ما انزل الیک وان لم تفعل فسا بلغت رسالته) (المستقى للذہي مسمور ٥٦١ ٩٣٠، تحت مسئلہ بدا، طبع معر)

مطلب یہ ہے کہ جس چیز کو آنجناب میں تحریر کرانا چاہتے تھے آگر وہ امت کے لیے اصل ہدایت کا مدار ہوتی تو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اسے ہرگز ترک نہ فرماتے، کیونکہ یہ بات جناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شان ہدایت اور شان تبلیغ کے سراسر منافی ہے۔

امامت صلوة

بحث بزامی ایک خاص چزجو علاے کبار صدیقی خلافت کے اثبات اور اس

کی حقانیت میں پیش کیا کرتے ہیں، وہ امامت صلوٰۃ کا مسئلہ ہے اور اس کی روشنی میں واقعہ قرطاس کے "اجمال" کا حل بھی پایا جا تا ہے۔

وہ اس طرح ہے کہ نی اقدس صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے اپنے مرض الوفاۃ میں نماز سبخگانہ کی امامت کے لیے حضرت ابو بکر صدیق رہی تھینہ کو تھم دے کرامام مقرر فرایا اور ارشاد ہوا کہ

--- مروا ابابكر فليصل لين ابو بكركو عم دوكه وه لوگول كو نماز بالناس- يوهائين-

یه فرمان نبوی شیعه سن علاء نے اپنی اپنی تقنیفات میں بالاتفاق درج کیا ہے۔ چنانچہ سِر دست ذیل میں بخاری شریف اور بیہ قی کا حوالہ درج کیا جا آ ہے۔

- (۱) بخارى شريف م ۱۹۳ جلد اول ، باب الل العلم والفضل احق بالامامته ، طبع نور محمد ، ويلى ( كتاب العلوة )
- ٣) ولا كل النبوة لليسقى، ص ٩٨٢ ج٤، باب ما جاء فى امره حين اشده المرض الخ، طبع بيروت بنان-

## تائيد من جانب شيعه

اور شیعہ کے معتمد علاء کے صرف دو حوالے پیش خدمت ہیں۔ شارح نہج البلاغہ ابن الب الحدید نے اپنی شرح حدیدی میں درج کیاہے کہ

--- قال على "والزبير" انه صاحب الغاروانا لنعرف له سنه- امره رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بالصلوه وهوحى-

(شرح نبج البلاغه حدیدی بحث بقیه التقیفه واختلاف آراء الناس بعد النبی' جلد اول' ص۹۵۳ طبع بیروت)

(٢) شرح نبج البلاغه وره نجفيه ميس بهي بيه حواله به عبارت ذيل موجود ب:

یعن جب مرض شدید ہوگئی تو آنجناب مائی اللہ نے علم فرایا کہ ابو بکر لوگوں کو نماز پڑھائیں۔ اور ابو بکرنے اس کے بعد دو دن نماز پڑھائی پھر آپ کا انقال ہوگیا۔

فلما اشتد به المرض امر ابابكر ان يصلى بالناس---وان ابابكر صلى الناس بعد ذالك يومين ثم مات-

(دره نجفيه ص ٢٢٥ طبع قديم،

ارِان)

چنانچہ بعض علاء نے ذکر کیا ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رض علاء نے سترہ اور بعض علاء کے نزدیک بیس نمازیں فرمانِ نبوی کے تحت بڑھائیں۔

وقال الزهرى عن ابى بكر بن ابى سبره: ان ابابكر صلى بهم سبع عشره صلاه-وقال غير عشرين صلاه فالله اعلم-ينى زمرى نے ابوكرين افي سرة سے نقل كيا ہے كہ جناب ابوكر نے (اس موقعہ ير) سره نمازيں پرمائيں اور بقول بعض ہيں نمازيں پرمائيں۔

البدايد لاين كثير م ٩٣٥ ج٥ تحت ذكر امره عليه السلام الإبكر الصديق ان عليه السلام الإبكر الصديق ان معلى بالمحاب --- الخ

مقصد یہ ہے کہ نماز جو اسلام کے عملی ارکان میں سب سے بڑا اہم وعظیم رکن ہے، اس کی امامت کے لیے جناب نبی اقدس صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے حضرت ابو بکر صدیق بن اللہ کو منتخب فرماکر مقدم فرملیا۔

# شخالاشعرى رحمته اللدعليه كاكلام

اس موقع پر شیخ ابوالحن الاشعری کا کلام برا عمدہ پایا جا آہ جو این کثیر ؓ نے اپی تصنیف "البدایہ" میں ذکر کیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ

--- وقال تقديمه له دليل على انه اعلم الصحابه واقروهم لما ثبت في الحبر المتفق على صحته بين العلماء ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يوم القوم اقروهم لكتاب الله فان كانوا في القراه سواء فاعلمهم بالسنه فان كانوا في السنه سواء فاكبرهم سنا- فان كانوا في السنه سواء فاكبرهم سنا- فان كانوا في السن سواء فاقدمهم اسلاما قلت وهذا من كلام الاشعرى رحمه الله مما ينبغي ان يكتب بماء الذهب ثم قد احتمعت هذا الصفات كلها في الصديق رضى الله عنه وارضاه-

(البداميه والنهاميه لاين كثيرٌ م ٣٣٦ ج٥٠ تحت ذكر امره عليه السلام ابابكر العديق وهايشي، ان معلى--- الح)

مطلب میہ ہے کہ چنخ ابوالحن کہتے ہیں کہ جناب ابو بکر العدیق وخالٹنے، کا امر دین (اقامت نماز) کے لیے مقدم کیا جانا اس بات کی دلیل ہے کہ صدیق اکبر وخالٹنے، تمام محابہ کرام رمنی اللہ عنم سے زیادہ عالم ہیں اور ان سے زیادہ قاری ہیں۔

وہ اس روایت کی بنا پر ہے جس کی صحت پر علماء کے درمیان انقاق پایا گیا ہے۔
روایت اس طرح ہے کہ جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ارشاد فرملیا کہ
قوم کی امامت وہ فخص کرائے جو کتاب اللہ کا ذیادہ قاری ہو، اگر حاضرین قرأت میں
برابر ہوں تو جو سُنّت نبوی سے ذیادہ واقف ہو، وہ امامت کرائے اور اگر حاضرین
سُنّت کے علم میں برابر ہوں تو جو ان میں سے عمر کے لحاظ سے بڑا ہے، وہ امامت
کرائے اور اگر حاضرین عمر میں بھی برابر ہوں تو ان میں سے جو ذیادہ قدیم الاسلام ہو
وہ امامت کرائے۔ اس پر این کشر کتے ہیں کہ الاشعری کا یہ کلام آب زر کے ساتھ
لکھنے کے لاکن ہے۔

اور بیہ تمام صفات حضرت ابو بکر صدیق رضافتی، میں مجتمعا پائی جاتی ہیں اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو اور اللہ تعالیٰ ان کو راضی فرمائے۔

مندرجه بالأبرچار صفات كالمه حضرت ابو بكر صديق رضي الله تعالى عنه ميس

بدرجہ اتم موجود تھیں۔ اس وجہ سے اس منصب کے الل تھرے اور ان کو امت کی المت کا شرف حاصل ہوا۔ پس میں چیز آ نجناب بھالیہ، کی خلافت کی طرف اشارہ کرنے والی ہے اور یمال سے اس کے نائب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہونے کا شہوت مات ہے امت کے اکابرین نے بغیرافتلاف تسلیم کرلیا۔

# حضرت ابومسعود الانصاري ضالتين كي روايت

نیز اس مقام میں مشہور محدث الوعوانہ نے ایک دیگر فرمانِ نبوی مالی آلی الو مسعود انساری دفاتین نبوی مالی آلی الو مسعود انساری دفاتین کی روایت کے ذریعے ذکر کیا ہے۔ اس فرمان نبوی مالی آلی کی روشن میں بھی میہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے خلیفہ اور قائم مقام حضرت ابو بکر صدیق دفاتین میں۔ ابوعوانہ ذکر کرتے ہیں کہ

ابومسعود حيث قال ولايومن رجل في سلطانه انه خليفه عليهم بعده- والله اعلم-(مند ابوعوانه ص ١٣١ جلد ثاني، طبح حيدر آباد وكن، طبح اول)

--- فدل قوله في خبر

ما الماراك بعد خليفه بي-

کیونکہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے دورِ نبوت میں حضرت ابو بکر صدیق رہالتہ، نے فرمان نبوی کے تحت الل اسلام کی امامت کے فرائض سرانجام رہے۔ دیئے۔

# حضرت شاهولى الله كى تتحقيق

آخرى اتام مرض الوفاة نبوى ما الميام مين ابو كرصديق وخالفي كامامت العلوة

کے لیے استخلاف سے کبار علاء نے جس طرح مسلد کو مستبط کیا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث والوی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی تصنیف "قرة العینین" میں اسے اختصار ابد عبارت ذیل درج کیا ہے:

--- حدیث استخلاف انی بر العدیق در امامت صلوة وقت مرض اخیر وابا کردن آخضرت مرفظ انی بر العدیق در امامت غیری واس قصه متواتر است و فقهای صحابه مثل عمر و علی رضی الله عنما استدلال کردن باین استخلاف برخلیفه بودن انی بکر العدیق رضی الله تعالی عنه وسائر صحابه سکوت کردند و سلیم نمودند- پس مسئله مجمع علیه گشت و دلالت ایس قصه بالیقین ثابت شد-

(قرة العينين في تفضيل الشيمين ص٢-٥ طبع قديم، مطبع بجتبائي، وبلى از شاه ولى الله محدث والوي)

یعنی اپنے مرض الوفات کے آخری ایام میں جناب نبی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا حضرت ابو بکر صدیق رضائی، کو امامت صلوۃ کے لیے خلیفہ بنانا اور آنجناب صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا کسی دو سرے محض کی امامت صلوۃ سے تصریحاً انکار فرمانا "متواترات" میں سے ہے۔ پھر فقہاء صحابہ کرام رضی الله عنهم مثلاً حضرت عمرفاروق اور حضرت علی المرتفیٰی رضی الله تعالی عنه کے اور حضرت علی المرتفیٰی رضی الله تعالی عنه کے اس کے خلیفہ ہونے پر استدلال کیا ہے اور باتی تمام صحابہ کرام رضی الله تعالی عنه کے کرام رضی الله تعالی عنه کے اس پر سکوت اختیار کیا اور تسلیم کرلیا۔

پس اس طرح مید مسئله مجمع علیه اور متنق علیه ہوگیا اور اس واقعه کی دلالت بالیقین خابت ہوگئی۔

حاصل کلام یہ ہے کہ مندرجات بالا کی روشن میں واضح ہوا کہ دور نبوت کے آخری او قات میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کے امامت نماز کے فرائض سرانجام دینے میں ان کی خلافت بلا فصل کی طرف واضح اشارہ ہے اور واقعہ

قرطاس کا پس منظر معلوم کرنے کا عمدہ قرینہ ہے اور اس کی طرف اس میں صحیح رہنمائی پائی جاتی ہے۔

#### ازاله شبهات

----- (1) -----

واقعہ قرطاس سے خالفین نے محلبہ کرام رضی اللہ عنم خصوصاً حفرت عمر رضی اللہ تعالی عند پر چند اعتراضات وارد کیے ہیں ان کے ازالہ کے لیے ذیل میں کلام پیش خدمت ہے:

ایک اعتراض میہ ہے کہ مرض الوفات میں جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم امت کے لیے ایک ضروری تحریر لکھوانا چاہتے تھے جس کی موجودگی میں امت مسلمہ مجھی محمراہ نہ ہوتی۔ لیکن مجوجب بعض روایات حضرت عمر بن الخطاب رضائین، نے حسب ناکت اب المله کما اور اس تحریر سے مانع ہوئے اور اس طرح انہوں نے سنت نبوی کو رد کر دیا اور اپنے پیغیبر ساتھا ہے کے نافرمان ہوئے اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنم جو ان کے ہمنوا تھے، وہ بھی اسی زمرہ میں شامل ہوئے۔

#### الجواب

- O واقعہ قرطاس کے موقع پر اس مجلس میں جو گفتگو ہوئی اس کی واقعہ کے مطابق صیح تفصیل معلوم نہیں۔ معرض خفا میں ہے جو پچھ عام روایات سے دستیاب ہو تاہے اس کے اعتبار سے یہ کلام کیا جا رہا ہے۔
- ایک بات تو یہ ہے کہ اہم اعتراض کا دارو مدار حضرت عمر مخالفہ، پر ہے، لیکن واقعہ قرطاس کی بعض روایات میں حضرت عمر مخالفہ، کا نام تک ہی فدکور نہیں اور حسب اکتاب الله کے کلمات کا ان سے صدور ہی نہیں ہوا جیسا کہ مسند ابی یعلی کی روایت میں ہے اور اس کو ابتداء بحث میں درج کردیا ہے تو پھر الی صورت

میں طعن بذا قائم کرنا بے جاہے۔

اور بعض روایات کے مطابق اگر حضرت عمر بدیاتین، نے ندکورہ کلمات فرمائے ہیں تو وہ آنموصوف وہ اللہ نے جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے شدت مرض کی حالت کے پیش نظر ذکر کیے تھے اور طبع مبارک کی رعایت مقصود خاطر تھی۔

چنانچہ علماء نے لکھاہے کہ

انما قصد عمر بن الخطاب بما قال التخفيف على رسول الله صلى الله عليه وسلم حين رآه قد غلب عليه الوجع---الخ

(ولاكل النبوة ص ١٨٨ ج ١ (لليستى)باب اجاء في حمد بان يكتب لاصحاب كتابا الخ)

مطلب بیہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے اس وقت جو کھے ذکر کیا تھا اس سے فرمانِ نبوی مائی آئی کو رد کرنا ہر گرز مقصود نہیں تھا بلکہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حالت میں تخفیف مدنظر تھی آآئکہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طبیعت میں کچھ سکون اور راحت آجائے اور تعب و شدت زائل ہو جائے۔ (بعدہ تحریر کھوالی جائے گی)

دیگر بات بیہ ہے کہ حضرت عمر رضی الله عند نے "حسبنا کتاب الله" فرکیا تھا تو بیہ کوئی غلط کلمہ تو نہیں تھا بلکہ آیت الیوم اکسلت لکے دینکے کی طرف حاضرین مجلس کو یا دوبانی کرانا اور توجہ دلانا مقصود تھا۔

یعنی دین مکمل ہو چکا ہے اور اس میں کسی قتم کی کوئی کی باقی نہیں اور اللہ تعالیٰ کی کتاب ہمارے ہاں محفوظ ہے اور ہمارے لیے کافی ہے بالفرض اگر جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم اس وقت مزید کوئی چیزنہ بھی لکھوا سکیں تو کوئی حرج نہیں۔ اگر کوئی ضروری چیز ہے تو اس کی تحریر میں ہمیں تعجیل اور جلدی کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم اپنی طبیعت میں سکون و

راحت آنے پر خود ہمیں لکھوا دیں گے۔

اور بالغرض اگر حضرت عمر جلائي، كاندكوره كلمه ذكر كرنا اس موقعه بر غلط اور معصيت تحاقو اس بر جناب ني كريم صلى الله عليه وآله وسلم برگز سكوت اختيار نه فرمات اور انكار و كلير فرما ديت كونكه بيغيركي ذات گراي كسي منكر اور معصيت بر برگز سكوت اختيار نميس فرماتي بلكه اسے رد كردي ہے۔

معلوم ہوا کہ حضرت عمر دیاتھے: کا فہ کورہ کلمہ نہ معصیت تھا اور نہ ہی کسی عناد و فساد پر ہنی تھا بلکہ نقاضائے وقت کے مطابق تھا۔

نیز حفرت عمر رضی الله تعالی عنه کے حسبنا کتاب الله کے کئے کا ہرگزیہ مطلب نہیں لیا جا سکتا کہ ہمیں اللہ کی کتاب کافی ہے تو سنت نبوی کی ضرورت نہیں۔

جیماکہ اللہ تعلق کے فرمان حسب الله ونعم الوکیل کا یہ مطلب ہرگز نمیں لیا جاسکاکہ ہمیں اللہ تعلق کلن ہے اور ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رسالت و نبوت کی ضرورت نہیں۔

مخقریہ ہے کہ حسبنا کتاب الله کے قول سے سنت نبوی کی نفی مرادلیما مرگز درست نہیں- یہ توجیہ القول بسالا یرضی به قبائله کا معالمہ کرنا ہوا۔

اور جناب نی اقدس صلی الله علیه و آله و سلم نے حاضرین مجلس کو کاغذ قلم دوات لانے کا تحکم فرملیا تو اس میں خود حضرت علی المرتضی و فالین بھی موجود و شامل تھے اور آپ و فالین بھی قلم و قرطاس نہیں لائے۔ للذا اگر اس تھم کی نافرانی کا اعتراض ہے تو سب حاضرین مجلس صحابہ بر ہے بلکہ حضرت علی المرتضی و فالین خود فرماتے ہیں کہ جناب نی اقدس صلی الله علیه و آله و سلم نے مجھے طبق (قرطاس) لانے فرماتے ہیں کہ جناب نی اقدس میلی الله علیه و آله و سلم نے مجھے طبق (قرطاس) لانے کے لیے ارشاد فرمایا تاکہ اس میں وہ بات تحریر کردیں جس سے امت آپ صلی الله علیه و آله و سلم کے بعد محمرای میں نہ پڑ جائے۔

--- عن على بن ابي طالب رضى الله عنه قال أمرني

النبى صلى الله عليه وآله وسلمان آتيه بطبق يكتب فيه مالاتضل امته من بعده --- الخ-

(مستد المام احد ص ٩٠ الجزو الاول تحت مستدات حضرت على ولي الني: الادب المفرد للجفارى رحمته الله عليه مسمر البدايد لابن كثير رحمته الله عليه ص ٢٦٠ باب حسن الملك طبع معر البدايد لابن كثير رحمته الله عليه ص ٩٣٨ ج٥٠ تحت احتضاره و وقاعة من الملكة عليه ص ٩٣٨ ج٥٠ تحت احتضاره و وقاعة من الملكة المنادة و المادة المادة و المادة المنادة و المادة و المادة المادة و ال

چنانچہ اس صورت میں قرطاس لانے کی ذمہ داری حضرت علی المرتضٰی رین گھٹا، پر اور زیادہ ہوئی کیونکہ براہ راست ان کو خصوصی حکم ہوا تھا جبکہ حضرت عمر رہی گھٹے، کو اس فتم کاکوئی حکم الگ ارشاد نہیں فرمایا گیا۔

ان حالات میں اگر قرطاس پیش نہیں کیا گیا تو نافرمانی کے ارتکاب کا اعتراض (العیاذ باللہ) سب پر واقع ہوگا۔

O جناب نی کریم صلی الله علیه و آلمه وسلم اگر کوئی واجب و لازم فرمان کلموانا چاہتے تھے تو یوم الجمیس سے دو شنبہ (یوم الوصال) تک کے او قات میں نہ آنجناب صلی الله علیه و آلمه وسلم نے لکھوایا اور نہ بی حضرت علی المرتقلی وفائقی سمیت کی دیگر الل بیت وفائقی، وصحله کرام رضی الله عنهم نے لکھوایا - طالا تکه ان او قات میں حضرت عمر رضی الله تعالی عنه مروقت تو مانع بن کر موجود نہیں رہے - یمال شاہ عبدالعزیر "فرماتے ہیں کہ --- "در این جاعمرونی الله تحالیہ کا حاضر بود کہ از نولیا بندن وصیت نامہ خالفت کرد - "

(تحفه اثنا عشره من ٢٩١ تحت مطاعن فاروقي، آخر طعن اول مطبع لامور)

يه چيزي لائق غور اور قابل توجه بي-

یمال سے معلوم ہو تا ہے کہ اصل میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کوئی واجب امر تحریر نہیں کرانا چاہد تھے یا آگر پہلے یہ خیال تھا تو بعد میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی رائے مبارک پیل تبدیلی آگی اور آپ سائی ایک نے تحریر کرائے کی ضرورت نہیں خیال فرائی۔
کی ضرورت نہیں خیال فرائی۔

بالفاظ دیگر جناب نی اقدس صلی الله علیه وآله وسلم کی رائے کے ساتھ حضرت عمر جلائی: کی رائے کی موافقت پائی گئی- الله آنجناب صلی الله علیه وآله وسلم نے اس تحریر کو ملتوی کر دیا-

اس واقعہ سے حطرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کی اصابت رائے اور فقابت فی الدین کی تائید پائی جاتی ہے۔ یہ مخالفت نہیں ہے بلکہ ان کی دینی بصیرت اور قم و فراست کی علامت ہے اور اس واقعہ کو موافقات عمر میں شار کیا جا سکتا ہے لیکن مخالفین نے الٹا اس کو اعتراض کا رنگ دے دیا ہے۔ بچ ہے کہ ہنر بچشم عداوت بزرگ ترعیب است۔

#### ----- (r) -----

مخالفین کی طرف سے یمال دو سرااعتراض یہ ہے کہ بعض محابہ رہائی ہے، اور حضرت عمر رہائی ہے نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے حق میں ہجران (بذیان) کی نسبت کی اور کمااہ حراست فی ہموہ۔

یہ شان رسالت میں کمال گتاخی ہے جس کے بیہ لوگ مرتکب ہوئے کیونکہ جران لیعنی (ہزیان) کے معنی اختلال ذہنی کی وجہ سے پریشان کلام کرنے کے ہیں۔

 اولاً یہ بات معلوم ہونی چاہیے کہ مذکورہ قول حدیث کی بعض روایات میں پایا بی نہیں جاتا۔

اور جن روایات میں رہ بکلمہ پایا جاتا ہے، وہاں قالوا (صیعه جمع فد کر عائب) کے ساتھ پایا جاتا ہے۔

یعنی (حاضرین مجلس) نے کہا کسی ایک فرد نے نہیں کما۔ فامذا اس قول کے قائل ان روایات کے اعتبار سے ایک آدمی نہیں بلکہ اس کے قائل متعدد حضرات ہیں۔

چنانچ کلمه اهد حدا استفهدوه کا صرف حفرت عمر دالین، کی طرف انتساب

كرك كتافى كالزام لكانا بالكل غلط اورب جا موا-

اس موقع کی جن روایات میں اهد حرااستفهدوه کا کلمه پایا جاتا ہے وہاں عد ثین ذکر کرتے ہیں کہ هدور بهدر کے معنی فراق اور جُدائی کے ہیں اور پہل صحابہ کرام اپنے ہم مجلس دیگر صحابہ سے ای فراق اور جدائی کے معنی میں کلام کرتے ہوئے کہ رہے ہیں کہ کیا جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہم سے جدا ہو رہے ہیں؟ ان سے وریافت کیجے!!

نیز هدر به حر کے معنی بزیان لینی مرض کی شدت میں اختلال ذہنی کی وجہ سے کلام کرنا بھی لغت میں بایا جاتا ہے۔ لیکن ان روایات کی بنا پر جناب نی اقدس صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے بزیان کی نسبت کرنا ممنوع ہے اور شان نبوت سے بدید ہے، کیونکہ جناب نی اقدس صلی الله علیہ وآلہ وسلم صحت و مرض دونوں حالتوں میں معموم اور مامون ہیں۔

چنانچ این جر"نے "فتح الباری" میں تصریح کردی ہے کہ

--- وقوع ذالك من النبى صلى الله عليه وسلم مستحيل لانه معصوم في صحته ومرضه لقوله تعالى وماينطق عن الهوى-

(فتح البارى لاين تجرالعسقاني ص ٥٠٨ج ٨، بلب مرض النبي مرَّ اللهُ الووقاته) المعتدي للترث من المستقاني من منات ( حدث من

O علاء کرام کھتے ہیں کہ بعض روایات کے مطابق جن حضرات سے اهمدرا استفہدوہ کا قول صاور ہوا تو انہوں نے یہ قول بطور استفہام انکاری کے استعال کیا ہے (لینی استفہام تقریری نہیں) مطلب یہ ہے کہ جن حضرات نے بھی یہ کلمہ کما ہے' انہوں نے بڑیان کے انکار کے طور پر ذکر کیا ہے۔ اثبات کے طور پر نہیں ذکر کیا ہے۔ اثبات کے طور پر نہیں ذکر کیا اور اس کلمہ کے قائل وہ حضرات تھے جو تحریر تکھوانے کے حق میں تھے۔ یہ حضرات اپنے دیگر صاحبان کے قول کو رو کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بڑیان ہرگز نہیں ہوا بلکہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے علیہ وآلہ وسلم کے

ارشاد کے مطابق ہمیں قرطاس پیش کرنا چاہیے۔

یمال سے معلوم ہوا کہ اس کلمہ کے قائل حضرت عمر میں اللہ: ہرگز نہیں تھے کیونکہ آپ میں اللہ: تو اس وقت تحریر لکھوانے کے حق میں نہیں تھے۔

بالفرض اكريمال اهمحوااستفهموه سے مراد بديان اور استفهام تقريرى ليا جائے تو كلمه استفهموه كى وجه سے عبارت بے جو أور ب ربط موجاتى ہے-

یعنی جو مخص بزیان میں مبتلا ہو اس سے کوئی بات دریافت کرنا بالکل بے جا اور سیر

ہے سود ہے۔

لبندا يهال استفهام تقريري مرادلينا بركز درست نهين-

اس مقام میں علامہ کرمانی نے شرح بخاری شریف میں امام النواوی کا قول ذکر کیا ہے، لکھتے ہیں کہ

--- قال النواوى رحمته الله عليه هو (اهجر) بهمزه الاستفهام الانكارى اى انكروا على من قال لاتكتبوااى لا تحعلوا امره كامر من هذا فى كلامه --- او هو من الهجر ضد الوصل اى هجر من الدنيا واطلق بلفظ الماضى لما راوه فيه من علامات الهجر من دار الفناء -

(شرح البغاري الكرماني ص ٩٣٥٥ ج٩٦ باب مرض النبي سأتيكي ووفاية)

مطلب یہ ہے کہ امام النواوی" فرماتے ہیں کہ یمال لفظ اهمدر استفہام انکاری کے ساتھ مستعمل ہے یعنی جو محلبہ تحریر تکھوانے کے حق میں نہیں تھے، ان کارد کرتے ہوئے دیگر محلبہ کرام سے کمہ رہے ہیں کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم کے معالمہ کو اس محض کی طرح نہ بنا دیا جائے جو ذہنی اختلال کی وجہ سے غیر متوازن کلام کرتا ہے۔

یا بیہ کلمہ همدر (جدائی، فراق، ہجرت) کے معنی میں ہے جو وصل کی ضد ہے اپنی کیا آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس دنیا فانی سے ہجرت فرما رہے ہیں؟؟

لفظ ہے۔ کا فعل ماضی سے اطلاق اور استعال کیا ہے کیونکہ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے لیے اس دار فانی سے جرت کے علامات وہاں نظر آ رہے تھے۔

#### حاصل كلام

یہ ہے کہ اول تو سے کلمہ اھے ہر تمام مرویات میں نسیں پایا جاتا بلکہ بعض روایات میں ہے۔

پھر جمال میہ کلمہ مروی ہے وہاں صیغہ جمع ہے، واحد سے نہیں تو اس کا قائل مخض واحد نہ ہوا۔

نیز اس کلمہ کا جدائی و فراق والا معنی محدثین نے مراد لیا ہے، اس کے ہذیان والے معنی مراد لینے سے حاضرین مجلس انکار کر رہے ہیں بلکہ اس معنی کے مراد لینے سے روایت کی عبارت بے ربط اور بے جوڑ ہو جاتی ہے۔

شروح بخاری فتح الباری و کرمانی وغیرہ نے روایت کے مفہوم و مضمون کو اس طرح درج کیاہے جیسا کہ مندرجات گزشتہ میں واضح کیا گیاہے۔

مخضریہ ہے کہ مندرجات بالا کی روشنی میں یہ اعتراض حضرت عمر منالقیٰ پر وارد کرنا بالکل غلط ہے اور ان کو ان کلمات کا قائل قرار دینا کسی طرح بھی ورست نہیں۔

#### ----- (**r**) -----

تیرا اعتراض اس موقع پر مخالفین محابہ کی طرف سے یہ قائم کیا جاتا ہے کہ مجلس ہدا میں حاضرین محابہ رضی اللہ عنہم نے جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا احترام محوظ نہیں رکھا اور آل جناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سامنے اختلاف اور تنازع کرتے ہوئے آوازیں بلند کیں اور وہ لوگ علم خداوندی کی خلاف ورزی کرتے ہوئے شرعاً ناجائز امر کے مرتکب ہوئے۔ اسی وجہ سے جناب نبی کریم صلی

الله عليه و آله وسلم في انسي ارشاد فرايا كه قومواعني "مير عياس عائد جادً-" جواباس كم متعلق ذكر كياجا آب كه

اصل بات یہ ہے کہ کسی مسئلہ پر اختلاف رائے کا اظمار کرنا فی نفسہ کوئی فتیج فعل نہیں ہے۔ دورِ نبوت میں مختلف مسائل پر رائے کا اختلاف ہو تا رہا اور پھر اظمار رائے کے موقع پر غیر شعوری طور پر آواز کا بلند ہو جانا ایک فطری امرہے اور قابل طعن نہیں۔

اس موقع پر بھی ہی صورت پیش آئی اور آوازیں غیر شعوری طور پر بلند ہوئیں لیکن میہ چیز قصد اور بالارادہ ہرگز واقع نہیں ہوئی۔

اس سلسلہ میں نصوص قرآنیہ اور آداب مجلس نبوی صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کے پیش نظر تھے اور وہ ان پر بیشہ عمل در آمد کیا کرتے تھے۔

اس چیز پر حدیث شریف میں بعض واقعات بطور شاہد کے پائے جاتے ہیں' چنانچہ "المصنف لعبد الرزاق" میں حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کا ایک واقعہ اس طرح لکھاہے کہ

معجد نبوی میں ایک روز حضرت عمر من النی، تشریف فرما تھے ای اثناء میں ایک فخص نے مسجد بندا میں آواز بلند کی تو حضرت عمر من النی، نے اسے بلا کر دریافت فرمایا کہ تو کس قبیلہ سے تعلق رکھتا ہے تو اس شخص نے جواب دیا کہ میں قبیلہ بنو ثقیف سے موں۔ آپ من النی، نے بوچھا کہ تو کون سے علاقے سے ہوں۔ آپ من النی، نے بوچھا کہ تو کون سے علاقے سے ہے تو اس نے کہا کہ میں علاقہ طاکف کا رہنے والا ہوں تو اس پر حضرت عمر من النی، نے فرمایا:

قال اما انك لو انك كنت ليمنى اگر تو مارے مارے اس شر من اهل بلدنا هذا لا وجعتك (ميند منوره) سے ہو آتو يس تجھے سزا ديتا-ضربا- ان مسحدنا هذا لا تاعدہ يہ ہے كہ مارى اس معجد نبوى يس يرفع فيه الصوت- آواز بلند نہيں كى جاتى-

(المصنف لعبدالرذاق ص ٢٣٨- ٣٣٨، جلد اول باب اللغط ورفع الصوت في المسجد)

(۲) ای مفهوم کی ایک دیگر روایت "بخاری شریف" میں ہے۔ اس میں سائب بن بزید کا واقعہ اس طرح درج ہے کہ سائب بن بزید کہتے ہیں کہ

لینی میں ایک روزمسجد نبوی میں کھڑا تھا --- كنت قائما في کہ میری طرف کسی صاحب نے کنگری المسجد فحصبني رجل تچینکی- میں اس کی طرف متوجه ہوا تو وہ فنظرت اليه فاذا هو عمر بن حضرت عمرين الخطاب رضي الله تعالى عنه الخطاب فقال اذهب فاتنى تھے۔ آپ نے مجھے فرمایا کہ جاؤ اور ان بهذين فحئته بهما فقال دونوں فخصوں کو میرے یاس لاؤ الخ-ممن انتما ومن اين انتما قالا ( بخاری شریف ص ۲۵ جلد اول ، باب رفع من إهل الطائف قال لوكنتما الصوت في المسجد ، طبع و بلي) من اهل البلدلاوجعتكما ترفعان ااصواتكما في

مسحدرسول الله الفلائية -فركوره بالاواقعات سے به بات واضح ہے كه حضرت عمر رضى الله عنه مسجد نبوى ميں خود بھى آواز بلند نهيں كرتے تھے اور دو سرول كو بھى آواز بلند كرنے سے منع فرماتے تھے۔

ان قرائن کی روشن میں یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ محلبہ کرام رضی اللہ عنهم بیشہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مجلس کے آداب کو پوری طرح ملحوظ رمھتے تھے۔

فلمذا واقعہ قرطاس کے موقع پر بھی حاضرین مجلس صحابہ کرام النظیمی نے الراب کو ترک نہیں کیا اور کوئی خلاف ادب بات ان سے قصدا صادر نہیں ہوئی۔

جن روایات میں آوازیں بلند ہونے کا ذکر پایا جاتا ہے تو اس کا محمل ہیہ ہے کہ شرکائے مجلس سے بیہ فعل غیرارادی طور پر مرزد ہوا اور بعض دفعہ گفتگو کی مجالس میں غیر شعوری طور پر اس طرح رفع صورت پایا جاتا ہے۔ البتہ قصدا و اراد تا الیا نہیں ہوا۔

پراس پر معترض کتے ہیں کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قوموا عنی کیوں فرمایا؟ تو اس کے متعلق معلوم ہونا چاہئے کہ یہ کلمہ (قوموا عنی) جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا تو کسی خاص فرد کے لیے تو نہیں تھا۔ سب حاضرین کے لیے ہوگالیکن اصل بات یہ کہ یہ حکم وقتی اختلاف کو ختم کرنے کے لیے فرمایا تھا۔ مقصد یہ تھا کہ آپ اس بات کو ترک کرویں اور چھوڑ دیں۔

اس پر قرید یہ ہے کہ قوموا عنی کا اطلاق ایسے مواقع میں حدیث میں مستعمل ہے مثلا:

مطلب یہ ہے کہ تم قرآن مجید کی تلاوت کرتے رہو جب تک کہ تم پر دل جمتی رہے اور جب تم آگنا جاؤ تو اس کو ترک کردواور چھوڑدو۔

قال النبى صلى الله عليه وسلم اقراو القران ما ائتلفت عليه قلوبكم-فاذا اختلفتم قومواعنه-

(بخاری شریف ص ۴۹۵ ، ۴۲ کتاب الاعتصام باب کرامیته الاختلاف، طبع اول، بخاری شریف ص ۷۵۷ ، ج۴ باب۴ اقراؤ القرآن ما متلفت قلو بکم، طبع و بلی)

یمال قوموا عنه کے الفاظ بیں اور اس سے اس عمل اور بات کا ترک کر وینا مراد لیا جاتا ہے۔ بالکل اس طرح واقعہ قرطاس کی روایت میں قوموا عنی سے بھی یمی مراد ہے کہ اس اختلاف والی بات کو چھوڑ دو اور ترک کردو۔

مزید اس پر ایک دیگر قرینہ ہہ ہے کہ واقعہ قرطاس کی بعض دیگر روایات میں قوموا عنی کے الفاظ کی بجائے دعونی اور درونی کے الفاظ پائے جاتے ہیں جن سے بات کو ترک کر دینے اور چھوڑ دینے کا مفہوم بالکل واضح ہے۔

پس ان قرائن سے قوموا عنی کا مفہوم متعین ہو جاتا ہے اور واضح ہوتا

ہے کہ قوموا عنی کے معنی "اٹھ کر چلے جاؤ" برگز مراد نہیں بلکہ اس مقام میں اس کامعنی "بات کو چھوڑ دو اور ترک کردو" درست ہے۔

#### حاصل كلام

یہ ہے کہ مندرجات بالاکی روشنی میں اعتراض ہذا بالکل زائل ہو جاتا ہے اور صحابہ کرام رضی اللہ عنم سے آنجناب صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم کے ادب و احترام کے خلاف کوئی فعل سرزو نہیں ہوا اور صحابہ کرام رضی اللہ عنم جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی نافرمانی کے ہرگز مرتکب نہیں ہوئے۔

#### آخر كلام

واقعہ قرطاس کے متعلق صحابہ کرام رضی اللہ عنم پر جو اعتراضات قائم کے جاتے ہیں، ان کے ازالہ کے لیے گزشتہ صفحات میں کوشش کی گئی ہے اور واضح کر دیا ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم خصوصاً حضرت عربی اللہ نے اپنے بیغیر کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کوئی نافرمانی ہرگز نہیں کی اور نہ ہی واقعہ ہذا میں خلافت مرتضوی مطلوب تھی بلکہ واقعہ قرطاس میں جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیش نظر اپنی قائم مقای و نیابت اور امت کی امامت کا اہم مسئلہ تھا جے آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیش نظر اپنی قائم مقای و نیابت اور امت کی امامت کا اہم مسئلہ تھا جے آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان کے مطابق قدرت نے اسے اسلوبی سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان کے مطابق قدرت نے اسے اسلوبی سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان کے مطابق قدرت نے اسے مکمل کر دیا اور اس کی شکیل میں صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم نے پوری اطاعت اور فرمانبرداری کا ثبوت دیا اور حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ کی امامت و خلافت کو تسلیم کر لیا۔

رضى الله عنهم ورضواعنه-

#### اختام بحث بصورت جائزه

واقعہ قرطاس کی روایت پر بصورت جائزہ کے یہاں چند کلمات درج کئے جاتے بیں جو اللِ علم کے لیے قابلِ توجہ ہوں گے اور اہلِ بصیرت کے لیے لائق غور ہوں گے اور غور و خوض کرنے کے بعد اصل مسئلہ کے حل کرنے میں معین ثابت ہوں گے اور رفع طعن میں مفید ہوں گے۔ (بعونہ تعالی)

واقعہ ہذا کے متعلق جن روایات سے مخالفین طعن قائم کرتے ہیں وہ عموماً عبداللہ بن عباس مخالفیہ سے مروی ہیں اور این عباس مخالفیہ اس وقت کم س سنے ' ہیں' کم و بیش ساا۔۱۲ برس عمر ہوگی لینی اکابر حضرات کے سامنے ایصاغر میں ہی شار ہوتے تھے۔

لیکن اس واقعہ کی جو روایات دیگر اکابر صحابہ کرام دین اللہ: مثلاً حضرت علی المرتضی دین اللہ: ، جابر بن عبداللہ دین اللہ: ، عبدالرحمٰن بن ابی بکر دین اللہ: ، حضرت عائشہ صدیقہ اللہ غیرہم سے مروی ہیں۔ ان میں قابلِ اعتراض اشیاء بالعموم مفقود ہیں اور ان روایات پر عام طور پر اعتراضات نہیں کئے جاتے، اور بالفرض اگر کوئی بات قابل اعتراض ہے بھی تو نمایت کمزور ہے کوئی وزنی چیز نہیں۔

البتہ حضرت عبداللہ بن عباس وہ اللہ ہے مروی واقعہ قرطاس کی روایات کو ایک سرسری نگاہ سے دیکھا جائے تو اس میں رواۃ کی تجبیرات نے عجیب اضطراب پیدا کر دیا ہے اور عام ناظر کو پریشانی میں ڈال دیا ہے۔ بعض مقامات میں وہ کچھ ذکر کرتے ہیں تو بعض دیگر مواقع میں کچھ اور بیان کرتے ہیں، چنانچہ اس چیز کا مختمر تذکرہ ذیل میں چیش کیا جاتا ہے:

- (۱) مثلاً ابن عباس کابست گرید کرنا بعض روایات میں منقول ہے اور کثرت سے ائک بار ہونا ندکور ہے اور بعض ویگر روایات میں یہ چیز نہیں پائی جاتی بلکہ رونے کا ذکر تک موجود نہیں۔
- (٢) اور بعض مرویات ابن عباس رض شنه میں اختلاف رائے کرنے والوں میں

حفرت عمر من الليز، كا نام بالا جاتا ہے اور حسب اكتباب الله كا قول ان سے منقول ميں اس امركا كچھ تذكرہ نہيں۔

س) بعض مرویات عبداللہ بن عباس رضافتہ، میں پایا جاتا ہے کہ اهم ہویا یہ ہے۔ کے کلمات بعض حاضرین مجلس سے صادر ہوئے۔

اور بعض ویگر روایات میں ان کلمات کے صادر ہونے کا ذکر تک مفقود ہے۔
اور کسی نے یہ الفاظ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے حق میں نہیں کے۔
(۳) چھراین عباس رہ الفیز، کی بعض روایات میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم
کا قول قوم وا عنی کا ذکر موجود ہے اور ان کی ہی دیگر مرویات میں اس قول کے بجائے دیگر فرمانِ نبوی پایا جا تا ہے۔

---دعونى فالذى انافيه حيرمما تدعونني اليه-

ان كلمات مين كوئى قابلِ اعتراض بات بى نهين-

(a) نیزای طرح ابن عباس معالی در الله کی بعض روایات میں ان کا قول آتا ہے کہ

---انالرزيه كل الرزيه ماحال---الخ

اور ان کی دیگر مرویات میں اس کا کچھ ذکر تک ندارد اور نہ کسی رزیت و بلیت کا تذکرہ کیا ہے اور نہ اس بات کو مصیبت سے تعبیر کیا ہے۔

ابن عباس رمنی شنز، کی ان روایات کے الفاظ کا بیہ تنوع و تفرق اور باہم عبارات کا تخالف و تعارض بہت قابل توجہ ہے۔

نیز اگرچہ روایت بالمعنی عام مروج ہے تاہم عبارات میں ایسا تفاوت و تضاد پایا جانا جس سے مقصد اور مطلب میں قصور آ جائے، کماں تک درست ہے؟؟ حالا نکہ ان روایات میں یہ واقعہ ایک ہی ہے اور ناقل واقعہ ایک ہی ہے۔

۔ اور ازواج مطمرات اور دیگر اکابر شرکائے مجلس اپنی روایات میں ابن عباس والی قابل اعتراض چیزوں کا ذکر تک نہیں کرتے۔

بلکه ان حضرات (ازواج مطهرات ہوں یا دیگر اکابر صحابہ رضی اللہ عنهم) کی

مرویات جو اس موقعہ سے متعلق ہیں، ان میں ابن عباس والی روایات کا تمام مضمون نمیں پایا جا آ اور نہ ان کے ساتھ کوئی تائیدی پہلو لکاتا ہے۔

ندکور حضرات کی اس موقعہ کی مرویات کتابوں میں موجود ہیں اور ان میں سے بعض کو ہم نے موقعہ بموقعہ بمال ورج بھی کیا ہے، لیکن ان میں بیہ قابل طعن مضمون اور قابل اعتراض منہوم نہیں پایا جاتا جو ابن عباس کی روایات نے بیان کیا

اندریں حالات ندکورہ تمام امور پر نظر کرنے سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس دخی ہے قرطاس کا اصل واقعہ بیان کیا اور موقع کی صورت حال ذکر کی جیسا کہ مند انی بعلی کی روایت میں ندکور ہے اور اس کو ہم نے واقعہ قرطاس کی ابتدا میں اپنے موقع پر درج بھی کردیا ہے۔

کیکن بعد میں راوبوں نے اور واقعہ ہذا نقل کرنے والوں نے اس کو بہت کی بیشی کے ساتھ منطل کیا اور آگے چلا دیا۔

بعض دفعہ کچھ بیان کیا اور دیگر موقع پر اس میں قابل اعتراض اشیاء کا اضافہ کر دیا۔ اس طرح اصل واقعہ میں رواۃ کی طرف سے قابل طعن چیزوں کا اوراج پایا گیا۔

مختریہ ہے کہ واقعہ قرطاب کی روایت پر نظر انصاف ڈالنے سے میں چیز ثابت ہوتی ہے کہ واقعہ ہذا کے معرین کی مختلف تعبیرات کی بنا پر اس میں قابل اعتراض چیزیں شامل ہوگئی ہیں، ورنہ اصل واقعہ میں کوئی قابل طعن چیز نہیں۔



# الحمدلله وكفى --- والسالم على سيدنامحمد وآله وصحبه وسلم

# تصديق ايماني مين شك كاطعن

شیعہ کی طرف سے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ پر ایک اعتراض وارد کیا جاتا ہے جس کا تعلق معاہدہ صلح حدیبیہ سے ہے۔ صلح حدیبیہ چھ ہجری کے موقع پر جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کفار کمہ کے ساتھ مصالحت اور صلح کی جو شرائط طے فرمائیں، ان کی ظاہری صورت میں مسلمانوں کی کمزوری اور کفار کا تفوق اور غلبہ نظر آتا تھا۔

اس چیز کو د کمی کر صحابہ کرام النہ علی بیثان تھے۔ خاص طور پر حضرت فاروق اعظم من اللہ اس مسئلہ میں بہت مضطرب ہوئے۔

چنانچہ بعض روایات میں ندکور ہے کہ اس وقت حضرت عمر من التی نے یہ قول کیا کہ

یعن حضرت عمر می الله کی الله کی دخرت عمر می الله کی دسم! مجھے آغاز اسلام سے لے کر بھی شک نہیں ہوا تھا، مگر آج کے دن۔

والله ما شككت منذ سلمتالايومئذ- مندرجہ بالا کلمات سے مخالفین محابہ نے بیہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرت عمر در الٹنے، کو شک فی النبوۃ ہو گیا تھا جو ضعف ایمان کی علامت ہے اور نفاق کی نشانی ہے۔

چنانچہ ایک رسالہ "یاد فاروق" میں شیعہ صاحبان نے حضرت عمر میں اللہ: پر طنز کرتے ہوئے "حضرت فاروق کی تصدیق ایمان" کے عنوان کے تحت مذکورہ بالاطمن وارد کیا ہے اور ان کو مفکوک الایمان ثابت کرنے کی سعی کی ہے۔

#### الجواب

واقعہ حدیبیہ ۲ ہجری میں پیش آیا تھا۔ صلح حدیبیہ سے متعلق جو صحیح روایات ہیں، وہ مندرجہ ذیل مقامات میں ملاحظہ کی جا سکتی ہیں:

- (١) بخارى شريف--- جلد اول، كتاب الشروط، باب الشروط في الجماد، طبع دبلي-
  - (r) مسلم شريف--- جلد ثاني باب السلح في الحديبي-

اور دیگر حدیث و سیرت کی کتابوں میں بھی واقعہ بذا پایا جا تا ہے-

بخاری و مسلم کی فدکورہ بالا روایات میں حضرت عمر رضائین، کی پریشانی اور اضطراب کا ذکر موجود ہے لیکن معترضین کی طرف سے پیش کردہ قابل اعتراض کلمات والله ما شکک منذ اسلمت الا یومند- ان صبح روایات میں ہرگز موجود نمیں۔

اس مقام میں حضرت سیدنا عمر ضافتہ، کا جو اضطراب اور پریشانی پائی جاتی ہے،
وہ دینی حمیت اور ملی خیر خواہی کی وجہ سے ہے کیونکہ فریقین (اہلِ اسلام، کفارِ مکہ)
کے مابین مصالحت اور معاہرہ الی شروط پر طے ہوا تھاجن میں اہلِ اسلام کا پہلو بظاہر
مغلوب نظر آ تا تھا اور کفار کے حق میں سے شرائط بظاہر بہت مفید اور نفع بخش معلوم
ہوتی تھیں۔ الی مغلوبانہ شرائط کو دکھے کر حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کو دینی حمیت
اور ملی غیرت کی بنا پر پریشانی کا لاحق ہونا جبلی اور فطری امرتھا لیکن حضرت عمر من اللہ فی

کو اسلام یا نبوت و رسالت میں ہرگزشک نہیں ہوا۔ جیسا کہ ہم آئندہ سطور میں اس پر قرائن و شواہد ذکر کر رہے ہیں۔ اس چیز کو شار حین حدیث نے ان روایات کے تحت مفصل ذکر کیا ہے۔ ملاحظہ ہو:

فتح البارى شرح بخارى ص٣٦٥ ج٥٠ باب الشروط فى الجماد والمعالحه مع الل الحرب-

مخضریہ ہے کہ معاہدہ بڑا کے اہل اسلام کے حق میں مصالح اور فوا کد باعتبار انجام علم خداوندی میں مستور تھے اور بظاہریہ مغلوبانہ شرائط اہل اسلام کے حق میں مفید نظر نہیں آتی تھیں۔ ان ظاہری حالات کو دیکھ کر حضرت عمر مخالفہ کا مضطرب ہونا کمال ایمان کی علامت ہے لیکن مخالفین صحابہ نے اس چیز کو زوال ایمان کی نشانی قرار دیا ہے۔ (یاللعجب)

#### قرائن وشوابد

حضرت عمر وخل فيز، كى اس معامله مين پريشانى پر درج ذيل قرائن و شوامد موجود

اولاً قرینہ بیہ ہے کہ اس موقعہ پر اضطراب کی حالت میں حضرت عمر وہالٹے: حضرت ابو بکر صدیق وہالٹے: کے ہاں تشریف اائے اور اپنی پریشانی کا اظہار فرمایا تو حضرت ابو بکر صدیق وہالٹے: نے فرمایا: انبی اشہد انبه رسول الله تو جواب میں حضرت عمر وہالٹے: نے بھی میں ذکر کیا کہ انبی اشہدانیہ رسول الله-

مطلب میہ ہے کہ حضرت عمر من التین اس معاہدہ کی شرائط کا ذکر کر رہے تھے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے الی مغلوبانہ شرائط کس طرح تسلیم فرائس بین کریم صلی اللہ علیہ وقالہ واللہ کار مفید فرائس بین حضرت عمر من التین انہیں آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رسالت و نبوت میں جرگز شک و شبہ نہیں تھا۔ ای لیے آپ منی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رسالت و نبوت میں جرگز شک و شبہ نہیں تھا۔ ای لیے آپ منالتہ کا نہ کورہ کلمات شمادت

ے اقرار رسالت و نبوت کی تصدیق فرمائی۔

انیا قرینہ یہ ہے کہ اس مقام کی روایت میں نہ کور ہے کہ معاہرہ جب طے ہوگیا تو صلح نامہ کی تحریر پر اہلِ اسلام کی جانب سے حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر عضرت علی المرتضٰی اور حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنهم اجمعین نے بطور شاہر کے دستخط فرمائے جبکہ کفار مکہ کی طرف سے مکرز اور سہیل وغیرہم نے دستخط کیے اور حضرت علی المرتضٰی وہی ہیں، معاہدہ بندا کے تحریر کرنے والے تھے۔ یہ چیز بھی ان حضرات کے کمال ایمان کی تصدیق ہے اور ان کی دینی پچنگی کی توثیق ہے۔ کسی معکوک الایمان کو گواہ اور شاہر نہیں بنایا جاتا۔

(البدايه والنهايه لاين كثيرٌ ص٩٦٩ ج٣٠ تحت غزوهٔ حديبيه)

نیزیہ واضح ہو کہ فدکورہ قرائن خود اس موقعہ کی روایات میں موجود ہیں، ان واضح ثبوت پائے جانے کے بعد حضرت عمر والتی: کے ایمان اور اسلام میں شک وشبہ کرنے کا ہرگز کوئی جواز نہیں ہوسکتا۔

#### روايت كاجواب

جس روایت میں ذکورہ قابل اعتراض کلمات واللہ ما شککت منذ اسلمت الا یومفد- پائے جاتے ہیں وہ ابن جریر الطبری متونی ۱۳۱۰ سے آئی تفییر جلد ۲۹ میں سورۃ فتح کی تفییر کے تحت باسند درج کی ہے اور اس روایت کی سند میں ایک راوی ابن شماب الز ہری ہے اور روایت ذکر کرنے میں قبال الزهری قبال الزهری قبال الزهری خبال الزهری کا ابنا قول ہے اور یہ کلمات روایت میں ذہری کی طرف سے اعتراض کلمات الزہری کا ابنا قول ہے اور یہ کلمات روایت میں ذہری کی طرف سے مدرج لیمنی (درج شدہ) میں اور اصل روایت میں یہ قابل اعتراض کلمات نہیں پائے کے بلکہ اسے زہری نے روایت میں اپنی طرف سے درج کیا اور ایزاد کیا۔

نے "مطالبہ فدک" کی روایت میں بھی ادراج کیا۔

--- "قال (الزهرى) فهجرته فاطمه فلم تكلمه حتى التت-

ندکورہ بالا کلمات کا الزہری نے اپنی طرف سے ادراج فی الروایت کیا ہے (جیسا کہ ہم نے قبل ازیں اس چیز کو اپنی کتاب رحساء بینیہ صد صدیقی بحث فدک میں ص۱۲۵ تا ۱۳۸۷ پر ذکر کیا ہے)

مخضریہ ہے کہ مخالفین محابہ نے جن کلمات پر اعتراض کی بنیاد قائم کی ہے وہ کلمات اصل روایت میں موجود نہیں بلکہ راوی کی طرف سے درج شدہ ہیں اور بید راوی کا اپنا ظن و گمان ہے اور قاعدہ بید ہے کہ راوی کا ظن اور خیال دو سروں پر جست نہیں ہوتا۔

نیز معلوم ہونا چاہیے کہ ابن جریر الطبری متوفی ۱۳۱۰ھ کے بعد میں آنے والے مفسرین حضرات جنہوں نے اس واقعہ کو نقل کیا ہے اور اس میں قابل اعتراض کلمات درج کیے ہیں تو وہ عموماً الطبری سے ناقل ہیں۔

اور حافظ ابن کیر ؓ نے اپنی تقییر میں اس موقعہ کی کافی روایات ذکر کی ہیں اور آخر میں لکھا ہے کہ

--- وقد رواه ایضا عن یعنی عبدالرزاق نے معرے اور معر عبدالرزاق عن معمر عن نے الزہری سے روایت ای طرح ذکر کی الزهری نحوه و خالفه فی اشیاء ہوائی دو سرول سے مختلف ذکر کی ہیں اور ان میں وفید اغراب - ( تغیراین کیڑ ص ۱۹۷ ) اغراب ہے لین یہ روایات "غریب" ہیں اور معروف روایات کے خلاف ہیں۔

حاصل یہ ہے کہ حافظ ابن کثیرؓ نے اپنی تفییر میں اس مقام میں ان روایات کے متعلق کہا ہے کہ جن میں قابل اعتراض کلمات پائے جاتے ہیں، ان میں غرابت

ہے اور یہ روایات "غریب" ہیں-

ہم نے قبل ازیں اس روایت میں "اورج راوی" ذکر کیا ہے۔ اس صورت میں نتائج کے اعتبار سے مآل واحد ہے۔

حاصل سے ہے کہ اس مقام کی غریب روایات اور مدارج روایات میں اس قتم کے قابل اعتراض کلمات پائے جاتے ہیں جن کی بنا پر مخالفین صحابہ نے مطاعن قائم کے بیں اور اعتراض وارد کیے ہیں جبکہ اس مقام کی صحح روایات میں قابل اعتراض مواد نہیں پایا جاتا۔

#### آخرمیں

اہم بات جو تمام قرائن و شواہد پر وزنی ہے یہ ذکر کی جاتی ہے کہ

الله تعالی جل شاند نے اپنے مقدس کلام میں صلح حدیدبیہ والے صحابہ کرام رضی الله عنهم کے ایمان و اسلام کے متعلق متعدد آیات میں توثیق و تصدیق فرمائی ہے اور ان صحابہ کرام رضی اللہ عنهم میں حضرت عمر من اللہ بھی شریک و شامل ہیں ، مثلاً

- ٥ لقد رضى الله عن المومنين اذ يبايعونك تحت
   الشجره---الخ
  - 0 والزمهم كلمه التقوى وكانوا احق بها واهلها --- الخ

لندا ان قرآنی آیات مقدسہ کی موجودگی میں کی معترض کو صحابہ کرام رضی الله عنهم خصوصاً حضرت عمر من الله عنه الله عنه خصوصاً حضرت عمر من الله عنه الله عنه عناد والا معالمہ چل رہا ہے تو مخبائش نہیں اور اگر آنموصوف رہ الله اللہ عام عناد والا معالمہ چل رہا ہے تو اس کا کوئی علاج نہیں اور یہ مرض لاعلاج ہے واللہ اللہ ادی۔

# قابلِ اعتراض روايت كاجواب

حدیث کی بعض روایات میں ایک واقعہ ندکور ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ میں تعالی عنہ کے عمد خلافت میں مال فئی او اموال بنو نفیروغیرہ کی تقسیم کے سلسلہ میں حضرت عباس اور حضرت علی رضی اللہ عنهم کا باہم تنازع ہوا اور یہ معالمہ حضرت عمر رضی اللہ عنهم کا باہم تنازع ہوا اور یہ معالمہ حضرت عمل رضی اللہ عنهم دونوں کی خدمت میں پیش ہوا تو اس وقت حضرت عباس اور حضرت علی رضی اللہ عنهم دونوں کی یہ رائے تھی کہ جو کچھ ندکورہ اموال میں سے ہمیں حصہ دیا جب آیا، ہے اس کے مطابق تقسیم کر دیئے جائیں ہارے حصوں کے مطابق تقسیم کر دیئے جائیں اور علیحدہ علیحدہ ہماری ولایت اور تصرف میں دیئے جائیں۔

چنانچه شرح السنر للبغوى میں يمى مضمون به عبارت ذيل درج ہے كه
 انما احتصما اليه (عمر رخ الله الله علی رای حدث لهما فی
 اسباب الولایه والحفظ فرای كل واحد منهما التفرد-

- (۱) شرح السنه للبغوى ج۱۱ / ۱۳۳۳ باب تحکم الفنی تحت روایت خصومته علی و عباس رضی الله تعالی<sup>، عن</sup>هم طبع بیروت-
  - (۲) فق الباري شرح بخاري، جلد ۲ / ۱۵۲ تحت كتاب فرض الممس-

اس طرح جامع الاصول للحزرى جلد ثالث الفرع فى الفى كے تحت مسئلہ ہذا كى بحث كے حواثى ميں لكھا ہے كہ

ان طلب على والعباس رضى الله عنهما انماكان طلب تولى القيام بهابانفسهما وقسمتها بينهما كماسبق-

..... حفرت عمر رہنا گئے: ننازع ہدا کے سلسلہ میں فریقین کے در میان زمین کے قطعات کی تقسیم نہیں کی تھی تاکہ بعد والے لوگوں میں میراث نبوی ماری تقسیم کا اشتباہ پیدا نہ ہو۔

..... اس سلسلہ میں حضرت عمر رہی اللہ: کی خدمت میں فریقین کے بیانات ہوئے اور کلام و تکلم میں شدت پیدا ہوئی۔

..... اس موقعہ کی بعض روایات میں ذکور ہے کہ حضرت عباس رہائی ہے، ۔۔۔ حضرت عباس رہائی ہے، نے حضرت علی رہائی ہے اور حضرت عمر حضرت علی رہائی ہے، اور حضرت عمر رہائی ہے، اور بھی ہے بھی کاذب آئم عادر اور رہائی ہے، اور اس خائن خیال کیا حالانکہ خدا جانتا ہے کہ ہم سے منصف اور تابع حق ہیں اور اس موقعہ پر بعض روایات میں ظالم اور فاج کے الفاظ بھی منقول ہیں، چنانچہ ان روایات میں فالم اور فاج کے الفاظ بھی منقول ہیں، چنانچہ ان روایات میں فالم اور فاج کے الفاظ بھی منقول ہیں، چنانچہ ان روایات میں فالم کیا ہے کہ

شیعین اننی مذکورہ اوصاف کے ساتھ متصف تھے اور انہوں نے اپنی زبانی اس چیز کا اقرار کیا۔

فلمذا ان اکابر صحابہ کرام اللیکی کو نہ کورہ فتیج اوصاف کے ساتھ ذکر کرنا کوئی عیب کی بات نہیں، کیونکہ وہ اپنے حق میں اس چیز کا اپنی زبانی اقرار کر رہے ہیں۔

# اعتراض بذا كامفهوم درج ذيل كتب ميس منقول ب

(۱) فلک النجاة جلد اول م ۹۳۹۰ مولوی علی محمد و امیر دین جهنگوی بحث فدک کا بیان -

(۲) آئینه ند ہب سنی ۱۳۳۳-۱۳۴۴ بار چهارم / ڈاکٹر نور حسین جھنگوی۔

# الجواب

کھ لوگوں کا شیوہ ہے کہ حدیث کی روایات میں جمال کمیں صحابہ کرام اللانوني

کے خلاف کچھ چیز معلوم کریں اگرچہ قلیل ہی کیوں نہ ہو اس کو بڑی اہمیت دے کر اور بردها چڑھا کر بیان کرتے ہیں اور اعتراض کا رنگ دے کر خوب نشر کرتے ہیں، چنانچہ عمد فاروقی کا ندکورہ واقعہ جو حضرت عباس رضائٹی، اور حضرت علی رضائٹی، کے در میان بصورت تنازع پیش آیا، اس میں بعض روایات میں ان حضرات کا ایک دو سرے کے خلاف اور حضرت ابو بکرو عمر رضی الله تعالی عنهم کے خلاف شدید الفاظ کا استعال کیا جانا پایا گیا (جیسا که مذکوره بالا اعتراض کی عبارت میں ورج کیا ہے) اس بات کو انہوں نے خوب طعن بنا کر ذکر کیا ہے اور حقیقت الامریہ ہے کہ تنازعہ والی ند کورہ روایت اپنے مقام پر درست ہے۔ ان حضرات کا جو اموال بنی نضیروغیرہ کے متعلق باہمی تنازع ہوا تو اس موقعہ ہر ایک دوسرے کے خلاف شدت کے الفاظ کا پایا جانا واقعات کے اعتبار سے عقلاً کچھ بعید نہیں ہے، ایک انسان دو سرے فریق کی بات کو رد کرنے کے لیے بیا او قات سخت تعبیراختیار کرلیتا ہے۔ یہاں اس واقعہ کو نقل کرنے والے بعض رواۃ نے روایت بالمعنی ذکر کرتے ہوئے بطور ادراج کے بعض شدید الفاظ کا اضافه کر دیا ہے جن کو معترضین نے اپنے اعتراض کی بنیاد قرار دیا ہے۔ اصل واقعه میں یہ الفاظ شدید منقول نہیں ہیں اور اس چیزیر قرائن و شوامد پائے جاتے ہیں۔

### شوابدو قرائن

چنانچہ بہت سے محدثین نے واقعہ بدا کو اپنی اپنی تصانیف میں باسند ورج کیا ہے لیکن ذکورہ الفاظ شدید (کانب اثما عادرا حائدا فالم فاجر) ان میں بالکل فرضیں جی مثلاً:

- (۱) سند امام احمد ج اول م ۲۰۸ تحت مندات عمر من الله: بعامله منتب كنر العمال طبع قديم مصرى-
  - (r) مند امام احمد ج اول م ص ٦٠ تحت مندات عثان رخالفيز، طبع قديم مصري-

- (m) بخاری شریف ج اول ص ۴۳۵-۱۳۳۸ باب فرض الحمس طبع نور محر، دیل-
- (۴) بخاری شریف ج ثانی ص ۹۹۲ کتاب الفرائض طبع نور محمدی دیلی باب قول النبی صلی الله علیه وسلم لا نورث ما ترکناصدقه۔
- (۵) السنن لابی داؤد البحستانی ج حانی، ۵۵-۵۸ باب فی صفایا رسول الله صلی الله علیه و آلبه وسلم من الاموال طبع مجتبائی دہلی۔
- (۱) ترندی شریف ۴۵۰ طبع قدیم لکھنؤ اب ما جاء فی ترکته النبی صلی الله علیه وآله وسلم-
- (2) شائل جامع الترمذي ص١٠١ تحت باب ماجاء في ميراث رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم-
- (٨) السن الكبرى ج ١٠ ص ١٨- ١٥ كتاب الفرائض وكر مواريث الانبياء وطبع

بيروت

(٩) السنن الكبرى لليسقى ج٥ ص٢٩٨-٩٢٩ تحت بيان مصرف اربعه اخماس الغنى بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم--- الخ معه الجواهر النقى طبع اول عيدرآباد و كن-

.... فرکورہ بالا تمام حوالہ جات میں اکابر محدثین نے فریقین کے درمیان نازع کا اصل واقعہ درج کیا کین قابل اعتراض شدید الفاظ (کانب انسا عادر اللہ عائد کا اصل واقعہ درج کیا کین قابل اعتراض شدید الفاظ (کانب انسا عادر اللہ حائنا اور ظالم، فاجر) کمیں ذکر نہیں کیے اور یہ چیز ادراج راوی پر مستقل قریث ہوا اور امام النواوی نے شرح مسلم میں الماذری کے حوالہ سے کی توجیعہ بحث بدا کے تحت نقل کی ہے۔ نیزیہ چیز بھی قابل ذکر ہے کہ اس مقام کی بعض روایات میں ایک فریق نے دو سرے فریق کوانت کذا و کذا کے الفاظ سے خطاب کیا۔

اس کے متعلق شار حین حدیث نے وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

.... ان العباس والذي و عليا والذي حاء الى عمر والذي يحتصمان يقول كل منهما لصاحبه انت كذا وكذا

ليس كنايته عن سب احدهما الاحركما وهم بل المراد انت لا تستحق الولايه على هذه الصدقه ونحو نالك مايذكر المخاصم في ردحجه خصمه من غير شتم ولا سب-"

- (۱) شرح شائل الترندي للشيخ عبدالرؤف المناوي ص ۲۸۵ بعامش جمع الوسائل-
- (۲) كتاب جمع الوسائل في شرح الشمائل الترندي لعلى القاري ص ۲۸۵ تحت باب ما جاء في ميراث رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم-
  - (۳) شرح شائل الزندي لشيخ ابراجيم الهيموري ص٢٩٦-

اس کامفہوم بیر ہے کہ

حفرت عمر رضی الله تعالی عنه کے پاس حفرت عباس اور حفرت علی رضی الله تعالی عنه کو پات حفرت علی رضی الله تعالی عنه عنازع کرتے ہوئے تشریف لائے در آنحالیک جر فریق دو سرے فریق کو انت کذا و کذا کہتا تھا۔ یہ الفاظ ایک دو سرے کو سب وشتم کرنے سے کنایہ نہیں بیں جیسے کہ بعض لوگوں کو وہم ہوا ہے)

بلکہ ان کلمات سے میہ مراد ہے کہ ایک فریق دو سرے فریق سے کمہ رہا ہے کہ صدقہ ہذا پر تم ولایت اور تفرف کے مستحق نہیں ہو وغیرہ وغیرہ جس طرح کہ ایک تنازع کرنے والا دو سرے فریق کی جمت کو سب وشتم کیے بغیر شدید الفاظ سے رد کر تا ہے۔ مطلب میہ ہے کہ اس موقعہ کی روایات میں جمال کمیں کذا و کذایا وغیرہ کے الفاظ پائے جاتے ہیں تو وہاں فخش گوئی اور معروف سب و شتم مراد نہیں بلکہ تنازعہ کے دوران سخت کلامی مراد ہے۔ حاصل میہ ہے کہ

اس واقعہ میں اعتراض کرنے والے لوگوں نے جن شدید الفاظ کی بنا پر اعتراض قائم کیا ہے، وہ دراصل روایات اور نفس واقعہ میں موجود ہی نہیں اور نہ ہی ان کا استعال منقول ہے بلکہ رواۃ کی طرف سے مدرج الفاظ ہیں اور روایت ہذا میں ادراج پایا گیا ہے۔ اس چزیر ہم نے سطور بالا میں قرائن و شواہد پیش کردیے ہیں اور روایت بدا میں راوی کی طرف سے درج شدہ الفاظ پر اعتراض قائم کرنا کسی صورت میں درست نہیں اور درج شدہ کلمات دیگر لوگوں پر جست نہیں ہوتے اور ان کالتعلیم کرنا ضروری نہیں ہوتا۔

اور حقیقت یہ ہے کہ اکابر محابہ کرام اللہ اللہ اللہ اللہ الفاظ (کاذب، آثم، خائن، ظالم اور فاجر وغیرہ سے متصف نہیں ہیں)

اور سے چیزان حفرات کے حسن اخلاق، تقوی اور شان عدالت و دیانت کے خلاف ہے۔ فلاف ہے۔ فلاف اس مقام پر خلاف ہے۔ معرضین کا عراض قائم کرنا بے جا اور بے محل ہے۔

#### منبيهم

روایت مندرجہ میں جو تازع پایا جاتا ہے، اس کی متعلقہ وضاحت بقدر ضرورت ہم نے قبل ازیں اپنی تالیف رحماء بینہ مصد اول صدیقی ص۹۵-۹۲ مرح حواثی کے رتحت عنوان مال فئی اور آل رسول ما اللہ اللہ ذکر کر دی تھی گروہاں الفاظ شدید والی روایت سامنے نہیں لائی گئی تھی اور نہ اس کا جواب وہاں درج ہوا تھا۔ اب اس کو جواب المطاعن کے سلسلہ میں چیش کرکے طعن کے جواب کے طور پر ذکر کیا ہے اور چیش کردہ معروضات پر بشرط انصاف نظر کرنے سے معترض کا اعتراض ذاکل ہے۔ باتی لانسلم کاکوئی علاج نہیں۔



# لولا على الله للععمر الله

"صحلبہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کے معائدین ایک شبہ ذکر کیا کرتے ہیں کہ عمر بن الخطلب شریعت کے عالم نہیں تنے اور دیگر لوگوں سے کم علم تنے۔"

مسئلہ کے فیملہ کرنے میں غلطی کر بیٹھتے تو علی الرتضی وہائٹی ان کے غلط فیملے کو تو ڑ دیتے۔

ال پر معرت عمر دالله کما کرتے:

لولاعلى دهاتين لهلك عمر لين اكر على دهاتين نه موت تو عمر دهاتين دهاتين - بلاك موجاتا -

(آئینہ ندہب می از ڈاکٹرنور حین م مهم قلب انجااز کیم علی محمد وامیر دین م ۲۳۳-۴۳۳) اعتراض کنندگان کامتصدیہ ہے کہ حضرت عمرین الحطاب دی تقیر مسائل شرعیہ ہے جاتل تنے اور امامت و خلافت کے معمات میں ہے ہے کہ وہ مسائل شرعیہ کے متعلق پورا واتف اور عالم ہولیکن وہناواتف تنے اور خلافت کے اہل نہیں تنے۔

# الجواب

اس شبہ کے ازالہ کے لیے ذیل میں ہم چند چیزیں پیش کرتے ہیں ان پر توجہ فرمائیں--- بیہ شبہ زائل ہو جائے گا۔

ایک بات تو یہ ہے کہ خلیفہ اسلام جن اوصاف کی بنا پر منتخب کیا جا تا ہے، وہ

اس کی عدالت، دیانت، تقوی، علم دین اور اس کے شرعی مسائل سے واقنیت اور انتظامی امور کی الجیت اور احکام شریعہ کے نفاذ کی صلاحیت ہیں۔

اس مقام بی میہ شرط نہیں ہے کہ خلیفہ اسلام تمام شرعی امور کے متعلقہ تمام علوم سے ہر طرح واقف ہو اور کوئی معالمہ بھی اس کے علم سے پوشیدہ نہ ہو۔ پھراس عدم شرط پر قرائن و شواہر موجود ہیں:

چنانچہ حضرت علی المرتفئی وہائٹن، جو مسلم بین الفریقین ظیفہ علول اور واقف علوم شرعیہ بیں۔ ان کے متعلق بھی بعض واقعات ایسے موجود بیں جن بی ان سے علمی فروگزاشت پائی جاتی ہے اور بعض مواقع بیں تو آنموصوف وہائٹن، نے صاف طور پر اپنی لاعلمی کا ظمار فرملیا ہے، مثلاً روایات بیں منقول ہے کہ

ین ایک قوم مرتد ہوگی تو صرت علی الرتفیٰ بری تین ایک قوم مرتد ہوگی تو صرت علی جب اس چز کی جناب عبداللہ بن عباس بول قائد یہ اللہ کا فرایا کہ وہ اللہ عبداللہ بن عباس الکہ عبراللہ کو مزان نوی صلی اللہ علیہ واللہ وسلم اس طرح ہے کہ جو فض ابنا دین اسلام چوڑ دے تو اس کو قبل کر دو۔ اور شی آگ میں نہ جلا آ اس لیے کہ جناب نی آگ میں نہ جلا آ اس لیے کہ جناب نی کری صلی اللہ علیہ واللہ وسلم کا فرمان ہے کہ اللہ کا عذاب نہ دیا کرو۔ جب یہ خبر کہ اللہ کا عذاب نہ دیا کرو۔ جب یہ خبر صفرت علی المرتفیٰ بری تین کے ہوئی تو انہوں معرت علی المرتفیٰ بری تین عباس جی تین کی ہوئی تو انہوں کے فریا کہ این عباس جی تین کی ہوئی تو انہوں کے فریا کہ این عباس جی تین کے کا

.... ان عليا حرق قوما ارتدواعن الاسلام فبلغ ذالك ابن عباس فقال لوكنت انا لقتلتهم بقول رسول الله قال رسول الله على من بدل دينه فاقتلوه ولم اكن لا حرقهم لان رسول الله كالله عالم لا تعذبوا بعذاب الله- فبلغ ذالك عليا فقال صدق ابن عباس- هذا حديث حسن صحيح- (جامع الرذي، الواب الحدود عاب ما جاء في المرتد مند حميدي ص ۲۳۵-۲۳۳ جلد اول، روایت نمبر ۵۳۳ طبع مجلس علمی)

(۲) اور بعض دفعہ اس طرح ہوا ہے کہ ایک مخص نے حضرت علی المرتفعٰی رہنی تھیں سے مسئلہ دریافت کیا تو حضرت علی المرتفعٰی نے اس کو جواب دیا۔ وہ مخص کہنے لگا کہ یہ مسئلہ اس طرح نہیں ہے بلکہ اس طرح ہے۔

جواب من کر حضرت علی المرتفنی رہی گئی۔ نے فرمایا کہ تو نے مسئلہ ٹھیک کہا ہے اور میں چوک گیا ہوں۔ ہر علم والے سے دو سرا زیادہ عالم ہو سکتا ہے۔ کنز العمال میں ہے کہ

--- عن محمد بن كعب قال سال رجل عليا عن مسئله فقال فيها فقال الرجل ليس هكذا ولكن كذا وكذاقال اصبت واخطات وفوق كل ذى علم عليم-

(کزالعمال ص ۴۳ خامس باب فی آداب العلم والعلماء طبع اول حیدر آبادد کن) ای طرح حضرت علی المرتفعی رہی گئی۔ کے متعلق اس نوع کے کی مسائل اور واقعات کتابوں میں پائے جاتے ہیں، ہم نے یہاں صرف دو واقعات ذکر کیے ہیں جو اصل مسئلہ کی تائید میں کافی ہیں۔

(۳) نہج البلاغہ میں حضرت علی المرتفنی و خالفی کی زبان سے اقرار یوں نہ کور ہے کہ فرمایا کہ میں خطا کرنے سے بالاتر نہیں ہوں اور میں اپنے فعل میں غلطی سے بے خوف نہیں ہوں، مگریہ کہ اللہ تعالی میری کفایت کرے جو مجھ سے زیادہ قدرت والا ہے۔

فلاتكفوا عن مقاله بحق او مشوره بعدل فانى لست فى نفسى بفوق ان اخطى ولا امن ذالك من فعلى الا ان يكفى الله من نفسى ماهواملك به منى-

(نيج البلاغه ص ١٣٣٤، ج٥ خطبه على عليه السلام بعنين)

مندرجات بالاسے یہ چیز ثابت ہوتی ہے کہ بعض مسائل میں لاعلمی کا اظمار کرنا اور بعض واقعات میں خطا کرنا یا اپنی شختیق کو ترک کرکے دو سروں کے قول کو اختیار کرنا۔ یہ کوئی نقص اور عیب کی بات نہیں اور یہ کوئی قابل تقید اور لائق اعتراض فعل نہیں۔ اکابرائمہ سے ای طرح یہ چیز منقول ہے۔

(نوٹ) مضمون ہزا ہماری تالیف رحداء بید ہے حصہ فاروقی میں ص ۱۳۵ تا ۱۳۹ تک ندکور ہے۔ مزید تفصیل وہاں لماحظہ فرمائیں۔

ای سلسله میں یہ مشہور واقعہ ذکر کیا جاتا ہے کہ ایک ذائیہ عورت کو حضرت عمر دوالتی، نے رجم کرنے کا حکم فرمایا اور حضرت علی المرتضی دوالتی، کو معلوم ہوا کہ یہ عورت حالمہ ہے تو حضرت علی دوالتی، نے یہ چیز حضرت عمر دوالتی، کو ذکر کرتے ہوئے فرمایا کہ آپ کا حکم اس عورت پر تو چل سکتا ہے مگر جو چیز اس کے بطن میں ہے اس پر آپ کا حکم نہیں چل سکتا۔ تو اس صورت میں حضرت عمر دوالتی، نے ان کی بات کو شلیم کر لیا اور فرمایا لو لا علی لہاک عصر۔ لین اگر علی دوالتی، نہ ہوتے تو عمر دوالتی، بلاک ہو جاتا۔

مطلب یہ ہے کہ حضرت عمر وہ اللہ، کو عورت کے حاملہ ہونے کا علم نہیں تھا اور حضرت علی المرتفظی وہ اللہ، کو معلوم تھا تو ان کے متنبہ کرنے سے حضرت عمر وہ اللہ، ایک بہت بڑی غلطی سے نیج گئے اور انہوں نے اس موقعہ پر ادائے شکر کے طور پر فیکورہ بالا کلمہ فرمایا اور اس طرح حضرت علی وہ اللہ، کی قدر دانی اور حوصلہ افزائی کی۔ جیساکہ اکابر شرفاء کا طریق کار رہے۔

حضرت عمر رضی الله تعالی عنه کی شخصیت بهت بلند ہے اور ان کا منصفانہ ا اخلاق باکمال پایا جاتا ہے اور نہ کورہ بالا واقعہ ان کے اخلاق کی بلندی کی نشاندہی کر آ ہے کہ انہوں نے اپنی ایک فروگزاشت پر دیگر صحابہ کے حق میں کلمات شکر اوا کیے۔

### ایک دیگرواقعه

ای سلسلہ میں ہم ایک دیگر واقعہ حضرت عمر وہالٹی، کی بلندی اخلاق اور انصاف پندی پر ناظرین کی خدمت میں پیش کرتے ہیں جو متعدد محد ثین نے اپنی

اسائیر کے ساتھ ذکر کیا ہے، چنانچہ حافظ دار تعنی نے اپنے سنن میں یہ واقعہ اس طرح تحریر کیا ہے کہ

عن ابى سفيان قال حدثنى اشياخ مناقالوا: جاء رجل الى عمر بن الخطاب فقال يا امير المومنين! انى غبت عن امراتى سنتين فحثت وهى حبلى فنشاور عمر والتي الناس فى رحمها- قال فقال معاذ بن حبل يا اميرالمومنين! ان كان لك عليها سبيل فليس لك على ما فى بطنها سبيل فاتركها حتى تضع فتركها فولدت غلاماً قد حرجت ثنياه - فعرف الرجل الشبه فيه فقال ابنى ورب الكعبه فقال عمر عجزت النساء ان يلدن مثل معاذ - لولامعاذله لك عمر -

طبع انساری دیلی، المصنف لاین ابی شیبه ص ۸۸، ج۵۱ تحت کتاب الحدود، طبع کرا پی،

کتاب السن السعید بن منصور ص ۲۰، ۳۰ قتم ثانی، تحت باب الراة تلدلت اشر)

مطلب بید ہے کد --- ابوسفیان کتے ہیں کہ مجھے اپنے مشائخ نے بیان کیا ہے

کہ ایک شخص حضرت عمرون اللہ کی خدمت میں آیا اور کنے لگا اے امیرالمومنین!

میں اپنی زوجہ سے دو سال غائب رہا ہوں اور جب میں آیا ہوں تو وہ صللہ ہے۔ (فلمذا

(سنن الدار تعني ص ٣٢٢ ج٣٠ تحت كتاب النكاح طبع القابره ص ٣٢٥، ج٣

تو حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے دیگر صحابہ سے اس عورت کے رجم کے معالمہ میں مضورہ کیا تو حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اے امیرالمومنین! آپ کو عورت کے رجم کرنے کا حق ہے لیکن جو اس کے بطن میں ہے، اس پر آپ کو افتیار حاصل نہیں، للذا اسے وضع حمل تک ملتوی کردیں۔ چنانچہ حضرت عمر وہائش، نے اس کو (وضع حمل تک) ملتوی کر دیا۔ چمراس چنانچہ حضرت عمر وہائش، نے اس کو (وضع حمل تک) ملتوی کر دیا۔ چمراس

عورت نے ایک اڑکا جنا جس کے سامنے کے دانت نکل بچکے تھے۔ لیس اس فخص نے اس بچ میں اپنی مشاہت پائی اور کنے لگا رب کعبہ کی قشم! یہ بچہ میرا ہے۔ اس بر معزت عربی اللہ نے فرایا کہ: عورتیس معلذ بن جبل دہاللہ، جیسا فخص پیدا کرنے سے عابر ہو چکی ہیں۔ اور فرایا کہ

حاصل یہ ہے کہ حضرت عمر رہی گئی، نے حضرت معاذ کے مشورہ کو تبول کرتے ہوئے ان کے حق میں قدردانی اور عزت افزائی کے کلمات ذکر کیے۔ گویا کہ حضرت عمر رہی گئی، کے حق میں یہ کلمات تشکر کے درجہ میں عمر رہی گئی، کی طرف سے حضرت معاذ رہی گئی، کے حق میں یہ کلمات تشکر کے درجہ میں ہیں اور ساتھ ساتھ حوصلہ افزائی بھی اس میں مطلوب ہے اور باکمال شخصیات کے کلام کا انداز ایبانی ہو تا ہے۔

#### خلاصه كلام

حاصل کلام یہ ہے کہ معترض لوگ اس مسلہ کو حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنه کی لاعلمی اور ناایلی کا رنگ دے کران کے حق میں طعن و اعتراض پیدا کرتے ہیں۔ حالا نکہ اس نوع کے کلمات کا ان حضرات التینوی کے سادر ہونا ان کے کمال انساف پندی اور قبول حق کے نشانات میں سے ہے اور منصفانہ کردار کی علامات میں سے ہے۔

اور اگر ان لوگول کو حضرت عمر فاروق رہی گئے: کی لاعلمی اور مسائل دی سے بعی ان ناوا تفی خابت کرنے پر اصرار ہے تو یہ چیز تو خود حضرت علی المرتضٰی رہی گئے: سے بھی ان کے اپنے کلام کے مطابق خابت ہے اور متعدد واقعات حضرت علی المرتفنی وہی گئے: سے معقول جیں جن میں ان سے لاعلمی کا جبوت اور ناوا تفی کا اقرار پایا جاتا ہے (جیسا کہ سابقہ سطور میں مختفرا بیان کیا گیا ہے)

پھراس معاملہ میں صرف حضرت عمر و اللہ اللہ کو ہی کیوں ہدف اعتراضات بنایا جاتا ہے؟؟ مقصد یہ ہے کہ خلیفہ اسلام کے لیے تمام علوم کا عالم ہونا اور تمام امور سے واقف ہونا شرط خلافت نہیں۔

اس بارے میں بمتر طریق ہی ہے کہ ان دونوں اکابر ہستیوں کے بارے میں اس فتم کے اعتراضات نہ اٹھائے جائیں اور ان کے حق میں کف لسان کیا جائے۔ ایمان کی سلامتی اس میں ہے۔ ایمان کی سلامتی اس میں ہے۔



# مسكه تراوت

#### مسكه بذاك ابم عنوانات

- دورِ نبوی میں نماز تراوی کی تین صورتیں۔
- کیارہ رکعت والی روایت کے تعارض کا جواب (بیس (۲۰) رکعات کے ساتھ
   تعارض کا حل)
  - O این عباس بن التین کی روایت کے مضمون کو تلقی امت حاصل ہے۔
    - ایک وہم کا ازالہ (این عباس دیالٹیز کے مغرسیٰ کاشبہ)
      - کافت راشدہ کے دور میں نماز تراوت کے۔
        - O عهد صدیقی میں تراویج کامعمول
        - عهد فاروقی میں تراویج کا اجتماعی عمل۔
      - O ایک شبه کاازاله (تراویج کے بدعت ہونے کاشبه)
    - بیس (۲۰) رکعات تراوی پر کبار علماء کی تائید- (این تیمیه وغیرجم)
- ایک شبه کا ازاله (مضرت فاروق اعظم مخالفین نے پہلے گیارہ رکعات اور بعد

#### میں بیں رکعات نماز تراویج شروع کرائیں)

- عدعثانی میں تراویج کا اہتمام۔
  - 0 خواتین کاشمول۔
- عہدِ مرتضوی میں تراویج کا انظام۔
- حاصل کلام (خلفاء راشدین کے ادوار خلافت میں بیں رکعات تراوی کے

#### باجماعت کا پچیس برس تک دوای عمل رما)

- بفرمان رسالت خلفاء راشدین رهایش، کے اتباع کی تاکید-
- مثابیر صحابه کرام رضی الله عنم کا تعال (ابی بن کعب این مسعود این عباس رضی الله تعالی عنم ام المومنین صدیقه رضی الله تعالی عنما)
  - الجين اورتج تابعين اور ديگر كبار علاء كے فرمودات۔
    - 0 أمهات المومنين كاطرز عمل-
      - کیا تراوت کو آٹھ رکعت ہیں؟
        - 0 غلامہ بحث۔

#### ابتدائيه

الحمد لله وكفى والصلوه والسلام على سيد الورى وعلى آله الشرفاء واصحابه التحباء واتباعه الصلحاء صلوه دائمه بدوام الارض والسماء-اما بعد-

تراوت کا مسئلہ آئندہ سطور میں درج کیا جاتا ہے اور اس مسئلہ کے متعلقات ذکر کرنے سے قبل ہم یمال تحریر مری کے درجہ میں چند سوالات ناظرین کی خدمت میں ذکر کرتے ہیں۔ اس طریقہ سے مسئلہ ہذا کے قابل وضاحت پہلو سامنے آ سکیں گے۔

#### كيا:

- (ا) بیس رکعات تراوی پرهنامسنون ب یا بدعت؟؟
- (۲) خلفائ راشدین رہی النی و صحلبہ کرام رضی الله تعالی عنم کے دور میں بیں رکعات بڑھی گئی ہیں یا نہیں ؟؟ اور اس مسئلہ میں تعالی صحلبہ کس طرح تھا؟؟ (۳) قرونِ ثلاثہ میں کسی معتمد عالم دین، نامور محدث یا فقیہ نے بیس رکعات کو
- برعت قرار دیا ہے؟ یا اس دوامی عمل بر تکیر فرمائی ہے؟؟ یا اے بخوشی قبول کر لیا

994

اب اس مسلد کے متعلقہ معروضات پیش کیے جاتے ہیں، بغور ملاحظہ فرماویں۔ تمام بحث پر نظر عار کر لینے سے اطمینان قلب ہو جائے گا اور مندرجہ بالا سوالات کے جوابات بھی بائے جائیں گے۔

#### عهدنبوت

الل علم پر واضح ہے کہ حمد رسالت کے دوران مسلہ تراوی میں متعدد صور تیں بائی جاتی ہیں۔ دور نبوت (علی صحبها الصلوه والسلام) میں جناب نی اقدی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے احد میں رمضان شریف کے روزوں کی فرضیت کے بعد شب بلے رمضان البارک میں صلوۃ رمضان کی ترغیب دلائی اور ارشاد فربایا:

عن ابی هریره من قام رمضان ایمانا واحتسابا غفرلهماتقدممن ذنبه-

- (۱) مشکوة شريف مس ۱۳ باب قيام شهر رمضان الفضل لاول، طبح ديل، بحواله مسلم شريف.
  - (٢) السن الكبرى ص ٣٩٣ جلد ثاني مباحث صلوة التراويج الامام اليسقى-

لینی جو مخص رمغمان کی راتوں میں ایمان اور ارادہ نواب کے ساتھ قیام کرے گاتو اس کے لیے گزشتہ گناہ معاف کر دیئے جائیں گے۔

## 

قیام رمضان کے سلسلہ ہیں یہ ابتدائی مراحل تنے اور بطور ترغیب کے اس پر عمل ہو آ تھا اور محلبہ کرام رمنی اللہ عنهم آنجناب صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم کی ترغیب

کی بنا پر شب ہائے رمضان میں اپنے طور پر مختلف جماعتوں کی شکل میں مسجد نبوی کے اندر اطراف وجوانب میں تراوی اداکرتے تھے۔

چنانچ متعدو محد مين نے اس چيز کو اپني تصانف ميں باسد ذکر کيا ہے۔ مثلاً عن العلاء بن عبدالرحمن عن ابيه عن ابي هريره انه قال خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم وانا الناس في رمضان يصلون في ناحيه المسجد فقال ماهولاء؟ فقيل هولاء ناس ليس معهم قرآن وابي بن كعب يصلى بهم وهم يصلون بصلاته فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اصابوا-اونعم ماصنعوا-

(صحیح ابن خزیمه ص ۳۳۹ جلد ثالث باب امامته القاری الامین فی قیام شر رمضان (المتوفی ۱۳۱۱ه)، السحیح لابن حبان ص ۱۰۷ جلد خامس، تحت فصل فی التراوی، روایت نمبر ۳۵۳۲ ابوداؤد شریف ص ۴۰۲ جلد اول، باب فی قیام شهر رمضان، طبع دیلی)

روایت مندرجہ بالا کامفہوم سے کہ

حفرت ابو ہریرہ رضافہ کتے ہیں کہ جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم رمضان شریف میں ایک رات اپنے خانہ مبارک سے باہر تشریف لائے تو دیکھا کہ مسجد نبوی کے مختلف اطراف و جوانب میں لوگ رمضان المبارک میں متفرق جماعتوں کی شکل میں نمازیں ادا کر رہے ہیں تو آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے دریافت فرمایا کہ یہ لوگ کیا کر رہے ہیں؟ تو جواب میں عرض کیا گیا کہ یہ وہ لوگ ہیں جن کو پورا قرآن مجیدیاد نہیں اور ابی بن کعب رہائی ہی قرآت کر رہے ہیں اور یہ لوگ ان کی اقتداء میں نماز پڑھ رہے ہیں تو اس موقعہ پر جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے ارشاد فرمایا کہ ان لوگوں نے بالکل ٹھیک کیا یا یوں فرمایا کہ جو پچھ انہوں نے بالکل ٹھیک کیا یا یوں فرمایا کہ جو پچھ انہوں نے کیا عمدہ کیا اور بعض روایات کے الفاظ اس طرح منقول ہیں کہ

قال قداحسنواوقداصابوا ولميكرهذالكئلهم-

یعنی ارشاد فرمایا کہ انہوں نے اچھاکیایا فرمان دیا کہ انہوں نے درست کیا اور ان لوگوں کے اس عمل کو ان کے حق میں ناپیند نہیں جانا اور ان کو اس فعل سے منع نہیں فرمایا بلکہ ان کے عمل کی تصویب فرمائی۔

نتیجہ کے اعتبار سے یمال ذکر کرنا مناسب ہے کہ:

اول تویه "سنت قبل" ہے جو ظاہر الفاظ حدیث سے ثابت ہو رہی ہے اور پھر اگر اس سے صرف نظر کرلی جائے اور کم درجہ دیا جائے تو کم از کم "سنت تقریری" ہونے میں کوئی شبہ نہیں رہتا۔

حاصل میہ ہے کہ تراوی کے لیے یہ ایک مرحلہ تھا کہ دور نبوی میں جماعت کے ساتھ تراوی میں جماعت کے ساتھ تراوی مسجد نبوی میں اداکی جاتی تھی اور جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم کے علم میں میہ فعل جاری تھا اور صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کے اس عمل کو تصویب و تائید نبوی میں تھی۔ تصویب و تائید نبوی میں تھی۔

#### قابل توجه

اور سے چیزائل علم پر مخفی نہیں ہے کہ اس مضمون کی دیگر روایات صحابہ کرام رضی اللہ عنم اور تابعین سے مروی ہیں۔ ان میں سے بطور مضمون کی تائید کے ایک روایت ہم عنقریب ذکر کر رہے ہیں اور جیسا کہ اوپر ذکر ہوا ہے کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ کی ذکورہ روایت صحیح ابن خزیمہ جلد خالف اور المحیح لابن حبان جلد خامس اور ابوداؤد شریف جلد اول وغیرہ میں مروی ہے۔ پھر ابوداؤد رخی اللہ خامس کی سند پر درج ذیل الفاظ میں نفتر کیا ہے کہ

یعنی مسلم بن خالد راوی ضعیف ہیں اور بیہ حدیث قوی نہیں ہے۔ ليس هذا الحديث بالقوى ومسلم بن خالدضعيف- اس مقام میں علاء نے نقد ہزا کے متعلق جوابات ذکر کیے ہیں۔ ان کے بیانات کی روشنی میں یمال مختفرا معروضات پیش کی جاتی ہیں۔

راوی فدکور مسلم بن خالد الزنجی الملکی پر آگرچہ بعض علماء نے ناقدانہ کلام کیا ہے اور اس کی تنفیعت کی ہے لیکن اس کے باوجود و گیر کبار علماء نے اس کی توثیق بھی ذکر کی ہے چنانچہ اس راوی کی توثیق کے متعلق علماء کرام کے چند کلمات پیش کیے جاتے ہیں مثلاً

کی بن معین نے اپی تاریخ میں لکماہے کہ

یعنی مسلم بن خالد قابل اعتاد ہے صالح حدیث والا ہے۔ (اس کی روایت قابل

ثقه وهو صالح الحديث-(آریخ یکی بن معین ص۵۹۱-۵۹۲ جلد ثانی تحت مسلم بن خالدالزنجی)

قبول ہے)

اور ابن حبان نے ''کتاب الثقات'' میں تحریر کیا ہے کہ

یں کریے ہاہے جہ لیمنی مسلم بن خالد بعض دفعہ خطاء کر ہا

وكان مسلم بن خالد

تقا-

يخطى احيانا-

لیکن ساتھ ہی اس کی توثیق بھی ذکر کی ہے کہ

كان من فقهاء الحجاز--- وروى عنه عبدالله بن المبارك والشافعي والحميدي وغيرهم ومنه تعلم الشافعي الفقه---الخ-

(کتاب الثقات لمحمد بن حبان ص ۴۳۸ جلد سالع ، تحت مسلم بن خالد) اور ابن تجرف تهذیب التهذیب میں درج کیا ہے کہ

قال ابن عدى حسن الحديث- وكان فقيه مكه وكان من فقهاء ابل الحجاز- قال الساحى صدوق قال الدارقطني ثقه---الخ

(تهذيب التهذيب لابن حجرص ١٣٩- ١٣٠٠ جلد عاشر تحت مسلم بن خالد، طبع وكن)

مندرجہ حوالہ جات کا خلاصہ یہ ہے کہ مسلم بن خالد اہل حجاز کے فقہاء میں شار ہوتے ہے، کمہ والوں کے لیے فقیہ سے اور ان سے ابن المبارک امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ - المحمیدی وغیرہ کبار علماء نے روایت حاصل کی ہے اور امام شافعی کے نقہ کا علم ان سے بھی لیا ہے - ابن عدی نے کما ہے بمتر حدیث لاتے ہیں اور المباجی نے کما ہے کہ یہ ولساجی سے کما ہے کہ یہ فض صادق اور سے ہیں اور دار تعنی نے فرمایا ہے کہ یہ معتمد آدی ہیں -

مختصریہ ہے کہ مسلم بن خالد الزنجی المکی پر تقید و نقد پائی جاتی ہے تاہم اس کے ساتھ اس کی توثقر ہے تاہم اس کے ساتھ اس کی توثیق بھی علاء نے ذکر کی ہے جو ہم نے کلام بالا ہیں پیش کر دی ہے۔ اس کے پیش نظر اس کی روایت جمہ وجوہ اور بالکیہ قاتل رد نہیں ہے بلکہ اس کی توثیق کی وجہ سے قاتل قبول ہے۔

## تائيد

اس کے بعد یہ ذکر کر دینا مناسب ہے جیسا کہ سلاقاً ذکر ہوا ہے نہ کورہ بالا حضرت ابو ہریرہ رضائتی، کی روایت کے ہم مفہوم و ہم معنی ایک دیگر روایت امام بیہ قی نے السنن الکبری وغیرہ تصانیف میں درج کی ہے۔

بیہ قی کی میہ روایت جناب ابو ہر رہ رہی گھٹے؛ والی روایت کی موید ہے اور اس کے منہوم کی بوری طرح توثیق و تائید کرتی ہے۔

فلندا مندرجہ بالا روایت تائید پائی جانے کی وجہ سے قاتل قبول ہو جائے گی اور اپنے مقام میں درست ثابت ہوگی اور قاتل ترک نہ رہے گی، چنانچہ ذیل میں بہتی کی موید روایت ذکر کی جاتی ہے:

یعنی ایک رات جناب نی کریم صلی الله علیه و آله وسلم گرے باہر تشریف لائے۔ رمضان المبارک تھا۔ دیکھا کہ مسجد کے

عن ثعلبه بن ابى مالك روائي القرظى قال حرج رسول الله ملك ذات ليله فى رمضان کونہ میں کچھ لوگ نماز پڑھ رہے ہیں تو
آنجناب صلی اللہ علیہ وآلمہ وسلم نے
دریافت فرمایا کہ یہ لوگ کیا کررہے ہیں؟ تو
ایک مخص نے عرض کیا کہ جن لوگوں کو
قرآن مجیدیاد نہیں وہ ابی بن کعب رہائٹہ کی
اقتداء میں باجماعت نماز پڑھ رہے ہیں تو
آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد
فرمایا کہ انہوں نے اچھاکیا اور درست کیا۔
جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس
فعل کو کروہ نہیں جانا۔

فراى ناسا فى ناحيه المسجد يصلون فقال ما يصنع هولا؟ قال قائل يارسول الله! هولاء ناس ليس معهم القرآن وابى بن كعب يقراوهم معه يصلون بصلته - قال قد احسنوا وقد اصابوا ولم يكره ذالك لهم - (النن الكبرى مع الجوابر انتى ص ٩٥٥، جلد ثانى بابراء من زعم انحا بالجماء افتل لمن لا يكون طافلا)

اور الفاضل النموى نے آثار السن" ميں اس روايت كے تحت كھا ہے كہ رواہ البيہ قى فى المعرف واسنادہ حيد-

فاضل بہم نے ندکورہ مندرجہ روایت کے متعلق سنن الکبری میں بحث کی ہے، وہاں ورج کیا ہے کہ قبال السدین هذا مرسل حسن-

مطلب میہ ہے کہ چونکہ تعلبہ راوی صحابی نہیں بلکہ تابعی ہے، اس بنا پر تھم لگایا ہے کہ میہ روایت مرسل ہے لیکن درجہ حسن میں ہے اور ضعیف نہیں۔

خلاصہ یہ ہے کہ جناب ابو ہریرہ رض النظریہ کی روایت اور تعلبہ کی روایت ہذا دونوں مقبول ہیں اور ان سے ثابت ہوا کہ سردار دو عالم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے دور میں جماعت کے ساتھ تراوی مجد نبوی میں اداکی جاتی تھی اور آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی جانب سے اس فعل کو تصویب حاصل تھی اور اس کو منع نہیں فرمایا۔

معلوم ہوا کہ رمضان المبارک میں تراوی کو جماعت کے ساتھ اوا کرنا وورِ نبوت میں ثابت ہے اور سُنّت کے مطابق ہے۔

#### دو سری صورت

دور نبوی (صلی الله علیه وآله وسلم) میں نماز تراوی کی ادائیگی کے متعلق ایک وہ صورت تقی جو سابقہ صفحات میں ذکر کی گئی ہے۔

دو سری صورت اس مسئلہ میں مندرجہ ذیل پائی جاتی ہے جس کو متعدد محابہ کرام (مثلاً ابوذر غفاری اور نعمان بن بشیر رضی اللہ تعالی عنما وغیرہم) نقل کرتے ہیں کہ

کینی مطلب رہے کہ حضرت ابوذر غفاری مناشر، کتے ہیں کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہم نے رمضان المبارك ميں روزے رکھے- اس دوران آنجاب صلی الله علیه وسلم جارے ساتھ رات کی نماز (تراویح) میں نہیں كمڑے ہوئے حتی كداس ممينہ كے سات يوم ره محكة (لعنى وه مهينه ٢٩ يوم كاشار تما) پر جناب نی کریم صلی الله علیه وسلم نے ہم کو مکث شب تک نماز ردھائی۔ پر چوبیسویں شب کو آپ تشریف نہیں لائے اور پچیپویں شب کو پھر تشریف لائے اور نصف شب تك نماز يرهائي--- پر آپ نے نماز نہ پڑھائی۔ حی کہ تین یوم رہ مے تو اس وقت آنجاب ملى الله عليه وآلبه وسلم نے ستائیسویں شب ہمیں نماز

عن ابي ذر (رضي الله عنه) قال صمنامع النبي صلى الله عليه وسلم في رمضان فلم يقم بناحتي بقي سبع من الشهر فقام بناحتى ذهب ثلث الليل ثم لم يقم بنا في السادسه وقام بنا في الخامسه حتى ذهب شطر الليل فقلت يارسول الله صلى الله عليه وسلم لو نفلنا يقيه ليلتنا هذه؟ قال انه من قام مع الابام حتى ينصرف كتب له قيام ليله-ثم لم يصل بناحتي بقي ثلاث من الشهر فقام بنا في الثالثه وجمع اهله ونساء-

فقام بناحتى تخوفنا ان يفوتنا الفلاح قلت وما الفلاح؟قالالسحور-

ر حمائی اور این الی خانہ کو بھی جمع فرمایا اور اس رات در تک نماز پر هائی حتی که ہمنے سحری کے فوت ہو جانے کا خوف کیا۔

#### روايت نعمان بن بشير

ای طرح النعمان بن بشیردخی الله عند محالی نے بیان کیا کہ

ایعنی رمضان المبارک میں حسویں شب میں ہم جناب اقدس صلی اللہ علیہ وآلم وسلم کی اقداء میں مگث لیل تک کھڑے ہوئے پرہم جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ظاف میں پچیویی شب میں نصف شب تک کھڑے ہوئے۔ اس کے بعد پھر ستائیسویں شب میں (نماز کے ایک کھڑے ہوئے حتی کہ ہم نے کافی آخری وجہ ہے اپنی جگہ گمان کیا کہ فلاح (یعنی سحری) کو ہم نہ یا سکیں گے۔

قمنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى شهر رمضان ليله ثلاث و عشرين الى ثلث الليل ثم قمنا معه ليله خمس و عشرين الى نصف الليل ثم فمنا ليله سبع وعشرين حتى ظننا ان لن ندركالفلاح وكذانسميه السحور---الخ-

(صحح این خریمہ ص۳۳۹ جلد الف باب العلوۃ جماعۃ فی قیام رمضان... الخ، طبع بیروت، السن الکبریٰ للنہ افی جلد اول مص ۳۳ - ۱۳۱۱ روایت نمبر ۱۹۳۹ تحت قیام شرر مضان، طبع بیروت)

یہ روایت نعمان بن بشیر صحابی نے عمض شہر کے منبر پر بیٹھ کر بیان کی ۔ بیہ روایت ندکورہ ابوذر غفاری رہائی ہے، کی روایت کے ہم معنی و ہم مفہوم ہے اور بطور تائید کے پیش کی گئی ہے اور اہل علم کو معلوم ہے کہ اس مضمون کی روایت صحابِ تائید کے پیش کی گئی ہے اور اہل علم کو معلوم ہے کہ اس مضمون کی روایت صحابِ سندکی کہاوں میں دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنهم سے بھی منقول ہے۔

یس ان روایات میں جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا تراوت کو کو

جماعت کے سات بڑھانا ثابت ہے۔ اگرچہ ان روایات میں تعداد رکعات فركور نہيں لکن نماز تراوی کا شب بائے رمضان میں جماعت سے بر حاماً اور ان میں کافی وقت لگانا اور رات کا ایک حصه صرف کرناسنت صیح سے ثابت ہو آ ہے۔

رمضان شریف کی راتوں میں تراویج کے لیے شب خیزی کاعمل جاری رہا۔ پھر بعض دفعہ آنجاب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قصدا جماعت کرانے کے لیے نہیں تشریف لائے اور محلبہ کرام رضی اللہ عنم کی طرف سے نقاضا بھی ہوا اس کے باوجود نہیں پنچے۔ پھراس روز میح کو آنجناب صلی اللہ علیہ وآلمہ وسلم نے اس چیز کی حكمت بيان فرمائي كه

لینی فرملیا که تمهارے تقامضے کا حال مجھ رِ مخلی نمیں تھا لیکن میں نے اس بات کا خوف کیا کہ رمضان کی راتوں کی نمازتم پر واجب كردى جلئ مجراس كى ادائيكى سے

تم عاجز آجاؤ --- الخ-

امابعدفانه لميخف على شانكم ولكنى عشيت ان تفرض ليكم صلاه الليل فتعجزواعنها---الخ-

(صحح ابن خزيمه ص٣٦٩-٣٣٨ جلد خالث، طبع بيروت، بلب الليل على ان النبي ما الليل انما ترك قيام ليالى رمضان... الخ مشكوة شريف ص ٩٨٧ بلب قيام شررمضان الفصل الاول متنقق عليه)

لینی اس نماز کے وجوب کے خوف سے ناخہ کردیا۔ یہ ایک عظیم مصلحت تمی جس کی وجہ سے امت پر شفقت فرائی اور اس فعل پر دوام نمیں فرالیا۔ گویا کہ عدم دوام کی علت اور وجه ظاہر فرمادی-

ظامہ یہ ہے کہ نماز تراوی کی ادائیگی کی یہ دوسری صورت تھی جو اس شکل مِن عمد نبوت مِن يائي كُلُي-

#### تيسري صورت

اب یمال مسئلہ ہذا کے لیے نماز تراوی کے حق میں ایک تیسری روایت پیش کی جاتی ہے جو جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے:

عن ابن عباس ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصلى في رمضان عشرين ركعه والوتر-

(۱) المصنف لاين ابي شيبه (المتوفى ٢٣٥هه) ص ١٣٩٣ جلد ثانى، تحت كم معلى فى رمضان من ركعه، حيدر آباد دكن-

عن مقسم عن ابن عباس قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى في رمضان عشرين ركعه ويوتر بثلاث-

(۲) المنتقب سند عبد حميد (المتوفى ۲۳۹هه) ص ۲۱۸ روايت نمبر ۵۵۳ طبع بيروت-

(٣) مجمع الزواكد لنور الدين البيثى ص ٩٤٢ جلد خالث باب قيام رمضان بحواله الطبراني في الكبيروالاوسط وفيه ابوشيبه ابراهيم وموضعيف، طبع اول، مصري)

فدكوره روايت كامفهوم به ب كه ابن عباس رضى الله تعالى عنه كت بين كه جناب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم رمضان شريف بين بين ركعتيس برهة عليه وآله وسلم رمضان شريف بين بريسة على ادا فرمات تقدد

روایت ہذا کی رو سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم بیس رکعات نماز تراوی اوا فرمایا کرتے تھے۔

نماز تراویج کی میہ تیسری صورت ہے اور عمد نبوت میں اس کا ثبوت موجود ہے۔ اب اس سے انکار کرنا زانغ عن الحق ہوگا۔

مطلب سے کہ عمد نبوت میں ان متعدد صورتوں میں صلوۃ التراوی اوا کی جاتی تھی۔

#### اس مقام میں چند ایک چیزیں قابل وضاحت ہیں۔ ----- (ا) -----

روایت بدا جو این عباس رہائٹے، سے مروی ہے بظاہر اس کا حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنها کی روایت کے ساتھ تعارض معلوم ہو تا ہے جس میں عمیارہ رکعات نماز اوا کرنے کا ذکر پایا جاتا ہے تو اس کے متعلق گزارش ہے کہ آخر بحث میں "مستقل عنوان" قائم کرکے ان دونوں روایات کا رفع تعارض کر دیا ہے۔ جات میں آپ اس کی تفصیل بقدر کفایت لماحظہ فرما سکیں گے۔

#### ----- (r) -----

دوسری گزارش یہ ہے کہ یمال محدثین نے اس روایت کے ایک راوی "ابراہیم بن عثان ابوشیہ" پر کلام کیا ہے اور کما ہے کہ "وهو ضعیف" یعنی یہ راوی کمزور ہے۔ اب اس مقام میں راوی ذکور کے ضعف کے جواب میں چند چنین ذکر کی جاتی ہیں۔ علاء فن نے اگرچہ راوی ذکور کے ضعف کی تقریح کی ہے لیکن اس روایت کے متبول ہونے کے لیے دیگر قرائن موجود ہیں جن کی بنا پر راوی کے ضعف کا مداوا اور ازالہ ہوسکتا ہے۔ پھراس طریقہ سے روایت قابل قبول ہو جاتی ہے اور متروک نمیں رہتی۔

## قرائن

0 ایک بات تو یہ ہے کہ اس روایت کی خلفاء راشدین رضی اللہ عنم کے عمل اور دیگر کبار محلبہ کرام رضی اللہ عنم کے عمل اور دیگر کبار محلبہ کرام رضی اللہ عنم کے تعامل سے تائید پائی جاتی ہے اور اس دور میں بیس رکعات تراوی کا پڑھا جانا اس روایت کے صبحے ہونے کا قرینہ ہے۔ خلفاء راشدین رضی اللہ عنم کے تعامل کی تفصیل ہم عنقریب ذکر کریں گے۔ انشاء اللہ تعالی۔

یعنی بیس رکعات ادا کرنے پر محابہ کرام رضی اللہ عنم کا مواظبت اور دوام کرنا این عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت کے صحیح ہونے پر قرینہ ہے۔ چنانچ علماء كرام نے تكما ہے كه وموا ظبه الصحابه على عشرين قرينه صحه هذه الروايه-

(رسائل الاركان اذ بحرالعلوم مولانا عبدالعلى تكعنوًى، ص ١٩٣٨ تحت فصل صلوة التراوت في رمضان، طبع قديم)

(۲) ای طرح کبار تابعین اور جمهور علائے امت کے بیں رکعات ادا کرنے کے تعامل سے بھی رکعات ادا کرنے کے تعامل سے بھی روایت این عباس رہی تھی، کے صبح مونے کی تائید پائی جاتی ہے اور متعدد آثار قویہ اس روایت کی توثیق و تائید میں دستیاب موتے ہیں۔

(۳) نیز این عباس و النی کی روایت ندکورہ آگرچہ خبر واحد ہے، لیکن اس کی صحت کا ایک قرینہ یہ بھی ہے کہ اس روایت کے مضمون کو "تلقی امت" حاصل ہے اور جس روایت کے مضمون کو تلقی امت حاصل ہو جائے اور امت اس کو عملاً قبول کر لے اور تصدیق کردے تو وہ جمہور علاء کے نزدیک علم یقینی کا فائدہ دیتی ہے، تافی نہیں رہتی۔

چنانچ "شرح عقيدة اللحاويد في عقيدة السلفير" من لكما ب كه

وحبر الواحد اذا تلقه الامه بالقبول عملا به وتصديقا له يفيد العلم اليقينى عند حماهير الامه- وهو احد قسمى المتواترولم يكن بين سلف الامه فى ذالك نزاع
(۱) شرح المحاديم ص ۳۲۰ تحت بحث بدا قاضى على بن على بن ابى الغرالحنى المتونى ۹۳۵-

 (۲) احکام القرآن للجساص الحننی ص۳۵۹ جلد اول ، تحت الطلاق مرتان الخ-پس اس قاعدہ کے اعتبار سے بھی جناب ابن عباس بھالٹین کی روایت فدکورہ متروک نہیں ملکہ قاتل قبول ہے اور اس کے صبح ہونے پر امت نے یقین کیا ہے۔ فلمذا اس کے ضعف کا اعتبار نہیں کیا جائے گا اور مندرجہ قرائن کے پیش نظر اسے رتبہ قبولیت حاصل ہوگا۔

#### ايك وهم كاازاله

روایت بدا کی بحث بیل ہے کہا جا سکتا ہے کہ عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ صغار سحابہ بیل سے بیں اس مسئلہ پر کسی کبیر صحابی کی روایت بیش کی جائے تو اس وہم کے ازالہ کے لیے اتنا قدر ذکر کر دینا کانی ہے کہ ام المومنین حضرت میمونہ بنت الحارث رضی اللہ تعالی عنها عبداللہ بن عباس رخالفی کی خالہ بیں (لیمنی ان کی مال ام الفضل کی بمن ہیں) اپنی خالہ جان کی خدمت ہیں ابن عباس رخالفی کی آمد و رفت رہتی تنی اور کئی بار اپنی خالہ کے خانہ مبارک ہیں شب باشی بھی ان کو نصیب ہوتی تھی۔ پس ان ذرائع کی بنا پر ان کو مسئلہ بدا (لیمنی بیس رکھات تراوت کا اوا ہونے کا) علم حاصل تھا جے ابن عباس رخالفی بنا پر ان کو مسئلہ بدا (لیمنی بیس رکھات تراوت کا اوا ہونے کا) علم حاصل تھا جے ابن عباس رخالفی بنا پر ان کو مسئلہ بدا (لیمنی بیس رکھات تراوت کا اور وہ بالکل مسیح حاصل تھا جے ابن عباس رخالفی بنے ذکورہ روایت میں بیان کیا ہے اور وہ بالکل مسیح

پھراس روایت کی صحت کے لیے متعدد قرائن پائے جاتے ہیں جیسا کہ گزشتہ سطور میں ہم نے ان کو مختراً ذکر کر دیا ہے، پس ان حالات کے پیش نظر ابن عباس روائتی، کے حق میں صغرتی کا اعتراض اٹھانا بالکل بے وزن ہے اور حق بات سے اعراض کرنے کے متراوف ہے۔ والحق احق ان ینسع۔

#### خلافت راشده كادور

دورِ نبوت میں جو نماز تراوی کی صورتیں پیش آئیں، ان کو ہم نے گزشتہ اوراق میں بالاختمار درج کیا ہے اور اس کی تائید میں دلائل بقدر کفایت پیش کر دیئے ہیں۔ اس کے بعد خلفائے راشدین (رضی اللہ تعالی عنهم) کے ایام خلافت میں "مسئلہ تراوتی" کے لیے جو عملی نظم قائم رہا اس کو ذکر کیا جاتا ہے۔ اس کو بغور ملاحظہ فرمائیں:

## عهدِ صديقي

یا پھر بعض حضرات اپنے اپنے گھروں میں تراوی کم پڑھتے تھے، اس طرح صدیقی دور خلافت میں تراوی ادا کرنے کا عمل جاری رہا لیکن اجماعی شکل میں تراوی کو ادا نہیں کیا گیا۔

صدیقی خلافت کا دور قریباً دو سال تین ماه کا تھا۔ اس میں کیی طریقہ قائم رہا اور عهد ہذا میں صرف دو رمضان المبارک حمزرے تھے۔

## عهدِفاروقی

اس کے بعد فاروقی عمد خلافت ساتھ سے شروع ہوا جو قریباً ساڑھے وس سال کے عرصہ پر محیط ہے۔ اس میں ساتھ میں صلوۃ تراوی کے لیے "اجتماعی عمل" اختیار کیا گیا۔

مسئلہ بذا کے متعلق ابتدائی مرحلہ کے کوا نف میں محدثین نے ذکر کیا ہے کہ ایک صاحب (عبدالرحمٰن بن عبدالقاری) کہتے ہیں کہ عمد فاروقی میں ایک دفعہ میں حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنه کی معیت میں معجد نبوی کی طرف لکلا۔ دیکھا کہ لوگ متفرق صورت میں نمازیں ادا کر رہے ہیں۔ کوئی ہخص اپنے طور پر نماز

راہ رہا ہے تو کوئی دو سرول کے ساتھ مل کر تراوت کو پڑھ رہا ہے۔ اس حالت کو دیکھ کر حصرت عمر فاروق رہائی فرمانے گئے کہ ان لوگوں کو اگر ایک قاری کے خلف میں جمع کردیا جائے تو افضل اور بہتر ہوگا۔

عبدالرحمٰن مذكور كہتے ہیں كہ چر حضرت عمر فاروق رخل فيز، نے لوگوں كو ايك الم كے خلف میں جمع كرويينے كاعزم كرليا اور جناب ابى بن كعب رضى الله تعالى عنه كى اقتداء میں انہیں جمع كرويا۔

دو سری شب میں پھر حضرت فاروق اعظم رضائین، کے ہمراہ مبجد نبوی میں آیا تو دیکھا کہ تمام نمازی ایک امام اور ایک قاری کے خلف میں مجتمعا نماز تراوی اوا کر رہے ہیں تو اس صورت کو دیکھ کر حضرت فاروق اعظم رضائین، نے ارشاد فرمایا کہ نعمت البدعه هذه -

(مشكوة شريف م ١١٥ الفصل الثالث بحواله البغاري تحت قيام شهر رمضان)

#### أيك شبه كاازاله

اس مقام میں بعض لوگوں کی جانب سے اعتراض کیا جاتا ہے کہ ان مزاہ یح کی نماز چڑکی جمیس الخطاب ضی اللہ قبالاً عزمی نراجاد

(۱) تراوی کی نماز جناب عمر بن الخطاب رضی الله تعالی عنه نے ایجاد کی-

(۲) اور پھر جماعت تراوی کو "نعمت البدعه هذه" ہے تعبیر کیا طلائکہ شریعت میں "کل بدعه ضلاله" ہے اور بدعت کو فرموم قرار دیا گیاہے، وہ انچی کیے ہو سکتی ہے؟؟

#### ازالہ

اس اعتراض کے جواب کے لیے ذیل میں کلام پیش کیا جا آ ہے: اعتراض میں معترض نے دو چیزیں ذکر کی ہیں:

(۱) ایک بیہ ہے کہ صلوۃ تراویح کی ایجاد خود حضرت عمر رضی الله تعالی عنه کی ہے

لینی شرع کا فرمان نہیں ہے۔

تو اس کا جواب میہ ہے کہ تراویج کی نماز کو حضرت عمر دوالین نے بالکل ایجاد خمیں کیا بلکہ میں تو سردار دو جہاں صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے (اللہ تعالی کے علم سے) جاری کی ہے اور امت کو ادا کرنے کا ارشاد فرمایا ہے، چنانچہ حدیث شریف میں ہے کہ

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكر شهر رمضان فيقال شهر كتب الله عليكم صيامه وسننت لكم قيامه- (النن لابن ماج، ص ٩٥، تحت باب ماجاء في قيام شرر مضان طب تظامى ويل)

لینی جناب نی اقدس معلی الله علیه وآله وسلم نے ماہ رمضان کاذکر کیااور فرمایا که رمضان وہ ممینہ ہے کہ الله تعالی نے اس میں روزہ رکھناتم پر واجب کیا ہے اور میں نے (اس کے تھم سے) اس ماہ میں تمارے لیے رات کو قیام کرنے (لینی تراوت کاداکرنے) کا طریقہ جاری کیا۔

اس حدیث نبوی سے واضح ہو گیا کہ نماز تراوی حضرت عمر معنالیں کی ایجاد نہیں ہے بلکہ ارشاد نبوی کے موافق اوا کی جاتی ہے۔

(۲) اور دو سرا اعتراض که تراوی کو "نعمه البدعه هذه" کما اور برعت شرعاً فدموم چیز ہے تو اس کے جواب میں اکابر علماء نے اپنے اپنے دور میں جوابات تحریر کیے ہیں جن سے شبہ بذا زائل ہو جاتا ہے اور اعتراض ساقط ہو جاتا ہے۔ ذیل میں ان بیانات کی روشن میں چند کلمات درج کے جاتے ہیں۔

O مطلب یہ ہے کہ ایک امام کے خلف میں لوگوں کو نماز تراوی کے لیے جمع کر دینے کو حضرت عمر فاروق رہ الفتہ نے بدعت باعتبار لغت کے کما ہے کیونکہ لغت میں نئی چیز کو یا نئے کام کو بدعت کہتے ہیں، لینی میہ ایک جدید طریقہ ہے لیکن باعتبار شرع کے بدعت نہیں فرمایا۔ جو چیز شرعاً بدعت ہو، وہ ندموم ہے۔

ای مقصد کو دو سرے الفاظ میں بول بھی ادا کر سکتے ہیں کہ حضرت عمر مناشہ، کا

یہ فعل باعتبار شکل و صورت کے بدعت ہے گرباعتبار حقیقت کے بدعت نہیں ہے
کیو تکہ یہ امر جناب اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سنت قول ہے، سنت فعلی ہے
اور سنت تقریری بھی ہے۔ اور اس فعل پر دوام نہ فرمانا اس کے افتراض کے خوف
سے ہوا تھا اور جبکہ انقال نبوی ما اللہ اللہ بعد یہ خشیت اور خوف نہیں رہا تو اس پر
دوام کرنا صحے ہے، بدعت نہیں ہے۔

مرقاة شرح مشكوة مين ہے كه

(۱) انما سماها بدعه باعتبار صورتها فان هذا الاحتماع محدث بعده عليه الصلوه والسلام واما باعتبار الحقيقه فليست بدعه لانه عليه السلام-انما أمرهم بصلاتها في بيوتهم للعه هي حشيه الافتراض الخ

(۲) اور حافظ الذہبی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی تصنیف "المتتقی) میں ای مقولہ کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

فسماه بدعه وما هو بالبدعه الشرعييه التي هي الضلاله اذ هي ما فعل بلا دليل شرعي- ولو كان قيام رمضان حماعه قبيحا لابطله امير المومنين على وهو بالكوفه بل روى عنه انه قال نور الله على عمر قبره كما نور علينامساحدنا-

(المستقى للذبي "، م ١٥٠٠ بحث ابتدع التراويج)

اس کا منہوم یہ ہے کہ حطرت فاروق اعظم رضافیہ: نے جو (اجماعی عمل) کو بدعت کماہے تو یہ بدعت شرعی نہیں ہے جو گمراہی ہوتی ہے-

اس وجہ سے کہ بلا دلیل شرعی ہیہ اجتماع اور بیہ فعل نہیں کیا گیا۔ اگر رمضان المبارک میں اس طرح جماعت کا قیام فہیج ہو تا تو اس چیز کو امیرالمومنین حضرت علی بن ابی طالب رہی الیہ: باطل قرار دیتے والا نکہ وہ حضرت عمر فاروق رہی الیہ: کے بعد میں کوفہ میں خلیفتہ المومنین اور حاکم وفت تھے الکہ ان سے اس مسئلہ پر حضرت عمر فاروق رہی ہے جہ دو مضرت علی المرتضی رہی گئے: نے فرمایا کہ اللہ تعالی عمر بن الخطاب رہی گئے: کی قبر کو منور فرمائے جس طرح انہوں نے ہماری مساجد کو (اس اجماعی عباوت سے) منور کردیا ہے۔

مقصد یہ ہے کہ حضرت علی رہائٹی کا فعل و عمل جماعت تراوی کے "عدم بدعت" ہونے پر عمدہ قرینہ ہے-

ظامہ یہ ہے کہ تراوی کے اس اجتماع کو اکابر ظفائے راشدین نے مستحن قرار دیا ہے اور بدعت تصور نہیں کیا-

0 اور جناب ابن تیمیہ رضافیہ نے فدکورہ جملہ کو اپنی تصنیف "اقتضاء العراط الم الم تقیم" کے صفحہ 127 پر بحث تراوح کے تحت مختمرا اس طرح واضح کیا ہے کہ وہذہ تسمیه لغویه لا یعنی جماعت تراوح کو بدعت کمنالغت تسمیه شرعیه -

علماء کرام کی ان صربحات و تشریحات کے پیش نظر مذکورہ شبہ اور اعتراض بالکلیتہ زائل ہو جاتا ہے۔

نہ کورہ روایت جو مشکوۃ شریف سے بحوالہ بخاری پیش کی ہے اس میں تراوی کی کے اس میں تراوی کی کے اس میں تراوی کی رکعات کے متعلق تصریح موجود نہیں بلکہ جماعت تراوی کا مسلم اجمالاً نہ کور ہے۔

اب ذیل میں فاروقی دور کے متعلق ان روایات کو ایک ترتیب سے درج کیا جاتا ہے جن میں رکعات تراوت کی تعداد کے متعلق تفصیل دستیاب ہوتی ہے۔ چنانچہ امام مالک رحمتہ اللہ علیہ نے الموطاء میں مسئلہ ہذا ذیل روایت میں ذکر کیا ہے۔

..... حدثنا مالك عن يزيد بن رومان انه قال كان

الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب في رمضان بثلاثوعشرين ركعه-

(١) الموطاء الامام مالك من من طبع جبائي ويل، باب ما جاء في قيام رمضان-

(٢) كتاب التميد لاين عبدالروص ١١٥ جدد فامن طبع جديد مواكش-

ابو عبدالله محمر بن نفرالروزي في الليل " مندرجه ذيل عبارت من من من مندرجه ذيل عبارت من من مند تحرير كياب:

..... عن يزيد بن رومان كان الناس يقومون في زمان عمربن الحطاب في رمضان بثلاث وعشرين ركعه-

قیام اللیل و قیام رمضان و کتاب الوتر ص۵۵ طبع الکتنه الاثریت) اور علامه المیمتی نے اپنی تصنیف السنن الکبری میں یزید بن رومان سے ذرکورہ بالا روایت بالفاظه اسی طرح درج کی ہے۔

(السنن الكبرى لليه فى ص ١٩٦، جلد فانى باب ماروى فى عدد ركعات القيام فى شررمضان، طبع دكن)

ان روایات کا مغہوم ہے ہے کہ عہدِ فاروقی میں لوگ شیس (۲۳) رکعات نماز رمضان المبارک میں ادا کرتے تھے۔

ذکورہ روایات اگرچہ مرسل ہیں گران کے متعلق کبار علماء نے یہ تصریح کر دی ہے کہ

رواه مالک واسناده مرسل مرسل الین اگرچه به روایت مرسل به لیکن مرسل قوی به معیف نیس به مرسل قوی به معیف نیس به -

(آثار السن للشيخ محمد بن على النيموي ص٥٥، ج٢)

اور مرسلات امام مالک رحمتہ اللہ علیہ کے لیے عام ضابطہ علماء نے لکھا ہے کہ وہ اہلِ فن کے نزدیک صحیح اور مقبول و قابلِ عمل ہیں، ملاحظہ ہو۔

(كتاب توضيح و تلويج الركن الثاني، فصل في الاعطاع)

چنانچہ سابقہ ہرسہ روایات سے یہ چیز ثابت ہوئی کہ عمد فاروتی میں رمضان شریف میں تئیس (۲۳) رکھات نماز تراوی جماعت کے ساتھ اداکی جاتی تھی اور الله علم حضرات پر واضح ہے کہ ان میں ہیں رکھات صلوۃ تراوی تھیں اور تین رکھات و ترکی نماز کے لیے تھیں۔

اب ہم اس کے بعد عام دوستوں کے لیے بیں عدد رکعات کی مزید وضاحت ثابت کرنے کی فاطرچند روایات پیش کرتے ہیں، ان میں مسلہ بذاکی پوری صراحت مروی ہے۔ اس میں کسی تشریح اور تاویل کی حاجت ہی نہیں اور محدثین کے نزدیک روایات درست ہیں اور قابلِ قبول ہیں۔

(ا) این الی شیب نے اپی تالف "المصنف" میں ذکر کیاہے کہ

..... حدثنا وكيع عن مالك بن انس عن يحيى بن سعيدان عمر بن الخطاب امر رحلا يصلى بهم عشرين ركعه-

(المعنى النين الى شيبه ص ٣٩٣ جلد ٣ باب كم معلى في دمضان من ركمة ، طبع دكن) محد بن نصر المروزي ني ابني كتاب و قيام الليل " مين لكعام كم

..... قال محمد بن كعب القرظى كان الناس يصلون فى زمان عمر بن الخطاب فى رمضان عشرين ركعه يطيلون فيها القراه ويوثرون بثلاث-

(قيام الليل وقيام رمضان از محد بن نصر المروزي ص ١٥٤ طبع الكتب الاثريه)

(۳) عن سائب بن يزيد ايضا انهم كانو يقومون فى
 رمضان بعشرين ركعه و يقراون بامئين من القرآن... فى
 زمان عمربن الخطاب-

(قیام اللیل وقیام رمضان محد بن نعرالروزی ص ۱۵۵ طبع مکتبد الاثریه) (۲) اور علامه الیستی نے السن الکبری میں درج کیا ہے کہ

.....عن يزيد بن حصيفه عن سائب بن يزيد قال كانوا يقومون على عهد عمر بن الحطاب رضى الله عنه فى شهر رمضان بعشرين ركعه وكانوا يقراون بالمئين---الخ-

(السن الكبرى لليهقى ص١٩٦، جلد ثانى، باب ماروى فى عدد ركعات القيام فى شهر رمضان)

#### فائده

علامہ بیہ قی کی اس روایت کے متعلق کبار علاء نے تصریح کی ہے کہ فال النواوی فی الد الاصه استاده صحیح۔
(فتح القدیر شرح ہدایہ ص ۳۳۳ ، جا فصل فی قیام رمضان طبع مصرمد عنایہ عاشیہ مکلوۃ شریف ص ۱۱۵ باب قیام شررمضان الفصل الثالث)

اور شیخ التیموی نے آثار السن ص ۵۳ تا ۵۵ جلد ثانی میں لکھا ہے کہ

.....رواهالبيهقى واسناد صحيح-

حاصل یہ ہے کہ علائے فن نے ندکورہ الیہ قی کی روایت عشرین رکعت والی کو اسناد اصحیح قرار دیا ہے۔ (ضعیف نہیں ہے)

#### خلاصه

مندرجه بالا ہر چمار عدد روایات کامفہوم بہ ہے کہ

حضرت امیرالمومنین عمر بن الخطاب رضی الله تعالی عند کے دور خلافت میں الله اسلام تراوی کی نماز باجماعت میں (۲۰) رکعات ادا کرتے تھے اور وتر تین رکعات میں پڑھتے تھے۔

اور افتداء كرنے والول ميں ہاشى حضرات سيدناعلى الرتضى اور سيدناعباس بن

عبدالمطلب وغیرہا کے علاوہ دیگر اکابر صحابہ کرام رضی اللہ عنم بھی شامل اور شریک ہوتے تھے۔

اور حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے مستقل امام مقرر کیے ہوئے تھے۔ ان کو نماز تراوی پڑھانے کے لیے ارشاد فرماتے تھے (اور وہ بیں (۲۰) رکعات نماز تراوی پڑھاتے تھے)

#### تائيد

مسئلہ مندرجہ بالا کی آئید میں کبار علماء کی طرف سے چند کلمات ورج کرنا مفید ہیں، وہ ملاحظہ فرمائیں۔

قاوی این تیمیش تحریب که ... فانه قد ثبت ان ابی بن ... کعب کان یقوم بالناس عشرین رکعه فی قیام رمضان ویوتر بثلاث- فرای کثیر من العلماان ذالک هوالسنه لانه اقامه بین المهاجرین والانصار ولم ینکره منکر-

یعنی بے شار علاء کی ہیہ رائے ہے کہ (بیس (۲۰) رکعت نماز تراوت اوا کرنا) سُنّت ہے (بدعت نہیں) کیونکہ سے عمل مماجرین و انصار کے درمیان قائم ہوااور کسی نے اس فعل پر انکار نہیں کیا۔ (مجوعہ فاوی ابن تیمیہ صالا جلد ۲۳ تحت ابحاث النّنوت)

مخضریہ ہے کہ یہ "اجماعی عمل" خلافت راشدہ کے دور میں منعقد ہوا اور کسی مشہور صحابی کی طرف ہے اس کے بدعت ہونے پر اعتراض و انکار نہیں پایا گیا۔ فلمذا سے عمل صحیح ہے، خلاف منت نہیں ہے۔

ای طرح علامه السیوطی رحمته الله علیه اینی تصنیف "الحاوی الفتاوی" میر لکھتے ہیں که

يعنى الموطاء لامام مالك" المصنف

... وفي الموطاء وابي ابن

لاین انی شیبہ اور السن الکبریٰ للیستی نتیوں کتب حدیث میں درج ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب رہی تھی، نے حضرت ابی بن کعب رہی تھی، کی افتداء میں لوگوں کو جمع کیا۔ پس وہ رمضان البارک میں لوگوں کو ہیں رکھات نماز (تراوش) پڑھاتے تھے۔

شیبه والبیهقی عن عمر رضی الله عنه جمع الناس علی ابی بن کعب فکان یصلی بهم فی شهر رمضان یصلی بهم فی شهر رمضان عشرین رکعته - (الحاوی الاتاوی میم ۵۳ تا ول کتاب العلوة باب العلوة باب العلوة کار الروج)

اور اس مقام میں حافظ الذہی ؓ نے مزید ایک بات یہ ذکر کی ہے کہ عمد فاروتی رخی تی میں ایک انصاری بزرگ معاذ بن الحارث القاری بھی نماز تراوی پڑھاتے شے۔ ان کی کنیت ابو مکیمہ تھی اور عند البعض ابو حلیمہ تھی۔

..... ابو حکیمه معاذ بن الحارث القاری الانصاری

الذى اقامه عمريصلى بالناس التراويح-

(آریخ الاسلام للذہی ص۳۵۸ جلد ٹانی، تحت تصد الحرہ طبع معر)
مطلب بیہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عند کی خلافت کے عمد میں
تراو تکے لیے متعدد امام تھے۔ ایک ابی بن کعب، دو سرے معاذ بن الحارث
الانصاری وغیرہ تھے۔ بیہ حضرات فاروتی ہدایات کے مطابق تراو تک کی امامت کراتے
تھے۔

اس مقام میں میہ ذکر کرنا نیز مفید ہے کہ عمد فاروتی میں تراوی کے لیے ایک تیسرے امام کا ذکر بھی محدثین نے کیا ہے اور وہ حضرت تمیم الداری رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں۔ بعض او قات میہ بھی امام ہوتے تھے۔

فائده

تائدات ہذا کے ذریعے واضح ہو گیا کہ عمد فاروقی والی روایات نہ کورہ صحیح

ہیں ان کو امت کے جمهور اکابر علماء نے اپنے اپنے مقام پر درست تسلیم کیا ہے۔

## ایک دیگرشبه کلازاله

بعض روایات حدیث میں مروی ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ ف رمضان المبارک میں گیارہ رکعت نماز اوا کرنے کا حکم فرمایا تھا۔ تو یہ روایت ان روایات کے برخلاف ہوئی جو گزشتہ صفحات میں پیش کی گئی ہیں اور ان میں بظاہر تعارض بایا جاتا ہے۔

اس شبہ کے ازالہ کے لیے تحریر کیا جاتا ہے کہ

روایات میں تعارض و تخالف کے لیے زمانہ واحد ہونا شرط ہے اور ان روایات میں زمانہ واحد نہیں بلکہ ان میں تقدیم و تاخیریائی جاتی ہے۔

بصورت دیگر اگر اس بات سے صرف نظر کر لی جائے تاہم محدثین نے ان کے درمیان تطبق کی صورت اس طرح بیان کی ہے کہ

بحواله اليهقي علامه الزيلعي رحمته الله عليه فرمات بيل كه

قال البيهقى ويحمع بين الروايتين بانهم قاموا باحدى عشره ركعه ثم قاموا العشرين واوتروابثلاث-

(السن الكبرئ لليستى، ص٣٩٦، كانى باب، فى عدد ركعات قيام شمر رمضان، نصب الراب الزيلعى ص٩٥٣ جلد كانى، فصل فى قيام رمضان، طبع مجلس علمى)

 (۳) ..... وفى الموطاء روایه باحدى عشره وحمع بینهما بانه وقع اولا ثم استقر الامر على عشرین فانه المتوارث-

(مرقات شرح مشكوة م ۱۹۵۳ ج ۹۳ الفصل الثالث، باب قيام شهر رمضان، تحت روايت علن الاعرج، طبع ملتان) مطلب یہ ہے کہ ان ہردو روایات میں تطبق اس طرح ہے کہ پہلے پہلے گیارہ رکعات اوا کرنی شروع کی تھیں، لیکن بعد میں بیس رکعات پڑھنے پر اتفاق و استقرار ہوا، پھر جمہور صحلبہ کرام اور تابعین میں یمی عمل متوارث چلا آ رہا ہے (اور وتر تین رکعات ادا کرتے تھے)



# عهد عثانی میں تراوی کااہتمام

سابقہ صفحات میں عمد فاروتی (جو قریباً ساڑھے دس سال کے عرصہ پر محیط تھا) میں مسئلہ تراوی کا عمل مخترا بیان کیا ہے۔ اب عمد عثانی (جو قریباً بارہ دن کم بارہ سال ہے) میں تراوی کے متعلق جو نظم قائم تھا اس کو بالاختصار پیش کیا جاتا ہے: (۱) خلافت عثانی کے دور میں علاء نے لکھا ہے کہ بعض دفعہ خود حضرت علی

چنانچہ فقادہ رہی گئز، نے حسن رہی گئز، سے نقل کیا ہے کہ ایک بار حضرت علی المرتفعٰی رضی اللہ تعالی عنہ نے ہمیں ہیں راتیں (تراوی) کی امامت کرائی اور نماز پڑھائی چھر(بقایا راتوں ہیں) رک گئے اور تشریف نہیں لائے۔

المرتفعٰي رضي الله تعالى عنه نوا فل (تراويج) كي جماعت كراتے تھے۔

بعض لوگ کہنے گئے کہ حضرت موصوف اپنی عبادت میں مصروف ہو گئے بیں، پھر ابو حلیمہ معاذ القاری نے لوگوں کی امامت کرائی اور ابو حلیمہ القاری نماز میں وعائے قنوت(نازلہ) پڑھتے تھے۔

... قتاده عن الحسن امنا على بن ابى طالب فى زمن عشمان عشرين ليله ثم احتبس فقال بعضهم قد تفرغ لنفسه ثم امهم ابوحليمه معاذ القارى فكان يقنت - (كاب قيام الليل و قيام رمفان ص ٩٥٥ باب صلوة الني صلى الله عليه وسلم جماعه ليا --- الخ)

(۲) اس طرح عمد عثانی میں تراویج ادا کرنے کا اہتمام کیا جاتا تھا اور بعض ائمہ

حفرات اس نماز میں طویل قرات کرتے تھے اور جن سورتوں میں سوسو آیات ہیں، وہ سورتیں تلاوت تراوت کی میں پڑھتے تھے، پھر اس صورت حال کی وجہ سے بعض کمزور حفرات اپنے ضعف کی بنا پر لاٹھیوں پر (سمارا) لینے پر مجبور ہو جاتے۔ الیہ قی نے السنن میں سے چیز بیان کی ہے:

..... قال (السائب بن يزيد) وكانو يقراون بالمئين وكانويتوكئون على عصيتهم في عهدعثمان بن عفان رضى الله عنه من شده القيام-

(السنن الكبرئ لليهقى، ص٣٩٦، ج٣ باب ماردى فى عدد ركعات القيام فى شر رمضان، مرقات شرح مشكوة لعلى القارى، ص٩٩٢ ج٣، باب قيام شهر رمضان، الفصل الثالث، طبح لمتان، آثار السن للشيخ محد بن على النموى ص٩٣٣ ٥٥، باب التراويج معشرين ركعة)

## خواتين كاشمول

(۳) تراوت اوا کرنے کا اجتماعی معمول مردوں میں عمد فاروقی سے جاری تھا۔ ای طرح عمد خلافت عمر میں تی خواتین کے لیے ایک صاحب آبعی (سلیمان بن ابی حثمہ) کو امام مقرر کیا گیا۔ یہ بزرگ خواتین کو معجد کے ایک طرف چبوترہ پر نماز تراوت کی پڑھاتے تھے (اور وہیں پردہ کا انتظام کرلیا جاتا تھا)

پھرجب عمد عثانی آیا تو حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے فرمان کے مطابق مردوں اور عورتوں کو ایک قاری (سلیمان بن ابی حثمہ) کی اقتدا میں جمع کر دیا گیا (اور سیر بھی بابردہ انتظام تھا)۔۔۔ جب نماز ختم ہوتی تو خواتین کو مسجد سے خارج ہونے سے روک دیا جاتا حتی کہ تمام مرد پہلے جاتے تھے، پھراس کے بعد خواتین کو مسجد سے نکلنے کی اجازت ہوتی تھی۔ اس چیز کی تفصیل طبقات این سعد کی درج ذیل روایت میں موجود ہے:

مقام النبى عليه السلام يصليان بالرحال وان سليمان بى النبى عليه السلام يصليان بالرحال وان سليمان بن ابى حثمه كان يقوم بالنساء فى رحبه المسحد فلما كان عثمان بن عفان جمع الرحال والنساء على قارى واحد سليمان بن حثمه وكان يامر بالنساء فيحسن حتى يمضى الرحال ثم يرسلن-

(١) طبقات اين سعد ص ١٤ ج٥، تحت سلمان بن الى مثمت طبع ليدن-

(۲) مرقات شرح مشكوة لعلى القارى ص ۱۹۳ جه، باب قيام شهر رمضان،
 الفصل الثالث، طبع ملتان-

مندرجہ بالاحوالہ جات سے واضح طور پر ٹابت ہوا کہ

تراوی اوا کرنے کا اور اجماعی عمل "خلافت عثانی میں بھی جاری تھا اور بعض دفعہ اکابرین میں سے خود حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عند بد نفس نفیس تراوی کی امامت فرمایا کرتے تھے اور مرد و زن اس اجماعی عمل میں شامل ہوتے تھے اور دیگر ائمہ بھی بالالترام ایک نظم کے مطابق نماز ہذا عمل میں شامل ہوتے تھے اور دیگر ائمہ بھی بالالترام ایک نظم کے مطابق نماز ہذا برحمایا کرتے تھے۔ اس طریقہ کو کسی مشہور صحابی نے بدعت نہیں کما اور اس پر تکیر نہیں فرمائی۔

## عهدِ مرتضوی رضالتْه، میں تراوی کا نتظام

دور عثانی کے بعد عهد علی المرتفنی رضی الله عنه (جو قریباً چار سال نو ماه کے عرصه پر مشتل تھا) اس میں بھی نماز تراویج کا باقاعدہ اہتمام ہو یا تھا۔

محدثین اور کبار علاء نے اس مسلم کی تنصیلات نقل کی ہیں- ذیل ہیں چند ایک حوالہ جات پیش کے متعلق وضاحت ایک حوالہ جات ہیں۔ ان میں مسلم تراوی کے متعلق وضاحت دستیاب ہوتی ہے-

حعرت علی المرتضی رضی الله تعالی عنه این ائمه اور شاگردوں کو نماز تراوی کی ادائیگی کے ملیے بدایات جاری فرمائے تھے۔

(۱) چنانچہ ابوالحسناء ذکر کرتے ہیں کہ جناب علی المرتضٰی مِنیاتُیْ نے ایک مخص کو ارشاد فرمایا کہ رمضان شریف میں ہیں رکھات نماز تراویج لوگوں کو پڑھائیں-

..... حدثنا وكيع عن حسن بن صالح عن عمرو بن قيس عن ابى الحسناء ان عليا امر رحلا يصلى بهم فى رمضان عشرين ركعه-

(المصنعت لاين ابي هيبه ص ١٩٩٣ ، ٢٦ تحت باب كم معلى فى رمضان من ركعة ، كتاب التمييد لاين عبدالبرص ١١٥ جلد المامن، تحت بحث بذا، طبع جديد)

(۲) ای طرح عرفیہ التعنی ذکر کرتے ہیں کہ حضرت علی المرتضیٰ رہی ہے۔ اوگوں کو قیام رہی ہے۔ ایک الم مقرر فرمایا اور قیام رمضان کا امر فرمایا کرتے تھے اور مردوں کے لیے ایک امام مقرر فرمایا اور عورتوں (کو نماز پڑھانے) کے لیے مجھے امام مقرر کرتے ہوئے فرمایا کہ میں خواتین کے لیے نماز (تراوتے) کی امامت کروں۔

.....عن عمر الثقفى عن عرفحه الثقفى ان علياكان يامر الناس بالقيام فى شهر رمضان ويحعل الرحال اماما وللنساء امام فقال فامرنى فاممت النساء-

(المصنف لعبد الرذاق ص ١٥٢ جس روايت نمبر١٥١٥) المستقى للذهبي"، ص ١٥٣٢.

مخترمنهاج السنه لاين تيميه)

(۳) ابو عبدالرحمن السلمی نقل کرتے ہیں کہ آپ نے رمضان المبارک میں قاریوں کو بلوایا اور ان میں سے ایک مخص کو تھم فرملیا کہ بیس رکعات نماڈ (تراوتح) لوگوں کو وتر پڑھاتے لوگوں کو وتر پڑھاتے تھے۔

...عن عطابن السائب عن ابى عبدالرحمن السلمى

عن على رضى الله عنه قال دعا القراء في رمضان فامر منهم رجلايصلى بالناس عشرين ركعه وكان على رضى الله عنه يوتر بهم وروى ذالك من وجه آخر من على -

(۱) السنن الكبرى لليسقى ص ٣٩٦، عده، جلده، باب ماروى فى عدد ركعات القيام فى شهر رمضان، طبع حيد رآباد، المستنى للذهبى" ص ٢٦، طبع معرى

اب ذیل میں ان روایات کو پیش کیا جاتا ہے جو حضرت علی المرتقلٰی کے بلاواسطہ شاگردوں سے مروی ہیں اور ان میں حضرت علی المرتقلٰی بنالی میں اور ان میں حضرت علی المرتقلٰی بنالی کے شاگردوں کا ''دائی عمل'' ذکر کیا گیا ہے۔

یہ وہ عمل ہے جو انہول نے جناب علی المرتضی رضی اللہ عند کی ہدایات کے مطابق بیشہ سرانجام دیا۔ اور ان کے اس طریقہ کار پر اس دور میں کسی نے خلاف سنت ہونے کا اعتراض وارد نہیں کیا۔

## منبيهم

جاری کتاب سیرت سیدنا علی المرتضلی وخالفین میں فقهی مسائل کی بحث میں بھی بیر مسئلہ درج ہوچکاہے-

(۱) حضرت علی المرتفیٰی رضی الله تعالی عنه کے مشہور شاگرد سوید بن غفلہ ہیں۔
میر کبار تابعین میں سے ثقه مخصیت ہیں اور ان کے متعلق علماء نے لکھا ہے کہ جس
دوز جناب نبی اقدس صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا دفن ہوا، اسی روز بیہ صاحب مدینہ
منورہ بنیجے تھے۔

ان کے شاگرد ابوالحصیب کہتے ہیں کہ جناب سوید بن غفاتہ رمضان المبارک میں ہمیں تراوی کی نماز پڑھایا کرتے تھے اور وہ نماز پانچ ترویحوں کے ساتھ تمام کرتے تھے (اور ہرچار رکعت کے بعد کچھ دیر بیٹھنے کو ترویحہ کماجاتا ہے) اس صورت میں تراوی ہیں رکعت میں ادا ہوتی ہے۔

اسوید بن غفله فی رمضان فیصلی خمس ترویحات عشرین رکعه-فی رمضان فیصلی خمس ترویحات عشرین رکعه-(النن الکری للیستی ص ۳۹۲، ۲۳ باب اروی فی عددر کعات لقیام فی شررمضان) (۲) ای طرح علی المرتضی رضی الله تعالی عنه کے شاگروں میں سے ایک شاگرو

(۴) اس طرح من المرضى رسى القد تعالى عنه سے سائروں میں سے آیک سائرو شتیر بن شکل ذکر کرتے ہیں کہ وہ رمضان شریف میں ہیں رکعات کے ساتھ لوگوں کی امامت کرتے تھے اور تین رکعات کے ساتھ و تر پڑھایا کرتے تھے۔

..... رویناعن شتپربن شکل وکان من اصحاب علی رضی الله عنه انه کان یومهم فی شهر رمضان بعشرین رکعه ویوتربثلاث-

(السن الكبرى لليه قى م ١٣٩٦، ج٢ ، باب ماروى فى عدد ركعات القيام فى شمر رمضان)

#### حاصل كلام

سیدنا علی المرتضٰی رضی الله تعالی عنه کے عمد خلافت میں نماز تراوی کے متعلق جو اہتمام اور انتظام ہو یا تھا اور ان کے شاگرد حضرات جس طریق کار پر بمیشہ کاربند رہتے تھے اس کا کیک مختصر سانمونہ مندرجات بالا میں ذکر کر دیا ہے۔

یماں سے یہ مسئلہ واضح ہوگیا کہ حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ تعالی عند کے دور بیس نماز تراوی اجتماعی طور پر بیس دورِ خلافت بیس اور ان کے شاگردول کے دور بیس نماز تراوی اجتماعی طور پر بیس رکھات کے ساتھ باجماعت اداکی جاتے تھے اور ان کے اس "اجتماعی عمل" پر اہل اسلام کاربند تھے۔ مختصریہ ہے کہ حضرت علی المرتفٰی رضی اللہ تعالی عند کے عہدِ خلافت بیس نہ تو تراوی کو ترک کیا گیا اور نہ ہی اس کی بیس رکھات تعداد بیس کی گئی۔

گزشتہ سطور میں خلافت راشدہ کے تین ادوار عمد فاروتی، عمد عثانی، عمد علوی میں تراوی ادا کرنے کی کیفیت مختفرا ذکر کی گئی ہے۔ بیہ مدت کم و بیش پچیس برس پر مشمل ہے۔ اس تمام مدت میں اکابر صحابہ کرام رضی اللہ عنم اور کبار تابعین کا "دوای عمل" بیں رکعات ادا کرنے کا پایا جاتا ہے۔

پھراس دور میں صحابہ یا تابعین میں ہے کسی نامور شخصیت نے اس معمول پر بدعت ہونے شبہ نہیں پیدا کیا اور اس عمل کو خلاف منت قرار دے کر متروک نہیں کیا۔ فلمذا تراوی کے مسلم پر اتمام ادوار میں الل اسلام کا تعال گراہی پر اجتماع نہیں ہے اور نہ ہی یہ بدعت ہے بلکہ مسنون طریقہ کے موافق ہے۔

### بفرمان رسالت

#### خلفاءراشدين كياتباع كي تأكيد

اب ہم میں رکعات نماز تراوت کے اجماعی عمل کے صحیح ہونے کو ایک دیگر طریقہ سے پیش کرتے ہیں۔ سے پیش کرتے ہیں۔

وہ اس طرح ہے کہ جناب سید دو عالم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اپنی امت کو ارشاد فرمایا ہے کہ لوگو! میری سنت اور طریقہ کو لازم پکڑو اور میرے ہدایت یافتہ خلفاء کی شنت کو مضبوطی سے پکڑو' ان کی پیروی کرو اور ان کے طریقہ پر خوب جے رہو۔۔۔ الخ۔

اس فرمانِ رسالت کو متعدد محدثین نے اپنے اپنے اساد کے ساتھ اپنی الیفات میں درج کیا ہے اور اہلِ علم حضرات ان مقامات سے بخوبی واقف ہیں لیکن عام دوستوں کے اطمینان کی خاطر نہ کورہ روایات کو ہم کتب احادیث سے نقل کرتے ہیں۔

(۱) چنانچه مشهور محدث محد بن نصر المروزي (المتوفى ۲۹۹ه) في د و تتاب السنه "ميل بالفاظ ذيل به روايت ذكركي ہے-

٠٠٠عن عرباض بن ساريه الفزاري وكان من الباكين

قال صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاه الغداه- فاقبل علينا فوعظنا موعظه بليغه... فانه من يعيش منكم فسيرى احتلافا كثيرا فعليكم بسنتى وسنه الحلفاء الراشدين المهديين من بعدى...الخ-

(کتاب السنه لمحد بن نفرالروزی من المطبوعه ریاض سعودی عرب) دری کتاب مشکوة شریف مین به روایت به عبارت دیل درج ہے:

سعن عرباض بن ساريه قال صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم ثم اقبل علينا بوجهه... فعليكم بسنتى وسنه الخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواحد... الخرواه احمد و ابوداود والترمذي وابن ماجه-

(مشکوة شریف ص۲۹-۳۰باب الاعتصام بالکتاب والسنه الفصل الثانی طبع نور محمه و دبل) خد کوره بالا روایت مضمون بذا کے ساتھ مقامات ذبل میں بھی مروی ہے اسلامظه

- (٣) السن للداري ص ٢٦ باب اتباع السنر الميع نظاى كانيوري-
- (m) المستدرك المحاكم ص٩٦، جلد اول كتاب العلم، طبع اول، وكن-
  - (۵) السن الكبرى لليهقى ص ١١٣ جلد عاشر طبع اول وكن-
- (۱) موارد اللممان الى ذوائد اين حبان لؤر الدين البيثى ص٥٦ روايت نمبر ١٠٠ تحت كتاب العلم باب اتباع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم-

مندرجہ روایات کا خلاصہ اور مفہوم وہی ہے جو سطورِ بالامیں تحریر کردیا گیاہے، یعنی جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خطبہ ارشاد فرمایا جس میں دیگر امور کے علاوہ یہ فرمان دیا کہ میرے بعد اختلافات دیکھیے جائیں گے تو اس وقت تم پر لازم ہے کہ میری سنت پر عمل کرو اور میرے بعد خلفاء راشدین کے طریقے کے لازم ہے کہ میری سنت پر عمل کرو اور میرے بعد خلفاء راشدین کے طریقے کے

ساتھ تمسک کرد اور دانتوں کے ساتھ اسے مضبوطی سے پکڑد اور ترک نہ کرد- (مینی سختی کے ساتھ اس پر کاربند رہو)

پھراس کے بعد مزید برآل حضرات شیمین (سیدنا ابو بکر الصدیق رضالٹی، اور سیدنا عمر فاروق رضالٹی، ) کی اتباع و اقتدا کے متعلق خصوصی ارشادات نبوت بھی پائے جاتے ہیں اور وہ روایات عند المحدثین صبح ہیں۔

ان میں سے چند ایک مرویات ذیل میں بغور الماحظة فرمائیں:

عن حذيفه قال كنا حلوسا عند النبى صلى الله عليه وسلم فقال انى لاادرى ما قدر بقائى فيكم اقتدوا بالذين من بعدى وارشار الى ابى بكرو عمر ١٠٠٠ النع-

(المصنعن لاین ابی شیبه ص۵۲۹ ، ۱۳۰ روایت نمبر۱۸۸۹ کتاب المفازی طبع کراچی) (۲) اور ترفدی شریف میں بیر روایت به عبارت ذمیل فدکور ہے:

... عن حذيفه قال قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اقتدوابالذين من بعدي ابي بكروع مر-

(ترندى شريف م ٢٠٥٠ جلد ثانى، باب مناقب ابى بكرالصديق، طبع مجتبائى ديلى) جامع مسانيد الامام الاعظم ص ٣٢٦، جلد اول، للقاضى ابوالمو كد الخوارزى،

طبع و کن۔

ند کورہ بالا روایت حضرت حذیفہ رضالتین سے مروی تھی، اب ذیل میں اس مضمون کی روایت جناب عبداللہ بن مسعود رضالتین سے نقل کی جاتی ہے:

... عن ابن مسعود رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اقتدوا بالذين من بعد ابوبكر و عمر-

(المسند الامام ابى حنيفه ص ١٤٦) باب الفضائل والشمائل، طبع، عقود الجواهر المنيف. ص ١٣١ جلد اقل، بيان الخبرالدال على تقذيم ابى بكرعلى وغيره) روایات فرکورہ بالا کا مفہوم ہیہ ہے کہ جناب حذیفہ بن الیمان اور جناب عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنم دونوں حضرات ذکر کرتے ہیں کہ جناب سردار دوعالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک موقعہ پر ارشاد فرمایا کہ میرے بعد ابو بکرو عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالی عنم کی افتدا و انتاع کرنا... الخ۔

خلاصہ بیہ ہے کہ ان فرمودات رسالت میں رسول خداصلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے خلفاء راشدین اور خصوصاً شیمین حضرات حضرت ابو بکرالصدیق و حضرت عمرفاروق رضی اللہ تعالی عنهم کی انتباع و آبعد اری کرنے کے متعلق تاکیدی تھم موجودہے۔

اور ان میں سے تینوں خلفاء راشدین بیس رکعات نماز تراوی کا باجماعت ادا کرتے رہے ہیں اور ان کی ہدایات کے تحت ان کے عمد میں اس طریقہ پر دواماً عمل ہو تا رہاہے۔

فلمذا مسلم ہذا میں ان خلفاء حضرات کی افتدا کرنا بفرمانِ نبوت لازم ہے اور بیہ طریقہ شریعت محمدی کے عین مطابق ہے اور خلاف سنت نہیں ہے بلکہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے فرمان کی صحیح اطاعت ہے۔

## مشاهير صحابه كرام كاتعامل

سابقہ سلور میں تراوی کے متعلق خلفاء راشدین رضی اللہ عنم کا طریق کار بالاختصار ذکر کیا گیا ہے۔ اب مسلمہ تراوی کے متعلق مزید چند ایک اکابر صحابہ کرام رضی اللہ عنم کا دوامی عمل ذکر کیا جاتا ہے، جس سے تراوی کی بیس رکعات کا مسلمہ واضح ہوتا ہے۔

## اني بن كعب رضافية، كاعمل

محدثین نے لکھا ہے کہ جناب انی بن کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ مدینہ طیبہ میں لوگوں کو رمضان شریف میں میں رکعات نماز تراوی پڑھایا کرتے تھے اور وتر تین ر کعت میں ادا کرتے تھے۔ روایت کے الفاظ سے بیہ ان کا دوامی معمول واضح ہو یا ہے، چنانچہ ابن الی شیبہ ذکر کرتے ہیں کہ

... كان ابى بن كعب يصلى بالناس فى رمضان بالمدينه عشرين ركعه ويوتر بثلاث -

(المعنف لاین الی شیبه ص ۳۹۳ طبع حید رآباد دکن ، باب یعلی فی رمضان من رکھ) روایت بذا سے معلوم ہوا کہ مدینہ شریف میں صحابہ کرام رضی اللہ عنهم ہمیشہ رمضان شریف میں ہیں رکعات (نماز تراویج) اور تین رکعات میں وتر دا کیا کرتے نتھے۔

### این مسعود رضالشد، کامعمول

اس کے بعد جناب عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ کا تراوی کے متعلق طریق کار ذکر کیا جاتا ہے۔

عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه وہ صحابی ہیں جن کے متعلق محدثین نے لکھا ہے کہ

یعنی عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ
عند باعتبار طریقہ، میانہ روی اور حسن
سیرت کے جناب رسول الله عملی الله علیه
وآلہ وسلم کے زیادہ قریب تھے۔

...وكان اقرب الناس دلا وسمتا وهديا برسول الله صلى الله عليه وسلم- (مثلاة شريف ص ۵۵۳ الفصل الاول، جامع المتاقب، بحواله بخاري")

نیز جناب عبداللہ بن مسعود رہ اللہ: کے حق میں فرمانِ نبوت یہ بھی ہے کہ ...وت مسکود رہ اللہ: کے عمد اور ... مسعود ۔ ۔ ۔ وصیت کے ساتھ تمسک کرو۔ ۔ ۔ ۔ وصیت کے ساتھ تمسک کرو۔

(ترندى شريف ص ٥٣٢ تحت باب المناقب مناقب عبد الله بن مسعود والتيني طبع قديم لكهنو)

ان فرمودات کی روشی ہیں ابن مسعود رہنائی، کا اتباع سنت کے سلسلہ ہیں مقام و مرتبہ واضح ہوگیا اور سیرت نبوی کے ساتھ ان کا شغف ظاہر ہوا۔

مسئلہ تراوی کے سلسلہ میں محدثین نے جناب ابن مسعود وخل اللہ کے متعلق تحرر کیا ہے کہ

سعود الله بن مسعود يصلى عشرين ركعه ويوتر

بشلات...السخ (قیام اللیل وقیام رمضان للمروزی ص۵۵' ۱۵۸ طبح مکتبه

اثرىيە' شيخوپورە)

لیمنی جناب عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عند بیس رکعات (تراوی) پڑھتے ہے اور ونز تین رکعات میں ادا کرتے تھے، یہ ان کادائی معمول تھا۔

روایات بزا کے ذریعے یہ چیز عیاں ہوگئی ہے کہ این مسعود رضافتہ، کو ہیں رکعات تراوی ادا کرنے کا عمل جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم سے محفوظ تھااس لیے آنموصوف اس کا التزام کیے ہوئے تھے۔

### عبدالله بن عباس كاشرعي مسائل مين طريق كار

جناب عبداللہ بن عباس ہاشی رضی اللہ تعالی سے جب کوئی محض مسئلہ دریافت کر ہاتو اس کا حکم اگر کتاب اللہ میں موجود ہو ہاتو اس کے مطابق فیصلہ کرتے اور اگر وہ مسئلہ کتاب اللہ میں نہیں ہے اور سنت نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم میں پایا جا ہاتو سنت نبوی کے مطابق قول کرتے۔ اور اگر وہ مسئلہ نہ تو کتاب اللہ میں ہو ہا اور نہ ہی سنت نبوت میں پایا جا ہا اور حضرت صدیق اکبر رہی گئی، اور حضرت فاروق اعظم وہی گئی، کے فرمودات میں پایا جا ہاتو آئموصوف ان حضرات کے قول کے فاروق اعظم رہی کرتے۔ اور اگر فدکورہ بالا تینوں صورتیں موجود نہ ہوتیں تو پھر اپنی مطابق عمل کرتے۔ اور اگر فدکورہ بالا تینوں صورتیں موجود نہ ہوتیں تو پھر اپنی

.....عن عبدالله بن ابى يزيد قال سمعت عبدالله بن

عباس رضى الله عنهما انا سفل عن شيى هو فى كتاب الله قال به وان لم يكن فى كتاب الله وقاله رسول الله صلى الله عليه وسلم قال به وأن لم يكن فى كتاب الله ولم يقله رسول الله صلى الله عليه وسلم وقاله ابوبكرو عمر رضى الله عنهما قال به والااحتهدرايه-

(السن الكبرى لليسقى ص١٥٥ ج٥٠ كتاب آواب القاضى، طبع قديم، وكن)
روايت بالاكا روشن بيس معلوم ہواكہ جناب عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنه بھى بيس ركعات نماز تراوی كے قائل سے اس ليے كه حضرت عمر وہ الله على خلافت كا يه فيصله شده عمل ہے كہ بيس ركعات نماز تراوی باجماعت پڑھى جاتى تھى اور ابن عباس وہ الله عنه معزات شيحين وہ الله عنه كول كے مطابق عمل كرتے اور اس كو جت شرعى سجعتے تھے۔

فلدنا عبدالله بن عباس رخل في بيس ركعات تراوي يا جماعت كا قول كرتے اور اسے صحيح عمل قرار ديتے تھے، اس ليے كه بيد مسئله فاروتی عمد كا فيصله شده امر ہے جس كووه جمت سجھتے تھے۔

### منبيهم

سابقہ صفحات یعنی عمد نبوت کی مرویات میں جناب ابن عباس وہ النیز، سے بیس رکھات تراوی کی مرفوع روایت نقل کی گئی ہے، اس روایت کے بعض رواۃ پر اگرچہ کلام پائی گئی ہے لیکن دیگر قرائن کے ساتھ موید ہے اور وہ اپنے مقام پر درست ہے۔ اب اکابر صحابہ کرام کے تعامل اور ان کے طریقہ کار کے سلسلہ میں یہ علامہ الیسقی کی روایت ذکر کی ہے اور اس سے جناب عبداللہ بن عباس وہ النیز، کے طرز عمل کے ذریعہ مسئلہ تراوی جیس رکھات ادا کرنے کی تائید حاصل کرنا مقصود ہے اور ای ضرورت کے تحت یہ روایت نقل کی گئی ہے۔

### امهات المومنين كاطرز عمل

اکابر محدثین اور فقهاء نے اپنی معروف تالفات میں یہ مسئلہ ذکر کیا ہے کہ ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها تراوی کے متعلق یہ صورت افقیار کرتی تعییں کہ آنموصوفہ دھیری کی المیارک میں خواتین کو نوافل کی امامت کرایا کرتی تھیں اور اوائیگی نماز کی یہ صورت ہوتی تھی کہ آل محترمہ لا المی المین کے وسط میں (تحور ا آگے) کھڑے ہو کر تراوی کی نماز پڑھاتی تھیں۔ یہ مسئلہ اکابر فقهاء کی ذیل کت میں نہ کور ہے:

.....عن ابى حنيفه عن حماد بن ابراهيم عن عائشه رضى الله عنها انهاكانت توم النساء فى رمضان تطوعا وتقوم فى وسط الصف-

(كتاب الآثار لامام اني يوسف" مل ام، روايت نمبر ٢١١، طبع بيروت، لبنان، كتاب الآثار الامام محمد" مل ١١٣ باب المراة توم النساء و كيف تجلس في العلوة قديم طبع انوار محمدي، لكعنو)

(۲) محدثین نے لکھا ہے کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنما کا ایک غلام ذکوان تھا اس کی کنیت ابو عمرو تھی اور وہ ام المومنین صدیقہ دھنوی کا حاجب (دربان) بھی تھا۔ اسے آنموصوفہ دھنوی کی نے فرمان دے رکھا تھا کہ تو میری وفات کے بعد آزاد ہے اور ذکوان ایک خصوصی خدمت یہ بھی بجا لا تا تھا کہ رمضان المبارک میں ام المومنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنما کو تراو تح پڑھا تا تھا۔ المبارک میں ام مالک نے اپنے موطامیں میں چیز بہ عبارت ذمیل درج کی ہے:

..... مالک بن هشام بن عروه عن ابیه ان ذکوان ابا عمرو وکان عبدا لعائشه زوج النبی صلی الله علیه وسلم فاعتقته عن دبر منهایقوم یقرالها فی رمضان - (موطالام مالک"، ص٩٥، طح کراچی نور محمی، باب ماجاء فی قیام رمضان)

(۳) اور کبار فقماء نے احمات المومنین کی تراویج کی ادائیگی کے متعلق بیہ تصریح کی ہوائیگی کے متعلق بیہ تصریح کی ہے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنما اپنے غلام ذکوان کی اقتدا میں نماز تراویج اداکیا کرتی تھیں۔ اور ام المومنین حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالی عنما نماز تراویج عورتوں کی جماعت کے ساتھ اداکرتی تھیں اور ان کی خادمہ ام الحن ابعری جماعت کرایا کرتی تھیں۔

يى چيز فآوى قاضى خان ميں بالفاظ ذيل مذكور ہے:

... واقامها ازواج النبى صلى الله عليه وسلم نحو عائشه وام سلمه رضى الله عنه ن حلف ذكوان وام سلمه رضى الله عنها بحماعه النساء امتها مولاتها ام الحسن الله عنها بحماعه النساء امتها مولاتها الحسن البصرى رضى الله عنها وكانت هي في صفهن (قادي قاض فان على النديه ص ٢١٣٠ ج اول باب الرّاوي، طع قديم ممر)

مختصریہ ہے کہ ازواج مطهرات کا بیہ طرز عمل رمضان المبارک میں جاری رہتا تھا اور بیہ معمول جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات اور ہدایت کے تحت تھا ان کے خلاف ہرگز نہیں تھا۔

گزشته اوراق میں ہم نے مسئلہ تراوی کے متعلق مشاہیر صحابہ کرام رضی الله عنهم اور ازواج مطمرات رضی الله عنه کا دوامی عمل ذکر کیا ہے۔ اور ان حضرات کا کسی شرعی مسئلہ میں اتفاق کر لیتا اور اس کو بالاتفاق معمول بنا لینا مستقل "شرعی دلیل" اور "ججت قاطعہ" کا درجہ رکھتا ہے۔

چانچه اى چيز كوكبار علاء نے بطور قاعده كے مندرجه ذيل عبارت ميں پيش كيا ہے: "قاعده" التوارث والتعامل هو معظم الدين - لين اذا ثبت تعامل الصحابه بامر فهو حجه قاطعه وسنه ثابته -لايمكن دفعها -

(فيض البارى على صحيح البخاري للحديث الكبير مولانا سيد محمد انور شاه تشميري"

م ۲۵۴ ج۴ طبع مجلس علمي وابعيل)

اس کا منہوم یہ ہے کہ کسی شرعی مسئلے پر صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کا توارث اور تعامل پایا جانا یہ دین میں عظیم امرہے لینی صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کا ایک معاملہ میں جب تعامل ہو جائے تو وہ ججت قاطعہ ہے اور ثابت شدہ سنت ہے، اس کو رد کرنا ممکن نہیں اور اسے ناقابل عمل نہیں قرار دیا جا سکتا۔

#### اجماع سكوتى

کھریمال میہ چیز بھی پائی گئی ہے کہ اس دور کی کسی مشہور شخصیت نے ہیں رکعات نماز تراوی کے "اجتماعی عمل" پر اعتراض نہیں کیا اور اسے خلاف سنت قرار نہیں دیا۔

پس اس بنابراس امر کو "اجماع سکوتی" سے تعبیر کیا جا تاہے۔

اور مسئلہ ہذا کے اثبات کے لیے جہال دیگر دلائل و شواہد پیش کیے جاتے ہیں، وہاں اس دور میں "اجماع سکوتی" بھی اس مسئلہ میں مستقل شاہد کی حیثیت رکھتا ہے۔

## حضرات تابعین تبع تابعین وریگر کبار علماء کے فرمودات

اس سے پہلے محلبہ کرام کے تراوی کے متعلق معمولات ایک ترتیب سے ذکر کئے ہیں اس کے بعد ذیل میں مشاہیر بابعین اور تع بابعین کے فرمودات کو اختصارا پیش کیاجا آہے۔

## جناب ابراتيم النخعي

جناب ابراجیم المحمی رحمتہ اللہ تعالی کبار تابعین میں سے ہیں اور ان کے مرسلات عند الفقهاء مقبول ہیں اور محدثین اور فقهاء نے ان کا مندرجہ ذیل قول

#### نقل کیاہے۔

یعنی ابراہیم نعمی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے میں کہ ال کے دور میں المی اسلام رمضان شریف میں پانچ ترویحوں کے ساتھ نماز تراوی اداکرتے تھے۔

رالنجعی) ان الناس کانوا یصلون حمس ترویحات فی رمضان-

کتاب الآفار الهام انی یوسف" ص ۴۱ روایت نمبر ۱۱۱ طبع بیروت) اور فقه کی اصطلاح میں ہر چار رکعات نماز تراوی ادا کرنے کے بعد قلیل وقت کے لیے ٹھر جانے کو ترویحہ کما جاتا ہے اور پانچ ترویحہ کی صورت میں بیں رکعات نماز تراوی محتمام ہو جاتی ہیں۔

### جناب عطاء بن رباحٌ

جناب عطاء بن رباح مشهور تابعی کا قول اکابر محد مین نے بہ عبارت زیل ذکر کیا ہے:

..... عن عطاء قال ادركت الناس وهم يصلون ثلاثه وعشرين ركعه بالوتر-

(المصنعت لاین ابی شیبه ص ۱۳۹۳ ج۴ تحت باب کم مصل فی رمضان من ر کد، الشیخ النیموی نے آثار السن ص ۵۵ جلد ثانی پر فدکورہ بالا روایت درج کرتے ہوئے ککھا ہے کہ "اسنادہ حسن" طبع دکن)

لینی جناب عطاء بن رباح رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ میں نے الملِ اسلام کو اس طرح پایا ہے کہ وہ لوگ (رمضان شریف میں) شیس (۲۳) رکعات نماز تراویج وتروں سمیت ادا کرتے تھے۔

مطلب میہ ہے کہ ہیں رکعات نماز تراوی ہوتی تھی اور تین رکعات میں وتر ادا کرتے تھے۔ جناب عطاء بن رباح رحمته الله عليه نے اپند وور كے الل اسلام كا معمول ذكركيا ہے ان يروه لوگ بيشه سے كاربند چلے آرہے تھے۔

## جناب این الی ملکیة

تابعین حضرات میں ایک نامور تابعی جناب عبداللہ بن عبیداللہ بن ابی ملکیہ ہیں جو "این ابی ملکیہ" کی کنیت سے مضہور ہیں-

محدثین نے ان کامعمول ذکر کرتے ہوئے تحریر کیا ہے کہ

... حدثنا وكيع عن نافع مولى لابن عمر كان ابن ابى ملكيه يصلى بنافي رمضان عشرين ركعه...الخ-

(المصنعت لاین ابی شیب ص ۱۹۹۳ جلد فانی تحت باب کم معلی فی رمضان من رکع، طبع حیدر آباد، وکن، الشیخ النیموی نے آفار السن، ص۵۱، ۵۵، جلد فانی پر فیکوره بالا روایت ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ "اسناده صحح")

مطلب میہ کہ این ابی ملکیہ آئے شاگرد کتے ہیں کہ ہمیں آنموصوف رحمتہ اللہ علیہ رمضان شریف میں ہیں رکعات (نماز تراویج) پڑھلیا کرتے تھ... الخ-گویا کہ اس دور کے اکابرین امت کا یہ دوای معمول اور اجماعی عمل تھا کہ وہ رمضان المبارک میں ہیں رکعات نماز تراویج ادا کیا کرتے تھے۔

### على بن ربيعه رحمته الله عليه

علی بن ربید رحمتہ اللہ علیہ مشہور تابعین میں سے بیں آنموصوف کے متعلق محد ثین نے لکھا ہے کہ وہ رمضان المبارک میں اہل اسلام کو پانچ ترویحوں کے ساتھ اوا کرتے تھے۔ نماز تراوی پڑھاتے تے اور وتر تین کھات کے ساتھ اوا کرتے تھے۔ چنانچہ این ابی شیبر نے اس سلسلہ میں ورج ذیل روایت ورج کی ہے: حسل سعید بن عبیدان علی بن ربیعه کان یصلی بھم

فى رمضان حمس ترويحات ويوتربثلاث.

- (۱) المصنعت لاين اني شيب ص ٣٩٣ جلد ٣ تحت باب كم معلى في رمضان من ركمه، طبع حيد رآباد، وكن-
- (۲) الشیخ النیموی نے ندکورہ بالا روایت آثار السن ص۵۱، ۲۳ میں درج کی ہے اور روایت کے متعلق لکھا ہے کہ "اساوہ صحح-"

اس مسللہ میں بہت ہے کبار تابعین کے اقوال اور معمولات پائے جاتے ہیں لیکن یہال اختصار کی بنا پر چند ایک روایات پر اکتفا کیا ہے۔

#### منبيهم

سطور بالا میں چند ایک اکابر تابعین کے اقوال اور معمولات ذکر کیے ہیں۔ یہ وہ دور ہے جس کے متعلق ارشادات نبوی مانگری میں خیرالقرون ہونے کی بشارت پائی جاتی ہے۔ (حیر القرون قرنی شم الذین یلونہم شم الذین یلونہم) پس آبھین کے اس خیر دور میں ہیں رکعات تراور کا اوا کیا جانا عند الشرع صحیح ہے، ظاف سنت اور بدعت ہرگز نہیں۔ اور یہ طریقہ خیر بی ہے جو خیرالقرون میں پایا گیا ہے۔

#### اكابرعلائے امت كے بيانات

اب اس کے بعد تراوی کے متعلق کبار محدثین اور مشاہیر علماء کے چند ایک بیانات ہم مخفرا پیش کرتے ہیں--- ان میں ہیں رکعات تراوی کا مسئلہ بردی صراحت کے ساتھ سامنے آئے گا اور اکابرین امت کے نزدیک اس کی اہمیت واضح ہوگی-

امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالی (نعمان بن ثابت ابو حنیفہ المتوفی ۱۵۰ھ) سے ان
 شاگرد کبیر امام ابویوسف رحمتہ اللہ علیہ نے ایک بار مسئلہ تراوی میں حضرت عمر

رمنی اللہ تعالی عند کے طریقہ کار کے متعلق دریافت کیاتو امام صاحب رحمتہ اللہ علیہ نے جواب میں فرمایا کہ

تراوح کی نماز دسنت موکدہ" ہے اور حضرت عمر رہ اللہ نے اسے اپنی جانب سے تخریج و تبیہ بنیں جانب سے تخریج و تبیہ بنیں تھے اور سے تخریج و تبدیر نہیں فرمایا اور آنموصوف رہ اللہ اس معاملہ میں بدعتی نہیں تھے اور انہوں سے بغیر کسی اصل (لیعنی ثبوت شرعی) اور عمد نبوی سائلہ کے اس چیز کا امر نہیں فرمایا۔

چنانچہ علامہ این نجیم نے اپنی تصنیف "البحرالرائق" میں یہ واقعہ کتاب "الاختیار" سے بہ عبارت ذیل نقل کیاہے:

... وذكر فى "الاحتيار" ان ابا يوسف رحمه الله عليه سأل اباحنيفه رحمه الله عليه عنها وما فعله عمر فقال التراويح سنه موكده- ولم يتحرجه عمر من تلقاء نفسه- ولم يكن فيه مبتدعا- ولم يامر به الاعن لديه وعهد من رسول الله صلى الله عليه وسلم-

- (ا) البحرالرا كلّ شرح كنز الدقا كلّ لاين نجيم ص٦٦ جلد ثانى تحت بحث تراويح، طبع مكتبه رشيديه كوئنه-
- (۲) روالمحتار لاین عابدین الشای (حاشیه در مختار) ص۷۳۵، ج اول تحت بحث تراوی، طبع قدیم، معر-
- (٣) كتاب الفقه على المذاهب الاربعه لعبد الرحمٰن الجزيري ص ٣٥٠ جلد اول تحت كتاب المعلوة اباب معلوة التراويح مكمها ووحمه طبع بيروت، لبنان)

اور امام ترخی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی تالیف جامع ترخی میں اس مسللہ پر مندرجہ ذیل عبارت کے ساتھ روشنی ڈالی ہے:

... واکثر اهل العلم علی ما یین امام ترزی ٌ فرماتے ہیں کہ اکثر اہلِ روی عن علی و عمر علم حفرات اس بات پر متغلّ ہیں کہ (نماز

وغيرهما من اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم عشرين ركعه - وهو قول سفيان ثورى وابن المبارك والشافعى هكذا ادركت ببلدنا بمكه يصلون عشرين ركعه -

(ترندی شریف ص۹۹، جلد اول، باب ما جاء فی قیام شرر مضان، طبع قدیم لکھنؤ)

تراوت) کی ہیں رکعات ہیں۔ یہ چیز معرت علی المرتفی، معزت عمر فاروق اور ویگر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم سے مروی ہے اور جناب سفیان توری، ابن المبارک اور امام شافعی (رحم اللہ) نے یکی قول کیا ہے اور مزید برآل امام شافعی" فرماتے ہیں الم کہ مرمہ میں المی اسلام کو ہیں رکعات (تراوت) اوا کرتے ہوئیا ہے۔

اور ای طرح مئله بذا کو مشهور محدث امام بغوی رحمته الله علیه (الحسین بن مسعود المتوفی ۵۱۲ه) نے اپنی آلیف "شرح السنه" میں فدکورہ بالا عبارت کے ساتھ بلفد درج کیا ہے:

واما اكثر اهل العلم فعلى عشرين ركعه... يصلون عشرين ركعه-

(شرح السنه لامام بغوی مس ۱۲۳ ج۳ تحت بحث روایات تراوی باب قیام شر رمضان و فضله)

ائمہ احناف کے مشہور فقیہ مٹس الائمہ السرخی (ابوبکر محد بن ابی سل السرخی المتوفی ۹۰۹ه) نے اپنی تصنیف "المبسوط" میں مسئلہ بذا کو مندرجہ ذیل الفاظ میں واضح کیا ہے:

... والمبتدعه انكروا ارادها بالحماعه في المسحد فاداء ها بالحماعه جعل شعار للسنه كاداء الفرائض بالحماعه شرع شعار الاسلام-

(كتاب المبسوط تعمس الائمه السرخى ص ١٢٥ جه تحت كتاب التراوي الفصل

ثانی، ملبع اول معرا

اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ تراوت کو باجماعت مسجد میں ادا کرنے سے بدھتیوں نے انکار کیا تو تراوت کو جماعت کے ساتھ ادا کرنا سنت طریقے کے لیے شعار بنایا گیا۔ جیسا کہ فرائض کو جماعت کے ساتھ ادا کرنا اسلام کا شعار قرار دیا گیاہے۔

مطلب میہ ہے کہ تراوی کو باجماعت مساجد میں ادا کرنا اکابرین امت کے نزدیک اس قدر اہمیت کا حال ہے کہ ان کو شعارُ دین میں شار کیا ہے۔

نیز السرخی نے اس مقام میں یہ چیز بھی ذکر کی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ تراوی کے اجماعی قیام کے مسلہ میں منفرد نہیں تنے اور ان کا یہ انفرادی عمل نہیں تنے اور ان کا یہ انفرادی عمل نہیں تنا بلکہ اجلائے صحابہ رضی اللہ عنهم ان کے ساتھ تنے۔ خصوصاً حضرت علی المرتفنی بھائی، اس مسلہ میں راضی اور خوش تنے حتی کہ آنموصوف نے حضرت عمر بھائی، کے انقال کے بعد ان کے حق میں دعائے خیر کے کلمات فرمائے اور اپنے عہدِ خلافت میں بیں تراوی کی جماعت کا تھم فرما کر اسے قائم کیا۔

وان عمر رضى الله تعالى عنها صلاها بالحماعه مع احلاء الصحابه فرضى به على رضى الله تعالى عنه حتى دعاله بالخير بعدموته كما وردوامر به في عهده-

(المبسوط تقمس الائمه السرخي ص٩٣٥ ج٩ الفصل الثالث من كتاب التراوي)

مندرجہ حوالہ سے واضح ہوگیا کہ برے جلیل القدر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے ساتھ اس مسئلہ میں متعاون تنے اور فیصلہ شدہ امر بیہ ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنم کسی غلط کام اور خلاف شرع بات پر جمع نہیں ہوتے۔ فلمذا بیں رکعات میں تراوی اوا کرنے کا مسئلہ شرع کے موافق ہے اور سنت طریقہ کے مخالف و متعارض نہیں۔

اکابر حنفیہ کے مشہور فقیہ علامہ کاشانی (علاء الدین ابوبکر بن مسعود الحنفی متوفی کے میں کی مسلم بیان کیا ہے۔

فرماتے ہیں کہ حضرت عمر و اللہ نے رمضان المبارک میں جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے اصحاب کو جمع کیا اور ابی بن کعب و اللہ کو ان کا امام بنایا۔

..... فصلى بهم كل ليله عشرين ركعه ولم ينكر عليه احدفيكون احماعامنهم على ذالك -

(البدائع والسنائع للكاشاني، ص ٢٨٨ جلد اول، فصل في مقدار التراوي)

لینی حضرت ابی بن کعب رہائیں، ان حضرات کو رمضان شریف میں ہر رات بیں رکعات نماز تراوی پڑھاتے تھے اور اس چیز پر کسی ایک صاحب نے بھی انکار نہیں کیا اور منکر نہیں جانا۔

پی محابہ کرام رضی اللہ عنهم کی طرف سے یہ امراس مسئلہ پر اجماع ہے۔
مقصد یہ ہے کہ بیس رکعات تراویج پر محابہ کرام رضی اللہ عنهم کی طرف
سے اجماع پایا گیا ہے جے اجماع سکوتی سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اور "اجماع" مستقل
حجت شرعیہ ہے، فلمذا اس امر کو بدعت کمنا اور خلاف سنت قرار دینا صحیح نہیں۔
مادر مشہور عالم علامہ محمد بن احمد بن رشد القرطبی متونی ۵۹۵ھ المعروف لاین
رشد الماکی نے اپنی تالیف بدایہ المجتمد میں اس مسئلہ کو اس طرح واضح کیا ہے:

لینی رمضان شریف میں جو نماز (تراوی) ادا کی جاتی ہے اس کی عدد رکعات میں اختلاف پایا جاتا ہے لیکن امام مالک رحمت اللہ علیہ نے ایک قول میں اور امام ابو حنیفہ، امام شافعی، امام احمد اور محدث داود (رحمم اللہ تعالی) حضرات نے وتر کے بغیر میں رکعات (تراویج) کو پند کیا ہے اور اسے رائ قرار دیا ہے۔

... واحتلفوا في المجتار من عدد الركعات التي يقوم بهاالناس في رمضان فاحتار مالك " في احد قوليه و ابوحنهفه والشافعي واحمد وداود (رحمهم الله تعالى) القيام بعشرين ركعه سوى الوتر-

(بدايه المجتهد لاين رشد الماكلي ص٠١٠ جلد اقل الباب الخامس في قيام رمضان)

مطلب میہ ہے کہ فدکورہ بالا تمام ائمہ کرام کے نزدیک تراوی کو بیس رکعات میں ادا کرنا فیصلہ شدہ امرہے۔

اور حنبلی علاء میں علامہ این قدامہ (ابو محمد عبداللہ بن احمد بن محمد بن قدامہ المحتوفی ۹۲۰ میں المحتوفی ۹۲۰ میں المحتوفی ۹۲۰ میں مسئلہ تراوی کی وضاحت کرتے ہوئے اکابر ائمہ کامسلک ذکر کیا ہے۔

..... والمحتار عند ابى عبدالله رحمه الله (الامام احمد رحمه الله عليه) فيها عشرون ركعه وبهذا قال الثورى وابوحنيفه والشافعي...الخ

(المننی لاین قدامہ ص۱۳۸-۱۳۹ الجزء الثانی بحث صلوۃ التراوی وعدد رکعاتہا)
لیمنی امام احمد بن حنبل رحمہ الله تعالی کے نزدیک بیس رکعات (نماز تراوی کے پندیدہ قول ہے اور امام ثوری رحمتہ الله علیه امام ابو حنیفہ رحمتہ الله علیہ اور امام شافعی رحمتہ الله علیہ ان تمام ائمہ کے نزدیک بھی یمی پندیدہ اور مختار قول ہے۔

مختصریہ ہے کہ ذکورہ اکابرین امت کے نزدیک نماز تراوی میں رکعات ہیں اور یکی امران کے ہال مختار اور پہندیدہ ہے۔

مشہور محدث اور فقیہ علامہ بدر الدین العینی (المتونی ۸۵۵ھ) شارح بخاری
 خاری شریف کی شرح میں مسلم بذا کی تشریح بالفاظ ذیل ذکر کی ہے:

اس کامفہوم ہے ہے کہ تابعین حضرات میں سے بیس رکعات نماز تراوی کا قول درج ذیل حضرات نے کیا ہے۔ شتیر بن شکل، این الی ملیک، الحارث ہمدانی، عطاء بن رباح، ابوالجنری سعید بن الی الحن البصری، اخوالحن، عبدالرحمٰن بن الی بکر اور عمران العبدی اور این عبدالبرنے کما

... واما القائلون به (عشرین رکعه) من التابعین فشتیر بن شکل وابن ابی ملیکه والحارث الهمدانی وعطاء بن ابی رباح وابو البحتری وسعید بن ابی الحسن البصری اخوا

الحسن وعبدالرحمن بن ابى بكر وعمران العبدى- وقال ابن عبدالبر وهوقول حمهور العلماء وبه قال الكوفيون والشافعي واكثر فقهاء-وهو الصحيح ابى بن كعب من غير خلاف من الصحابه-

ہے کہ جمہور علماء کا کی قول ہے اور فقماء نے فقماء نے میں رکھات نماز تراوی کا قول کیا ہے۔ اور معلماء کا تول کیا ہے۔ اور معلماء کرام رضی اللہ تعالیٰ عنهم میں بغیر اختلاف کے ابی بن کعب رضافین سے کی صحیح قول منقول ہے یعنی صحابہ میں کوئی معتدبہ اختلاف اس مسئلہ میں نہیں پایا گیا۔

(عدة القارى شرح بخارى شريف للعينى ص ١٢٨٥ جا الباب فضل من قيام رمضان)

#### کیاتراوی آٹھ رکعات ہیں؟ایک سوال پھراس کاجواب

بعض لوگوں کی طرف سے ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنها کی درج ذبل روایت اس مسلہ پر پیش کی جاتی ہے کہ تراوی آٹھ رکعات ہیں، اس سے زیادہ ادا کرناسنت کے برخلاف ہے۔

معن ابى سلمه بن عبد الرحمن انه سال عائشه كيف كانت صلوه رسول الله صلى الله عليه وسلم فى رمضان - فقالت ماكان يزيد فى رمضان ولا فى غيره على احدى عشره ركعه - يصلى اربعا فلا تسئل عن حسنهن وظولهن ثم يصلى اربعا فلا تسئل حسنهن وظولهن ثم يصلى أربعا فلا تسئل حسنهن وظولهن ثم يصلى ثلاثا فقلت يارسول الله اتنام قبل ان توتر قال يا عائشه ان عينى تنامان ولاينام قلبى -

(الموطا مالك بن انس رخالتن، م ص١٠٠-١٠٠٠ تحت صلوة النبي صلى الله عليه وآله وسلم في الور، طبع نور محدى، كراجي، مسلم شريف ص ٢٦٥ جلد اقل، باب صلوة الليل وعدد ركعات النبي صلى الله عليه وآله وسلم، طبع نور محدى، ديل، مسند اسحاق بن

رابويه ص ۵۵۵ روايت نمبر ۵۸۷ جلد الني طبع المدينه المنوره صبح حبان ص

لینی ابوسلمہ بن عبدالرحل نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها سے سوال کیا کہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی رمضان میں نماز کیسی اور کس طرح ہوتی تھی؟ تو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها نے جواب میں فرمایا کہ رمضان اور غیر رمضان میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم گیارہ رکعات فرمایا کہ رمضان اور غیر رمضان میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم گیارہ رکعات اور اور فرماتے ان کے حسن اور طول کے متعلق کچھ نہ پوچھے، پھر آپ چار رکعات اور اور فرماتے - ان کے بھی حسن اور طول کے متعلق کچھ نہ پوچھے، پھر آپ چار رکعات اور اور فرماتے - ان کے بھی حسن اور طول کے متعلق کچھ نہ پوچھے، پھر اس کے بعد تین رکعات اور فرماتے - حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنما کہتی ہیں کہ میں نے کما: یارسول اللہ! آپ و تر اور کرنے سے پہلے سو جاتے ہیں؟ تو آپ میں کہ میں نے فرمایا: اے عائشہ اللہ ایک میری کرنے سے پہلے سو جاتے ہیں؟ تو آپ میں گھیل کے فرمایا: اے عائشہ اللہ ایک کیس سوتی ہیں، میرا دل نمیں سوتا۔

یہ روایت متعدد محد مین نے ذکر کی ہے جیسا کہ ہم نے اس کے بعض حوالہ جات درج کر دیتے ہیں۔ روایت ہذا اپنے مقام میں صحح اور درست ہے۔ اور ذکر کر دیا ہے کہ اس روایت کے پیش نظر بعض لوگ یہ اعتراض قائم کرتے ہیں کہ نماز تراوی کی آٹھ رکعات اوا کرنا سنت ہے اور اس سے زائد (بیس رکعات) اوا کرنا سنت کے برخلاف عمل کرنا ناجائز ہے۔
سنت کے برخلاف ہے اور سنت کے برخلاف عمل کرنا ناجائز ہے۔

فلنذا جمیں صرف آٹھ رکعات سنت تراوی ادا کرنی چاہیے اس سے زیادہ ادا نمیں کرنی چاہیے۔

### ألجواب

ند کورہ اعتراض کے جواب میں یہال چند چیزیں پیش کی جاتی ہیں، ان پر نظر انصاف کرنے سے مسلہ واضح ہو جائے گا۔ استنباط مسئلہ کے لیے محدثین کے نزدیک طریق کاریہ ہے کہ پیش نظر مسئلہ کے متعلق تمام روایات پر نظر کرتے ہیں اس کے بعد پھر مسئلہ کا استنباط کیا جا تا ہے۔ اس طریق کار کے موافق ہم پہلے یہاں کے مسئلہ کی دیگر روایات کو بھی پیش نظر رکھتے ہیں۔

وہ اس طرح ہے کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها سے آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی شب کی نماز کے متعلق روایت پائی جاتی ہے۔

(موطاوامام مالک"، ص۱۰۳ تحت صلوة النبی مانظیم فی الوت طبع کراچی، مسلم شریف ص ۱۵۳-۳۵۵ جلد اقل، باب السلوة الليل وعدد ركعات النبی صلی الله عليه وسلم، طبع دیلی) اس طرح حضرت عائشه رضی الله تعالی عنها سے دیگر روایات میں اس طرح بھی فدکور ہے کہ

... عن مسروق قال سالت عائشه عن صلوه رسول الله صلى الله عليه وسلم بالليل فقالت سبع وتسع واحدى عشره ركعه سوى ركعتى الفحر- (رواه الخارى)

لیعنی مسروق کہتے ہیں کہ میں نے جناب
نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی شب کی نماز
کے متعلق حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی
عنماے دریافت کیا تو آپ رضی اللہ تعالی
عنم نے جواب میں فرمایا کہ فجر کی دو رکعت
کے سوا آپ صلی اللہ علیہ وسلم سات، نو
اور گیارہ رکعات ادا فرماتے تھے۔

(مشكوة شريف ص٢٠١ الفصل الاول باب صلوة الليل، طبع وبلي، صبح اين حبان،

ص١١٦١-١١٣ جلد خامس، روايت نمبر ٩٦١٢ فعل قيام الليل)

ام المومنین معنرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها کی مندرجہ بالا روایات سے ثابت ہوا کہ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی شب کی نماز سات نو گیارہ اور مجھی تیرہ رکعات پر مشمل ہوتی تھی-

ای طرح دیگر صحابہ کرام مثلاً ابن عباس نید بن خالد الجمنی وغیرہم رضی الله تعالی عنم اجمعین سے بھی جناب نبی اقدس صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی شب کی نماز تیرہ رکعات منقول ہے۔ اس سلسلہ میں مقامات زیل ملاحظہ فرمائیں:

- (١) مسلم شريف ص ٢٦٠ جلد اقل، باب صلوة النبي سي الماية و وعاء بالليل-
- (٢) مسلم شريف ص ٣٦٢ جلد اقل، باب صلوة النبي سي الم الماد وعاء بالليل-
- (٣) مشكوة شريف ص١٩٠٦ الفصل الاول باب صلوة الليل، طبع نور محدى، وبل-

فلمذا یہ روایات حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها کی گیارہ رکعات والی روایت کے بظاہر متعارض اور مخالف پائی جاتی ہیں۔

لین یہ روایات باعتبار عدد رکعات کے اور باعتبار بیئت ادا کے دونوں باتوں میں حدیث عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها کے خلاف ہیں-

یمال سے معلوم ہو تا ہے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی شب کی نماز صرف گیارہ رکعات نہیں ہوتی تھی بلکہ بھی سات، بھی نو، بھی گیارہ اور بھی تیرہ رکعات پر مشتمل ہوتی تھی جیسا کہ مندرجہ بالا روایات ظاہر کرتی ہیں۔

تو اس صورت حال کے پیش نظر رفع تعارض کے لیے پہلے ہم محدثین سے ان میں تطبیق پیش کریں گے، پھراس کے بعد روایت بدا کی دیگر اشیاء بیان کریں کے، انشاء اللہ تعالی۔

#### تطبيق بين الروايات

اس مقام کی روایات میں تطبیق کے لیے:

#### (ا) علاء كرام في اس مئله كي اس طرح توجيه ورج كي ب:

..... لعل الاختلاف بحسب احتلاف الاوقات

والحالات او طول القراه وقصرها او صحة و مرض وقوه وفتره اولتنبيه على سعه الامرفى ذالك -

(جمع الوسائل م ١٥٠ جلد ثانى لعلى القارى " ، باب ما جاء فى عبادة النبى صلى الله عليه وسلم طبيع مصر)

الین روایات کابه اختلاف درج زمل چیزوں پر محمول ہے:

(۱) او قات میں اختلاف - (۲) حالات میں اختلاف - (۳) نماز میں قرأت کے چھوٹے اور لمبے ہونے کا اختلاف - (۳) صحت یا بیاری کی حالت کا فرق - (۵) طبیعت میں قوت اور سستی کا فرق - (۱) نیز اس سئلہ میں امت پر آسانی اور سہولت کی رعایت کرنا -

مختصریہ ہے کہ ان روایات میں اختلاف کو محدثین مندرجہ بالا وجوہ پر محمول کرتے ہیں۔ فلمذا روایات میں رفع تعارض کی بیہ صورت صحیح ہے اور ان روایات میں کوئی تخالف و تعارض نہیں رہتا۔

(۲) اور یمال محدثین نے ایک به صورت بھی ذکر کی ہے جس سے رفع تعارض ہو جاتا ہے کہ

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها کی گیارہ رکعات والی روایت بطور اکثر الاو قات کے ذکر کی گئی ہے لیعنی بیشتر او قات میں اس طرح نماز شب ہوتی تھی لیکن بالدوام بطور قاعدہ کلیہ کے بیہ روایت ندکور نہیں ہے۔

چنانچہ اس طرح سے بھی روایات کا تخالف اور تدافع دُور ہو جا آہے۔

(۳) اور فن حدیث کے علاء کرام نے یمال تطبیق و توفیق بین الروایات کے لیے یہ بھی لکھا ہے کہ حضرت صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها کی روایت ندکورہ کے ناقل ابو سلمہ بن عبدالرحمٰن ہیں۔ ابو سلمہ نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها سے

آنجناب صلى الله عليه وسلم كى نماذ تنجد (قيام الليل) كے متعلق دريافت كيا تھاكه رمضان السبارك اور غير رمضان بي به نماز يكسال نقى؟ ياكوئى فرق تعا؟؟ تو معزت عائشه صديقه رضى الله تعالى عنهانے فرمليا كه نماز رمضان وغيره رمضان بي كياره ركعات سے زيادہ عام طور برنہيں ہوتى تعين --- الخ-

معلوم ہونا چاہیے کہ راوی کا یہ سوال صلوٰۃ التراوی کی بہ نبست نہیں تھا اور نہ ہی روایت ہزا کے نہ ہی موصوفہ رضی اللہ عنمانے اس سے کچھ بحث کی ہے اور نہ ہی روایت ہزا کے سیاق وسباق میں تراوی کا تذکرہ تک ہے۔

مختمریہ ہے کہ نہ سائل کے سوال میں نماز تراوی کے متعلق کچھ ذکرہے اور نہ ہی جواب صدیقتہ اللہ عنہ اللہ عنہ میں ۔۔۔ بلکہ یہ مفتکو صلوق اللیل یعنی (تہجہ) کے بابث ہوئی تھی۔

ندکورہ بلا تشریح کی تائید میں "قلوئ عزیزی" کی عبارت پیش کی جاتی ہے۔ جناب شاہ عبدالعزیز محدث وہلوی رحمتہ اللہ علیہ نے قلوی عزیزی جلد اقل ص۱۸-۱۸ بیان تراویح میں اس کی روایت بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

..... وليل براي حمل آست كه راوى اين حديث الوسلمه بن عبد الرحل است ور تمه اين روايت ميكويد كه قالت عائشه فقلت يارسول الله صلى الله عليه وسلم اتنام قبل ان توتر؟ قال ياعائشه ان عينى تنامان ولا تنام قلبى - كذا رواه البحارى والمسلم -

وظاهراست که نوم قبل از وتر در نماز تنجد مقصود می شودند در غیر آل-و روایات زیادت محمول بر نماز تراوی است که در عرف آل وقت، به قیام رمغمان معربود-

(فلوی عزیزی من ۹۹ جلد اول وربیان تراوی طبع جنبائی ویلی) معزت عائشہ صدیقتہ رضی اللہ تعالی عنمانے آنجناب صلی اللہ علیہ وآلم وسلم

ے عرض کیا کہ کیا آپ ما آگاہ و تر ادا کرنے سے قبل سو جاتے ہیں؟ تو جناب نی اقد س صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرملیا کہ اے عائشہ در اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ و آلم اس آتھ سوتی ہیں، لیکن میرا دل نہیں سونا۔ شار حین صدیث کتے ہیں کہ ظاہر ہات ہے کہ و تر ادا کرنے سے پہلے سو جانا تھر کی نماز میں متصور ہو سکتا ہے لیکن اس کے ماسوا نمازدل میں متصور نہیں۔

اور اس عدد سے زیادہ نماز ادا کرنے کی روایات تراوی پر محمول ہیں جن کو اس وقت قیام رمضان سے تعبیر کیا جاتا تھا۔

معلوم ہوا کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنما کی روایت کا تعلق نماز تجد کے ساتھ ہے ' نماز تراوح کے ساتھ اس کا کچھ ربط نہیں ہے۔

پھرجب روایت ہذا کا محمل تراوی نہیں ہے تو اس سے آٹھ رکعات تراوی کی خاطراستدلال قائم کرنا بالکل بے جاہے اور صحیح نہیں ہے۔

ية توجيه القول بما لا يرضلي به قائله والا معالمه موكا-

#### فأئده

اس بحث کے آخریس اس چیز کا بیان کر دینا فائدہ سے خلل نہیں ہے کہ نماز تراوی اور نماز تتجد دو الگ الگ نمازیں ہیں اور ان کے احکام و کوا نف جُدا جُدا ہیں-

- ۔ مناز تھد ابتداء اسلام میں فرض ہوئی تھی ایک سال کے بعد اس کی فرضیت منسوخ ہوگئی اور اس کے تطوع و تنقل ہونے کا درجہ بلقی رہا۔
  - (ا) سورهٔ مزل-
- (۲) مسلم شريف جلد اذل م ۳۵۲ باب مسلوة الليل و عدد ركعات الني صلى الله عليه وسلم
   في الليل طبع نور محمر و دبل -

اور تراوی کی صورت اس طرح ہے کہ بجرت کے بعد ۲ بجری میں جب

رمضان السارك كے روزے فرض موئ تو آنجناب صلى الله تعالى عليه وآله وسلم نے ارشاد فرمایا:

جعل الله صيامه فريضه لينى الله تعالى نے رمضان كے روزك وقيامه تطوعا- فرض كروسية اور اس ممينه ميں رات كو

نوافل مقرر کیے-(جے تراوی کماجاتاہے)

O اور تنجد کو جناب نی کریم صلی الله علیه وآله وسلم آخر شب بی ادا فرمات علیه اور تراوی کو آپ نے اول شب بیل دوسری بار نصف شب ک اور تیسری دفعه آخر شب کک اور تیسری دفعه آخر شب کک اوا فرمایا-

 مناز تبجد کو منفرداً پڑھتے تھے۔ مجھی کوئی صاحب ازراہ خود آکر ساتھ کھڑا ہوگیا تو مضا کقتہ نمیں تھاجیسا کہ ایک دفعہ این عباس دخالتی، آکر ساتھ شال ہوگئے۔

تخلاف تراوی کے کہ اس کو متعدد بار تدائی کے ساتھ باجماعت اوا فرملیا۔

یمال سے معلوم ہوا کہ تہد و تراویج دو الگ نمازیں ہیں اور ان کے احوال و کوا نف مختلف ہیں۔

طامل یہ ہے کہ ان کوا نف پر نظر کرنے سے واضح ہو تا ہے کہ روایت فرکورہ بالا تراوی کے متعلق نہیں، بلکہ نوافل و تبجد کے متعلق ہے۔ فامذا اس روایت کے ساتھ معرض کا تراوی کے لیے استدلال قائم کرنا ہرگز صحح نہیں۔

#### الزاميات

مسائل کی بحث و جیمٹ میں الزامیات بھی جاری ہوتے ہیں۔ جن حلتوں کی جانب سے حضرت صدیقتہ رضی اللہ تعالی عنها کی روایت فد کورہ کے پیش نظر آٹھ رکھات تراوج پڑھنے پر زور دیا جاتا ہے اور بین رکھت تراوج کے خلاف سنت ہونے پر شور و غل کیا جاتا ہے، ان دوستوں کے لیے بطور الزام کے ذیل چزیں پیش کی جاتی ہیں۔ توجہ فراویں اور ایٹ مزعومات پر نظر طانی فراویں۔

یہ دوست تراوی بح وتر کے ابتدائی حصہ شب میں بیشہ ادا کرتے ہیں یعنی نصف اول شب مقرر کرلیا ہے۔

حالانکہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم وٹر کو بھی اول شب میں بھی اوسط شب میں گاہے آخر شب میں ادا فرماتے تھے اور عموماً آخر شب تک پڑھنا زیادہ بایا جاتا ہے۔

روایات معهوده میں نماز چار چار رکھت ملا کرپڑ منا اور پھروتر تین رکھت اوا
 کرنا آیا ہے۔

حالاتكه بيد احباب دو دو ركعت الكربر محتين اور وترايك ركعت اداكرت بي اور وتركى تين ركعت والى روايت كوضعيف كهه ديتي بي- كويا نصف روايت كو قابل عمل اور نصف روايت كو متروك العل قرار ديتي بين- بيه عجيب طرايقه هي--- ترجيع-

 نیز یہ حضرات نماز ہذا کو تمام ماہ رمضان میں بیشہ جماعت کے ساتھ پڑھتے ہیں، حالائکہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تین یوم کے بعد یہ عمل ترک کر دیا۔

نی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم کاسو جانے کے بعد اٹھ کراس نماز کو اوا
 کرنا روایت بذا سے ثابت ہو آہے۔

مالانکہ یہ احباب نیند کرنے سے قبل می پڑھ لیتے ہیں۔

مخفریہ ہے کہ اسے قدر تغیرات اور تبدیلیوں کو خلاف سنت نہیں سیجھتے (جو خود ان کی طرف سے پائی جاتی ہیں) بلکہ صرف ہیں عدد کو خلاف سنت قرار دیے ہیں تمام ترقوت صرف کرتے ہیں اور سنت کی مخالفت ثابت کرنے ہیں پوری سعی فرماتے ہیں۔

#### خلاصه بحث

مخضریہ ہے کہ گزشتہ صفحات میں خلفائے راشدین اور مشاہیر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کا طریقہ کار مسلہ تراوی کے متعلق ذکر کیا گیاہے۔

اور اس کے بعد اکابر تابعین کے فرمودات اور کبار علائے امت کے بیانات بقدر کفایت اس مسئلہ میں درج کیے ہیں اور گیارہ رکعت والی روایت کا جواب اور محمل بھی ذکر کرویا ہے۔

اور ان تمام مندرجات کی روشن میں تراوی کا مسئلہ اس طرح منقح ہو آ ہے کہ

- نماز تراویج کے لیے بیس رکعات ادا کرنا فیصلہ شدہ امر مسنون ہے، بدعت نہیں۔
- صلوۃ تراوی سنت موکدہ ہے، آثار قویہ اور قرائن مضبوطہ سے ثابت شدہ
   ہے۔
  - جماعت تراوی شعار سنت اور شعار دین ہے۔
    - 0 جماعت تراوی سنت متوارثه ب-
- تراوی پر محابہ کرام رضی اللہ عنم کا "اجماع سکوتی" بایا گیا اور اجماع مستقل "جبت شرعیہ" ہے۔
- اکابرین امت کی اکثریت کا بیس رکعات تراوی کے تعامل پر اتفاق اور اجماع پایا گیا۔
- 0 اس پر مشزادید امرہ کہ عمد محابہ کرام رضی اللہ عنم اہمعین سے لے کر آج پندرہویں صدی ہجری تک حریث شریفین (مجد الحرام اور مسجد نبوی) میں صلوة التراوی میں رکھات کے ساتھ الل اسلام ادا کرتے چلے آ رہے ہیں اور سید دوعالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان ہے کہ

لا تحتمع امتى على لينى ميرى امت مرابى پر نيس جمع بوگ -الضلاله-

معلوم ہوا کہ جمہور اہلِ اسلام اس مسئلہ میں گمرابی پر جمع نہیں ہوئے اور سنت طریقنہ کی مخالفت پر اجماع نہیں کیا بلکہ شرعی طریقنہ پر بی قائم ہیں۔

نیز بیس رکعات تراوی کے اس "اجتماعی عمل" کو بلاوجہ و بلاعذر شری کے ترک کر دینا جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے واضح ارشادات (علیکہ بالحدماعه... الخ وغیرہ) کے ساتھ متعادم ہے اور شعائر اسلام کو ترک کروینے کے مترادف ہے۔



# له الحمد وعليه الصلوه والسللم منعم النساء كامسكم (اسلام بدایات كی روشن میں)

متعد كاستلد الل السنر اور شيعد ك نزديك قديم زماند سي "مختلف فيد" چلا آيا

شیعہ صاحبان اس کے جواز کے قائل ہیں اور اس تعل کو کار خیر اور موجب اجر و ثواب سیھے ہیں بلکہ الل سنت کے نزدیک متعہ اللسنت کے نزدیک متعہ النساء بعض او قات اسلام میں جائز تھا، گر بعدہ عمد نبوی مار کی ہیں ہی اس کا جواز ختم ہو گیا اور کتاب و سنت ہے اس کا منوع ہونا قرار پایا۔

النذا جہور الل اسلام کے نزدیک اب بیہ فعل ممنوع اور ناجائز ہے اور ہرگز حلال نہیں-

اس پر دونوں فربق کی جانب سے عنقریب دلائل پیش کئے جائیں گے۔ پہلے ہم متعہ کے مفہوم و معنی کی تشریح پیش کرتے ہیں پھراس کے بعد ہرایک فربق کے نزدیک نکاح اور متعہ کا فرق و مابہ الامتیاز ذکر کیا جائے گا اور ساتھ اس کے احکام نہ کور ہوں گے تاکہ نکاح و متعہ کی وضاحت عندالفریقین خوب سامنے آ جائے۔

تنبيهم

اتنی بات ذکر کر دینا مفید ہے کہ کتاب سیرت سیدنا علی المرتضٰی و اللہ میں میں است میں میں میں میں میں میں میں ما ص ۱۱۳ سے لے کر ۵۱۲ تک بحث متعہ کو ہم نے قبل ازیں بیان کیا ہے لیکن وہاں اجمال و اختصار ہے اور یماں اس بحث کو قدرے تفصیل کے ساتھ لکھا جا رہا ہے۔

## متعه النساء كامفهوم

شیعہ کے نزدیک

لفظ "متعه" اور تمتع كالغوى معنى " نفع الهانا" اور فائده حاصل كرنا ہے-شيعه علماء ذكر كرتے ہيں كه " نكاح منقطع" اور "متعه" ايك ہى چيز ہے اور اس كے ليے شرائط درج ذبل ہيں:

اور عند الشيعه انهيس كور"ار كان متعه" بمحى كما جا يا ہے-

#### شرائط متعبه

- (۱) متعد کرتے وقت اس لفظ کے مادہ (م- ت-ع) کے ساتھ متعد کا انعقاد ہو تا ہے مگری الفاظ اوا کرنا لازم نہیں بلکہ الفاظ "انکسست" اور "زوجت" اوا کرنے سے بھی متعد جائز ہے اور اسے صیغہ کے لفظ سے بھی اوا کرتے ہیں-
- (۲) متعه میں "اجل مسلی" لازم ہے- یعنی امتداد وقت ایک محدود عرصہ کا مقرر کرنا ضروری ہے-
- (۳) متعه میں "اجر مسی" لازم ہے۔ لینی کچھ درہم یا کوئی چیز اگرچہ قلیل ہو، عورت کو بطور معاوضہ اوا کرنا ضروری ہے۔
- (۴) متعد کرنے والے دونوں (مرد و زن) "عاقل، بالغ اور آزاد" ہوں اور جس عورت کے ساتھ متعہ کیا جا رہاہے وہ فی الوقت کسی کے نکاح میں نہ ہو۔

مطلب میہ ہے کہ مندرجات بالا کے اعتبار سے شیعہ کے نزدیک متعہ کا انعقاد اس طرح ہو تاہے کہ

مثلاً عورت کے کہ میں نے اپنے نفس کو تیرے متعہ میں دیا (شرائط بالا کے ساتھ) اور مرد فورا کے کہ میں نے تہمیں اپنے نفس کے لیے قبول کیا۔

یمال گواہوں کی شمادت بالکل نہیں ہوتی اور یہ عقد خفیہ طور پر خاص جنسی تعلق قائم کرنے کے لیے ایک وقت تک مرد اور عورت آپس میں کر لیتے ہیں۔

ای طرح دیگر الفاظ اور صینول کے ساتھ بھی متعہ منعقد ہو جا آ ہے۔ اس کی تقصیل ان کی کتب میں موجود ہے، مثلاً ملاحظہ ہو:

- (۱) عجاله حسنه (ترجمه رساله متعه از ملا باقر مجلس) (مترجم: سيد محمد جعفر قدس جائسی ص ۱۷ تا ۲۲) مطبع اثنا عشری و بل -
- (۲) تحفه العوام ص۱۳۵۵- ۹۳۹۱ باب نمبر۱۳ (ثواب مباشرت و متعه میں) مطبوعه کتب خانه اثنا عشری، مغل حویلی لاہور، تالیف حاجی حسن علی صاحب، طبع بار سیزدہم-

#### اہل السنت کے نزدیک

الل السنت والجماعت كے نزديك متعه كا منهوم يه تفاكه قليل مدت كے ليے ايك عورت سے عقد كرليا جاتا جس كو نكاح موقت يعنى وقتى نكاح كما جاتا اور اس ميں حق مراور گواہوں كى شمادت ہوتى تھى ليكن عقد ميں دوام نہيں ہوتا تھا۔

جیسا کہ اوپر ذکر کیا گیا ہے، اسلام میں بعض او قات اس نوع کے نکاح کی اجازت تھی لیکن بعد میں کتاب و سنت کے مطابق عمد نبوی میں بی بیہ فعل ممنوع ہوگیا اور حرام قرار دیا گیا، جس طرح کہ بعض دیگر اشیاء بھی پہلے مباح تھیں لیکن انہیں بعد میں ممنوع اور ناجائز قرار دیا گیا مثلاً

(۱) شرب خمر (شراب بینا)

- ۲) مسلم و کافر کا باہمی نکاح کرتا۔
- (m) نماز ادا کرنے کی حالت میں کلام کرنا۔
- (۳) ربالعنی سود کالین دین --- وغیره وغیره-

یه چیزیں پہلے مباح اور جائز تھیں لیکن بعد میں ایخ اپنے مواقع میں انہیں ناجائز اور ممنوع قرار دیا گیا۔

بالكل اى طرح متعد النساء بھى پہلے مباح تھالكين بعد بيں اس كے عدم جواز كا تھم صادر فرمايا گيا۔

اب اسلام میں صرف نکاح وائی ہے۔ وقتی نکاح یا (جے متعد کما جاتا ہے) وہ ختم ہوگیا۔

اور شیعہ صاحبان کے سوا باتی تمام طبقات اہل سنت و مالکی، حنی، شافعی اور صنبلی نیز اہل طوا ہر متعہ (وقتی نکاح) کو ناجائز قرار دیتے ہیں اور دوامی عقد نکاح کے قائل ہیں۔

اور اس معروف نکاح میں ایجاب و قبول کے علاوہ گواہوں کی شماوت، حق مسر کا تقرر اور خطبتہ النکاح بیہ سب چیزیں پائی جاتی ہیں۔

اس مخفری تشریح کے بعد ہم نکاح اور متعہ کے احکامات و اوصاف عند الشیعہ اور عند اہل السنہ بصورت نقاتل کے الگ الگ تحریر کرتے ہیں تاکہ متعہ اور نکاح کا باہم فرق و امتیاز واضح طور پر سامنے آ جائے۔

#### متعدك احكام واوصاف شيعه كے نزديك

#### تعه میں:

- (۱) شابدون (گواهون) کی "شهادت" کی ضرورت نهین-
- (۲) "أجرت" لازم ب (عورت ممتوعه كوأجرت وي جائے گي)
- (٣) "اجل مسى" (مدت اور وقت طے كرنالازم ہے أكرچه قليل عي مو)

- (۳) "احسان" کی صفت مفتود ہوتی ہے بلکہ "سفاحت" مطلوب ہوتی ہے۔ (ایعنی عورت کو قید میں لا کر اس کی عفت اور حقوق کا تحفظ کرنا مقصود نہیں ہو آبلکہ اس میں شہوت رانی اور خواہش نفس کو بورا کرنا مطلوب ہو آہے)
  - (۵) "طلاق" وینے کی ضرورت نہیں۔ (مدت معینہ کا اختام ہی کافی ہے)
    - (٢) "عدت" (معروف) نهيس موتى- (بقول بعض)
      - (2) "ايلاء" متعه مين نهين موتا-
        - (٨) متلحان "نهيس بو آ-
        - (٩) "ظهار" بمي نهيس موتا-
      - (۱۰) ترکه مین "وراثت" نهین هوتی-
- (۱۱) "ولى" كو حق نهيس پنجاكه وه متعه كرنے والى عورت كو متعه كرنے ميس مانع
  - (۱۳) متعد كرنے والى عورت كا "نان نفقه" واجب نهيں مو يا-
  - (۱۳) متعد سے ہونے والی "اولاد" سے متعد کرنے والا مرد انکار کر سکتا ہے۔
- (۱۳) معمقوعہ عورت" زوجہ کے تھم میں نہیں ہے بلکہ انماھی مستاجرۃ لینی وہ کماریہ کی عورت ہے۔

چودہ عدد مندرجہ بالا متعہ کے احکام و صفات کے حوالہ کے لیے مقامات ذیل لماحظہ فرمائمیں:

- (ا) فروع كافى جلد ثانى ابواب متعلقه متعه مطبوعه نول كشور، لكعنوً-
- ۲) جامع رضوی از سید عبدالنی تحت ابحاث متعه ، مطبوعه نول کشور ، لکھنؤ۔
- (۳) عجاله حسنه مترجم از مولوی سید محمه جعفر قدی جائسی (رساله متعه از ملا باقر مجلسی) طبع دیلی-

#### نكاح كے احكام واوصاف اہل السنت كے نزديك

#### نكاح مين:

- (۱) شمادتوں (گواہوں) کی شمادت لازم ہے۔
  - (٢) حق مركى ادائيكى واجب ب-
- (۳) جيڪئي، دوام اور استمرار ملحوظ خاطرہ-
- (۳) "احسان" کی صفت مقصود ہے اور سفاحت مطلوب نہیں۔ (یعنی نکاح میں عورت کو قید میں لا کر اس کی عفت اور حقوق کا تحفظ کرنا مقصود ہوتا ہے، صرف شہوت رانی ہی مطلوب نہیں ہوتی)
  - (۵) "حق طلاق" مرد کو حاصل ہے۔
    - (٢) "عدت" (معروفه) لازم ہے۔
      - (٤) "ايلاء" جائز ہے-
      - (٨) "لعان" جائز ہے۔
      - (٩) "ظمار" جائز ہے۔
  - (۱۰) "حق وراثت" البت ہے- (لعنی ترکه میں)
    - (۱۱) اجازت "ولى" اور وارث لازم --
  - (۱۲) عورت منكوحه كو نان نفقه اور مكان مهيا كرنا واجب -
- (۱۳۳) اپنی منکوحہ سے ہونے والی "اولاد" نا کح کی ہوتی ہے اور اس سے انکار شرعاً ناجائز ہے۔
  - (۱۴) منکوحه عورت دواماً المبيه بع با جرت اور كرابيد دار نهيل-
- چودہ عدد مندرجہ بالا احکام و صفات نکاح کے حوالہ جات کے لیے فقہ کے مشہور فآویٰ بحرالرا کق عالمگیری الشامی وغیرہ کی طرف رجوع کیا جا سکتاہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ

مندرجات بالا کے ذریعے "نکاح اور متعہ" کا فرق اور اقمیاز واضح طور پر سامنے

آگیا اور ہر دو فریق (سنی و شیعه) کا اس مسئله میں موقف عیاں ہوگیا۔ نیز نکاح اور متعه کا نقاتل اور شخالف بوری طرح واضح ہوگیا۔

اب اس کے بعد ہم سابقہ متعہ (جو اسلام میں بعض او قات مباح تھا اور شیعوں کے نزدیک جو متعہ جاری ہے۔ ان دونوں کے درمیان مزید ایک موازنہ پیش کرتے ہیں، جس سے اس مسئلہ میں پیدا کردہ غلط فنمی دُور ہوسکتی ہے اور یمال جو مغالطہ دیا جاتا ہے، وہ رفع ہو سکتا ہے۔

#### ایک موازنه

الل السنت كے نزويك "سابقه متعه" (جو اسلام ميں بعض او قات مباح تھا)

- (۱) وه وقتی نکاح مو ما تعاه محر گواه اور شامد اس میں موتے تھے اور مرد و عورت میں کوئی خفیہ عقد نہیں تھا۔
- (۲) یہ سفر جماد میں بوقت ضرورت شدیدہ جائز تھا اور علی العموم جائز نہ تھا لینی گھروں میں مقیم لوگ یہ عمل نہیں کرتے تھے۔ گھروں میں مقیم لوگ یہ عمل نہیں کرتے تھے۔
- (۳) میہ ان لوگوں کے لیے جائز تھا جن کے لیے عور تیں نہ تھیں اور وہ طویل المعرب اور قبلہ الیسسار وغیرہ کی حالت میں ہوتے تھے۔
- (۴) یہ فعل اس دور میں بطور رخصت کے مباح ہوا تھا "عزیمت" کے درجہ میں نہیں تھاکہ ثواب کی امید بر کیا جاتا۔
- ۵) یہ فعل بوقت ضرورت و بوجہ ضرورت تھا کوئی امر تعبدی نہیں تھا کہ ہمیشہ کے لیے جاری رہتا۔

بنا بریں اس کو اسلام میں بعد میں ممنوع اور حرام قرار دیا گیا اور جو حضرات اس دور میں اس کے جواز کے قائل تھے، انہوں نے اس سے رجوع کرلیا۔

#### شیعول کے نزدیک متعہ

- (۱) یہ عارضی عقد ہو تا ہے اور اس میں گواہ اور شاہر نہیں ہوتے اور یہ خفیہ طور پر جنسی تعلق قائم کیاجا تا ہے اور اس کو صیغہ کے الفاظ سے بھی یاد کرتے اور ادا کرتے ہیں۔ کرتے ہیں۔
  - (٢) يه على العموم جائز ب اور جروفت سفرو حضر مي بوسكا ب-
- (۳) اس میں طویل العزب اور قله الیسسار وغیره کی کوئی قید نہیں، ہرمومن مرد ہر حالت میں اس فعل کو کر سکتا ہے۔
- (۴) یہ فعل بطور ''عزبیت'' کے ہے اور اس فعل کے مرتکب کو بہت بڑا ثواب اور عالی درجات ملتے ہیں جیسا کہ ان کی کتابوں میں درج ہے۔
- (۵) اس میں بوقت ضرورت اور بوجہ ضرورت کی کوئی قید نہیں۔ یہ امر "تعبدی" ہے اور یہ بیشہ کے لیے کار خیراور موجب ثواب ہے۔ "تعبدی" ہے اور یہ بیشہ کے لیے کار خیراور موجب ثواب ہے۔

حاصل کلام بیہ ہے کہ

موازنہ ہذا سے "سابقہ متعہ" اور شیعہ کے متعہ کے مابین بون بعید اور فرق عظیم پایا گیا۔

فلمذا مروجه متعه كو سابقه متعه پر قياس كرنا قياس مع الفارق ہے-

اور دونوں متعہ کو ایک جیسا قرار دینا عظیم مغالطہ اور فریب دہی ہے جو اس مسکلہ میں ان لوگوں نے پھیلا دی ہے۔

بلکہ یہ ایک عجیب قتم کی تلبیں و مخادعت ہے جسے عوام میں نشر کر دیا گیا ہے-اللہ تعالی مسلمانوں کو اس غلط فنمی اور مغالطہ سے بچا کر راہ صواب اور ہدایت نصیب فرمائے اور فکر آخرت کی توفیق بخشے-

#### شيعه كاجوازمتعه كے ليےاستدلال

شیعہ نے "جواز متعہ" کے لیے قرآن مجید میں سے آیت ذیل سے استدلال کیاہے:

.... فما استمتعتم به منهن فاتوهن احورهن فريضه...

المنع - (ابتدا باره ينجم)

جناب مقبول احمد صاحب وہلوی شیعہ نے مندرجہ بالا آیت کا ذیل ترجمہ کیا

ج:

... لینی پھران میں سے جن سے تم متعہ کر لو تو مقرر کیا ہوا مہران کو دے دو۔ (ترجمہ مقبول احمد دہلوی ص ۹۷ پارہ پنجم تحت آیت ہذا)

اور فرمان علی صاحب نے ترجمہ ذیل لکھا ہے:

ہاں جن عورتوں سے تم نے متعد کیا تو انہیں جو مر معین کیا ہے وہ وے دو- (ترجمہ جناب فرمان علی صاحب ص۹۲۹ پارہ پنجم تحت آیت ہدا)

ان کے سابق مفسرین مثلاً علی بن ابراہیم فتی نے یمال لکھا ہے کہ

... قال الصادق عليه السلام فهذه الايه دليل على

المنعه- (تغيرتي تحت آيت بذا باره بنجم)

اور ان کی تغییرالصافی میں لکھاہے کہ

... فى الكافى عن الصادق عليه السلام المتعه نزل بها القرآن وحرى بها السنه من رسول الله صلى الله عليه وآله-

(فروع كافى باب المتعد تغيير الصافى تحت آيت بذا)

مطلب میہ ہے کہ امام جعفرصادق فرماتے ہیں کہ

یہ آیت متعہ کے جوازیر دلیل ہے۔

نیزامام نے فرمایا کہ

جواز متعه میں قرآن نازل ہوا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ کی سنت

کے ذریعے یہ جاری ہوا۔

اس کے بعد جواز متعہ میں شیعہ کے اپنے استدلالات مخضرا پیش کیے جاتے ب-

ان کی کتابوں میں جواز متعہ کے متعلق بے شار روایات پائی جاتی ہیں وان میں سے صرف چند ایک روایات یمال ذکر کی جاتی ہیں:

یعن امام جعفر صادق رخیالتی نے فرمایا ہمارے شیعوں پر اللہ تعالی نے ہر نشہ آور چیز حرام کر دی ہے اور اس کے عوض میں متعہ کرنے کی ان کواجازت دے دی۔

سعن ابی عبدالله علیه السلام قال ان الله تبارک وتعالی حرم علی شیعتنا المسکر من کل شراب و عوضهمن ذالکالمتعه

(من لا يحفره الفقيد ص ٣٣٣، كتاب النكاح، بإب المتعاطيع تمران) ... قال الصادق عليه السلام ليس منا من لم يومن بكرتنا ولم يستحل-

(من لا یحفرہ الفقیہ ص۳۲۹٬ کتاب النکاح، باب المتع، طبع تران) اور منج الصادقین تفسیر میں اسی روایت کا مفہوم بہ عبارت ذمل ذکر کیا ہے۔ لیمنی از ما نیست آئکس کہ اعتقاد لیمنی جناب جعفر صادق علیہ السلام سے مکند و باور ندارد ظہور مارا و حلال منقول ہے کہ جو مخص ہمارے دنیا میں نداند متعہ مارا۔ دوبارہ آنے پر ایمان نہ رکھتا ہو اور متعہ کو

حلال نہ چانتا ہو، وہ ہم میں سے نہیں ہے۔

- (١) تغير منج الصاوقين ص ٣٨٨ ج٢ تحت الايت فما اسمتعتم به منحن ٥-
  - (۲) ضميمه ترجمه مقبول احد شيعي ص ا٤٠ پاره پنجم تحت آيت متعه-

مندرجہ بالا روایات کے ذریعے متعہ کی اہمیت جو شیعہ کے ہاں ہے، وہ واضح ہوگئی اور دین میں ان کے نزدیک متعہ کاجو درجہ ہے، وہ سامنے آگیا۔

#### لینی جو فخص متعہ کے جواز کا قائل نہ ہو' وہ دین سے باہر ہے۔

شیعہ نے متعہ کے فضائل و ثواب اور متعہ نہ کرنے والے کے لیے وعیریں ب شار کتابوں میں درج کی بیں اور ان چیزوں کو آئمہ کرام کی طرف منسوب کیا

ان مقامات سے چند ایک مواضع کی طرف راجمائی کی جاتی ہے، ملاحظہ فرماوس:

- فروع كافى جلد ثانى، باب المتعنه ص٩٩٠ ١٣١١ طبع نو ككثور، لكهنؤ-
- من لا يحفره الفقيه للشيخ العدوق باب المتعنه ص٩٢٦٥ ١٣٢١ طبع شران-
- تغییراهمی (علی بن ابرائیم اهمی) ص۷۰۷ ج۳ تحت آیت ما معقع الله للناس من رحمته
- تفيير منج الصادقين از طافتح الله الكاشاني تحت آية فما استمتعتم، سورة النساء، طبع تهران -
  - تغییرالصافی از ملامحن الغیض الکاشانی ص ۹۳۲ جه تحت الایت فما ستمتعتم به منمن-
    - الانوار النعمائية للشيخ تعمته الله الجزائري تحت نور في وقت اللمارة والعلوة -
  - تحفد العوام از شيخ حسن على ص ١٣٦٥ طبع وجهم تحت ثواب مباشرت و متعد اطبع الهور -

## ابل السنه كاعدم جوازمتعه براستدلال

مسئلہ بذامیں اہل السنت والجماعتہ نے ذیل آیات کے ساتھ استدلال قائم کیا ہے کہ عقد متعہ جائز نہیں اسلام میں منع کر دیا گیاہے۔

ارشادِ خداوندی ہے کہ

لعِنی (فلاح یافتہ ہیں...) وہ لوگ جو اپنی شرم گاہوں کو نگاہ رکھتے ہیں، مگر انی

والذين هم لفروجهم حافظون الاعلى ازواجهم او عورتوں یا اپنی باندیوں پر--- تو ان پر پکھ الزام اور ملامت نہیں۔ پس جو کوئی طلب کرے، اس کے ماسوا، سو وہ لوگ حد سے بڑھنے والے اور حدود شریعت سے تجاوز کرنے والے ہیں۔

ما ملكت ايمانهم فانهم غيرملومين-فمن ابتغى وراء ذالك فاولتك هم العادون-(ابتداء پ٨١، قد اللح المومنون، پ٢٩، مورة المعارج)

آیت ہذا ہے یہ مسئلہ واضح ہوگیا کہ مومنوں کے لیے اپنی عورتوں اور باندیوں کے حق میں اپنی شرم گاہوں کا استعال حلال اور جائز ہے اور ان دونوں (زوجہ اور باندی) کے ماسوا اگر کوئی قضائے شہوت کا راستہ ڈھونڈے تو وہ حلال کی حد سے تجاوز کرنے والا ہوگا اور حد اعتدال اور حد جواز سے باہر قدم نکالنے والا ہوگا۔

یمال سے قضائے شہوت کے دیگر تمام طریقے ناجائز ثابت ہوئے۔ ان میں سے ایک متعہ بھی ہے۔ پس اس کاعدم جوازیمال سے ثابت ہو تاہے۔

کیونکہ ممتوعہ عورت فریقین کے نزدیک نہ تو زوجہ کے تھم میں ہے اور نہ ہی باندی ہے۔ اس بنا پر متعہ والی عورت کے لیے نہ نان ہے نہ نفقہ اور نہ سکنی نہ طلاق ہے نہ عدت اور نہ ہی اس کے لیے میراث کے احکام جاری ہیں۔

فلدا متعہ کرنے والی عورت اور مرد دونوں فرمان خداوندی فاولئک هم العادون کے اعتبار سے حدود شرع سے تجاوز کرنے والوں میں سے ہوں گ۔ مضمون ہذا مندرجہ ذیل مقام میں ملاحظہ فرماویں۔ (کتاب منهاج السنہ لائن تیمیہ جلد خانی ص ۱۵۹ ج۳ تحت متعہ النساء)

علائے کرام عدم جواز متعہ کے لیے دیگر آیات سے بھی استدلال کرتے ہیں کہ (۲) قرآن مجید میں نکاح طلب کرنے والوں کے متعلق اللہ تعالی کا واضح فرمان ہے کہ

لینی طلب کرو تم عورتوں کو اپنے مال کے بدلے میں، قید میں لانے کے لیے (اپی

ان تبتغوا باموالكم محصنين غير مسافحين... حفاظت میں رکھنے کے لیے) نہ کہ شہوت رانی کے لیے۔ الخ- (ابتدا پ۵)

اس کا مغہوم ہے ہے کہ اس آیت
میں محض قضائے شہوت اور پانی گرانے
اور منی کے استفراغ کرنے سے منع فرمایا
گیا ہے۔ لیس اس قید (محصنین غیبر
مسافحین) کے ذریعے متعہ باطل
موگیا۔ کیونکہ متمتع (متعہ کرنے والے) کا
مقصود صرف شہوت رانی ہوتا ہے اور
عورت ممتوعہ کو اپنی المیہ بنانا اولاد پیدا کرنا
اور مال و ناموس کی حفاظت کرنا اس کا
مقصود نہیں ہوتا۔

لینی متعه کرنے والے کا مسافح (یانی

مرانے والا) ہونا طاہریات ہے کیونکہ اس

کی غرض صرف منی کایانی گرانا ہو آہے،

اس مقام پر مغرين كرام كهي بين كد... فيه اشاره الى النهى عن كون القصد محرد قضاء الشهوه وصب الماء واستفراغ ادعيه المنى-فبطلت المتعه بهذا القيد لان مقصود المتمتع ليس الاذالك- دون التاهل والاستيلاد وحمايه الذمار والعرض- فالاحضان غير حاصل في امراه المتعه اصلا-

(تغیر رُوح المعانی سید محود آلوی م ۴ ج۵ تحت الآیت) اور شاه عبدالعزیز محدث دبلوی بھی ای مضمون کو به عبارت ذیل تحریر کرتے له

... مسافح بودن متمتع بم بریی است که غرض او ریختن آب ہے باشد نه خانه داری و اخذ ولد و حمایت ناموس و غیر ذالک - ( تخنه اثا عشریه مسل ۱۳۰۳ تحت بحث منعه الله سیل اکیدی الهور)

خانه داری اور اولاد کا حاصل کرنا اور عزت و ناموس کی حمایت و حفاظت کرنا وغیره چیزس مقصد نهیس ہوتیں۔

مندرجات بالا کے ذریعہ واضح ہوا کہ

متعد والى عورت كو "احسان" كى صفت حاصل نهيس ہوتى، البت بيد صفت منكوحد عورت كو بى حاصل ہے-

## تنبيهم

مزید اس مقام میں قابل غور بات سے کہ

قرآنی آیات میں جمال خاوند ہوی کے مابین نکاح کا مسئلہ مذکور ہوا ہے (خواہ نکاح آزاد عورت کے ساتھ ہویا اہل کتاب کی خواتین سے کیا جائے ان تمام مقامات میں صفت "احصان" بطور قید (اور صفت) کے ذکر کی گئی ہے اور اس امر کا خصوصی طور پر لحاظ رکھا گیا ہے۔ مثلاً:

(۱) حرام رشتوں کو ذکر کرنے کے بعد حلال طریقہ سے نکاح طلب کرنے کا جہاں بیان ہوا، وہاں فرمان خداوندی ہے کہ

"اپنے اموال کے عوض میں تم نکاح طلب کرو-"

تو محصنین غیر مسافحین کی قید و صفت کے ساتھ یہ معالمہ کرنا ہوگا۔ لینی عفت طلب کرتے ہوئے اور قید میں لاتے ہوئے نہ شہوت رانی کرتے ہوئے--- جس طرح کہ سطور بالا میں اس چیز کو بیان کیا گیاہے-

(۲) ای طرح لونڈیوں اور باندیوں کو نکاح میں لانے کا بیان جمال نہ کور جوا ، وہاں ہمی ارشادِ خداوندی ہے کہ

ان کو ان کے مالکوں کی اجازت کے ساتھ نکاح میں لاؤ اور ان کو ان کے اجر (حق ممر) دستور کے موافق دے دو۔

محصنات غيرمسافحات ولامتخذات احدان

لیمنی اس حال میں کہ وہ قید میں آنے والیاں ہوں نہ مستی نکالنے والیاں ہوں اور نہ چھپی یاری کرنے والیاں ہوں۔

یمال بھی گولیوں اور باندیوں کے حق میں میں "صفت احصان" ذکر فرمائی اور

شہوت رانی کرنے والیاں ، خفیہ یاری کرنے والیاں نہ ہونے کی شرط لگائی ہے۔ مطلب میہ ہے کہ نہ کورہ صفات والی گولیوں باندیوں کو نکاح میں لایا جائے نہ کہ ہر فتم کی گولیوں باندیوں کو جو ان صفات سے عاری ہوں۔

(۳) ویگر مقام سورۃ المائدۃ کے پہلے رکوع کے آخر میں جمال اہل کتاب کے ساتھ نکاح کے طلال ہونے کا ذکر فرمایا گیاہ وہاں بھی یمی مسئلہ فذکور ہے کہ

اذا اتیتموهن احورهن لینی (تممارے لیے طال یں) قیدوالی محصنین غیر مسافحین ولا عورتیں الل کتاب کی جب دوان کو مران متحددی اجدان -

نہ چھپی آشنائی کرنے کو...الخ-

حاصل بہ ہے کہ

متعدد آیات قرآنی سے بید مسئلہ واضح مواکد:

خاوند اور بیوی کے نکاح کے مالین "صفت احصان" اور "عدم سفاحت" مطلوب و مقصود ہونالازم ہے۔

اور منکوحہ عورت خاوند کے نکاح میں ہوتی ہے تو گویا وہ اس کی قید میں ہے اور خاوند کے چھوڑے بغیر وہ آزاد نہیں ہوگی- نیز وہ وقتی طور پر اپنے زوج کے ساتھ منسلک نہیں ہے بلکہ ہمیشہ کے لیے زوجین میں رابطہ قائم ہے۔

اور میاں ہوی کا یہ تعلق خفیہ طور پر قائم نہیں بلکہ شاہروں اور گواہوں کی شادت کے ذریعے قائم ہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ بیہ قیود اور بیہ صفات جو نکاح کے مواقع میں آیات قرآنی میں مذکور ہیں ' وہ متعہ والے عقد میں بالکل مفتود ہیں اور متعہ میں ان کا کوئی لحاظ نہیں رکھا جاتا۔

فلمذا ارشادات خداوندی کی روشنی میں متعہ کا ناجائز ہونا برملا ثابت ہے اور اس کاجواز ہرگز درست نہیں۔

#### عدم جوازمتعه پراحادیث و آثار سے استدلال

عدم جواز متعہ پر احادیث صحیحہ موجود ہیں جو محد مین نے اپنی تقنیفات میں اپنے اپنے استید کے ساتھ ذکر کی ہیں، ان میں متعہ کا ناجائز ہونا واضح طور پر ثابت ہے۔

ان میں سے بعض روایات ذیل میں درج کی جاتی ہیں جو مضمون ہذا کے ثبوت میں واضح اور صریح ہیں۔ علاوہ اذیں دیگر آثار بھی اس مسئلہ میں متعدد پائے جاتے ہیں۔ جن میں بعض کو روایات محجہ کے بعد ایک تر تیب سے پیش کیا جائے گا۔ انشاء اللہ ۔

## جنا**ب ابو ہر** بر ہوضالشہ،

یعنی ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم سے نقل کرتے ہیں کہ آنجناب نے ارشاد فرمایا کہ نکاح، طلاق، عدت اور میراث نے متعہ کو حرام قرار دیا اور ختم کر دیا۔

... عن ابى هريره عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم قال حرم او هدم المتعه النكاح والطلاق والعده والميراث-

- السنن للدار تعنى ص ٣٥٩ ج٣ طبع القابره، تحت ابواب الكاح-
- (٢) شرح معانى الآثار الامام طحاوى ص٩٥ جلد ثانى تحت باب النكاح المتعه، طبع وبلي-

مطلب سے کہ متعہ ایک وقت تک مباح اور جائز تھا۔ اس کے بعد جب نکاح کے احکامات طلاق اور عدت و میراث وغیرہ آ گئے تو ان چیزوں نے متعہ کی اباحت اور جواز کو ختم کردیا۔

اور امام جمال الدین الزیلعی رحمته الله علیه نے اپنی تصنیف "نصب الرابي" میں به عبارت ذیل بیه روایت کی ہے:

··· عن ابى هريره مرفوعا حرم او هدم المتعه النكاح والطلاق والميراث-

··· احرجه الدارقطني وقال ابن القطان في كتابه اسناده حسن-

- (ا) نصب الراب للزيلى ص ١٨١ جلد ثالث (بحث متعه) (طبع مجلس على -اور حافظ اين حجرنے اس كے "دحسن" مونے كى تصديق كى ہے -
- (٢) الدرابي في تخريج احاديث الهدابي اسناده حسن ص٥٨، ج٢ فصل في بيان المحرمات، طبع قاهره مصر-
- (٣) مجمع الزوائد للبيثى ص٣٩٣ جلد رابع، باب نكاح المتعه بحواله ابي يعلى الخ، طبع مصرى قديم-
- (٣) موارد العلمان الى زوائد اين حبان كنور الدين لليشى ص٤٠٣٠ باب ما جاء فى نكاح للمتعه-
  - (٥) البنايية شرح المداية ص ٨٣٠ ج١ جلد ساوس تحت كتاب النكاح، طبع ملتان-

مخضریہ ہے کہ روایت ہذا اکابر محدثین نے بااساد ذکر کی ہے۔ پھران کی تائید جمال الدین الزیلی اور حافظ ابن حجر عسقلانی جیسے اعاظم علماء نے کر دی ہے اور اس روایت کو دوسن "کے درجہ میں شار کیا ہے۔ اب اس کے قابل استدلال اور لا کُق استناد ہونے میں شبہ نہیں رہا۔

اس بنا پر کہ "حسن" روایات سے فقهی احکام ثابت ہوتے ہیں اور وہ اس باب میں معتمد ہیں-

اور متعدد مشاہیر علاء کے حوالے بھی ہم نے بطور تائید و تقدیق درج کر دیئے ہیں-

#### ربيع بن سبرة بن معبد

(۲) خلیفہ راشد جناب عمرو بن عبدالعزیز کا ایک "مند" محدثین میں مشہور ہے۔ اس میں سے رہیج بن سبرہ الجھنی کی مرفوع روایت نقل کی جاتی ہے۔

... عن عمرو بن عبدالعزيز حدثنى الربيع بن سبره الحهنى عن ابيه- ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن المتعه وقال الاانها حرام من يومكم هذا الى يوم القيامه ومن كان اعظى شيا فلا يا حده-

(مسند عمرو بن عبد العزيز ص ١٢- ١١٣ طبع قديم ملكان)

سرة بن معبد الجحنی متعہ کے معالمہ میں اپنے ساتھ پیش آمدہ واقعہ کی تفصیلات ذکر کرتے ہیں کہ سابقاً جناب نبی اقد س صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف ہے ہمیں متعہ کے معالمہ میں رخصت ملی تھی، پھراس کے بعد میں جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا تو اس وقت آ نجناب صلی اللہ علیہ وسلم زمزم اور کعبہ کے درمیان قیام فرما تھے۔ آنجناب ما تھی اس موقع پر ارشاد فرمایا:

... فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اناكنا قدادنا لكم فى هذه المتعه فمن كان عنده من هذه النسوان شيئى فيرسله- فان الله قد حرمها الى يوم القيامه- ولا تاحذوامما آتيتموهن شيا-

سبرة بن معبد الجھنی کی روایت ہذا کو متعدد محد ثین اور مصنفین نے اپنے اپنے الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ ان میں سے چند ایک حوالہ جات ذیل میں درج کیے جاتے ہیں۔ اہلِ علم حضرات ان مقامات کی طرف رجوع فرماسکتے ہیں۔

(۱) كتاب مند الحميدي ص٣٧٣ الجزء الثاني تحت مسانيد سبرة بن معبد الجعني روايت نمبر٧٨٨، طبع مجلس عمي-

- (٢) السنن للدارمي ص ٣٨٢ تحت باب النمي عن متعه النساء- `
- (٣) مسلم شريف ص٥٥٠-١٥٦ جلد اقل كتاب النكاح باب تحريم المتعد-
- (۴) مسند ابی یعلی الموصلی ص ۲۳۲-۴۳ ۴ جلد اوّل بخت مسند سبرهٔ بن معبد الجمنی روایت نمبر۹۳۵-
- (۵) المعنف لابن ابی شیبه ص۲۹۲ جلد رالع، باب نکاح المتعه، طبع حیدر آباد د کن-
  - (٢) المصنف لعبد الرزاق ص ٢٠٥٠ ج عباب المتعد روايت سرة بن معبد-
- (2) المسند اللهام احمد رحمته الله عليه ص٩٠٥، ٢٠٦ ج٣٠ تحت مسانيد ببرة بن معبد الجمنى، طبع اوّل معرى-
  - (٨) السنن للين ماجه ص ١٩٣٢ باب النمي عن نكاح المتعد، طبع د بلي-
  - (٩) المحلى لاين حزم الاندلس ص ٩٣٠ جه تحت بحث متعه، طبع بيروت-
- (۱۰) الاحسان به ترتیب صحیح این حبان ص۱۵۹ ج۵٬ روایت نمبر ۱۳۱۸، طبع جدید٬ تحت بلب نکاح المتعه-
  - (۱۱) شرح معانى الآثار المحاوي ص١٥ ج٣ باب نكاح المتعدص ٢٩٠٠ طبع دبل-
    - (Ir) ابوداؤد شريف باب النكاح في المتع ص ٢٩٠ طبع مجتبائي دالى-
  - (۱۳) المتتعی لاین جارود ص ۹۳۳ طبع مصر تحت کتاب النکاح روایت نمبر ۱۹۹-
    - (١١٢) كتاب الآثار لامام الي يوسف من ١٥٢ روايت نمبر ٥٠٠-
      - (١٥) كتاب الآثار امام محريه ص ٩٠٠ روايت نمبر ٣٣٢-
    - (١٦) جامع مسانيد الامام اعظم رحمته الله عليه ص ٨٦، ج٣ طبع وكن-
    - (١٤) تاريخ بغداد للحطيب بغدادي ص١٠٦ ج٣ تحت ابراجيم طهمان-
- (١٨) السنن الكبري للسنائي جلد الث ص ٣٢٤ ٣٢٨ تحت تحريم المتعد، طبع جديد

بيروت-

ان تمام محدثین و مصنفین نے متعہ سے منع کی روایت ہذا کو نقل کیاہے اور

اس كا ماحصل اور خلاصہ بيہ ہے كہ آنجناب صلى الله عليه وآله وسلم في ارشاد فرمايا كه ميں في حميس متعه كے معالمه ميں اجازت دى تھى، اب اعلان كيا جا تا ہے كه جس كے پاس ان متعه والى عورتوں ميں سے كوئى عورت ہو تو وہ اس كو چھوڑ دے۔ شخيت الله تعالی في متعه كے فعل كو تاقيامت حرام كرديا ہے۔ اور جو كچھ تم في ان عورتوں كو ديا ہے، اس ميں سے كچھ والي نہ لو۔

گزشتہ صفحات میں متعہ کے متعلق اہل السنت اور شیعہ حضرات کے استدلالات ذکر کیے ہیں اور ہرایک فریق کاموقف واضح کیا گیاہے۔

شیعہ حضرات بعض اکابر صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کے اقوال کے ذریعے اپنے . مسلک کی تائید حاصل کرتے ہیں اور بطور الزام کے ہماری کتب سے ان کی روایات کو اپنی حمایت میں پیش کرتے ہیں۔

اس چیز کی وضاحت کے لیے ہم آئندہ صفحات میں مفصل کلام چلانا چاہتے ہیں۔

اس مقام میں شیعہ صاحبان حضرات صحابہ کرام پر جو مطاعن قائم کرتے ہیں،
ان کا جواب بھی دیا جائے گا اور صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی روایات سے جواز متعہ
کے لیے جو استدلال قائم کرتے ہیں، اس کے غیر صحیح ہونے پر کلام کیا جائے گا اور
مدلل طور پر اس کی تردید کی جائے گی۔

# حضرت سيدناعلى المرتضى رضافتني

مسئلہ ہذا میں حفرت علی المرتفعٰی وہ اللہ اس مرفوع روایت کتب حدیث میں پائی جاتی ہیں۔ ان میں سے ذیل میں چند ایک روایات ایک ترتیب سے ذکر کی جاتی ہیں۔ ان روایات مرفوعہ میں متعہ کے حرام ہونے کا بالوضاحت بیان فدکور ہے۔ اور ان روایات مرفوعہ میں متعہ کے حرام ہونے کا بالوضاحت بیان فدکور ہے۔ اور ان سے حضرت موصوف رہ اللہ کی امسلک و موقف عمرہ طریق سے معلوم ہو جاتا ہے۔ ان سے حضرت موصوف رہ اللہ بن اہی دوایت بذا کا مفہوم بیر ہے کہ (الف) سے علی بن اہی

طالب ان النبى صلى الله عليه وسلم نهى عن متعه النساء و عن لحوم الحمر الاهلية زمن حيبر-

جناب على المرتفعلى معالقتيد فرمات ميس كه شخفيق جناب نبي كريم صلى الله عليه وآله وسلم في عورتول ك ساته متعد سه منع فرمايا اور بالتو كدهول كأكوشت كهان سهي اتيام خيريس منع فرمايا-

- (١) ترذى شريف م ١٣٣٠ باب ما جاء في نكاح المتع و طبع و بلي-
- (٢) مسلم شريف ص ٩٥١، جه تحت باب نكاح المتعه طبع وبلي-
- (٣) مشكوة شريف ص ٢٧٦ فصل الاول باب اعلان النكاح، طبع ويلي-
- (٣) كنزالعمال ص٢٩٣، ج٨، روايت ٥٠٣٤، باب المتعد، طبع حيدرآباد وكن-
  - (a) جامع الاصول للجزري ص ١٣٢- ١٣٣٠ ج ١٦ تحت ابحاث متعه-

(ب) ... عن عبدالله والحسن ابن محمد بن الحنفيه عن ابيهما ان عليا مربا بن عباس وهويفتى فى متعه النساء انه لاباس بهاقال له على ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عنها ومن لحوم الحمر الاهليه يوم خيبر (1)

روایت بدا کا منہوم یہ ہے کہ عبداللہ اور حسن اپنے والد محمد بن الحنیفہ سے نقل کرتے ہیں کہ ایک دفعہ جناب علی المرتضٰی رفالی ، عبداللہ بن عباس رفالی ، عبداللہ بن عباس رفالی ، کہ پاس جواز کا قول کرتے ہوئے کتے تھے کہ متعہ کرنے میں کوئی حرج نہیں تو اس وقت حضرت علی المرتضٰی رفالی ، نے فرمایا جناب بی اقد س ملی المرتضٰی رفالی ، نعمہ النساء سے منع اقد س ملی المرتضٰی رفالی ، نعمہ النساء سے منع اقد س اللہ کا کوشت کھانے فرمایا ہے اور گھر بلوگد هوں کا گوشت کھانے فرمایا ہے۔

- (١) كتاب السن لسعيد بن منصور ص ١١٠ ج٩ روايت غبر ٨٣٩ باب ما جاء في المته-
  - (٢) المصنف لعبد الرذاق ص ٥٠٠٠ ج٤ باب المتع، طبع مجلس على -

- (m) طحاوى شريف ص ٩٦٠ ج ٩٠ باب نكاح المتع، طبع ومل-
- (") مسلم شريف ص ٥٦ " جا باب تكاح المتع وبلي-
- (a) بخارى شريف ص ٤٦٤، ج٢ باب شى رسول الله مان تكاح المتعد طبع وبلي-
  - (١) المعنف لاين الي شيبه ص ٢٩٢، ج٣، تحت نكاح المتعد وحرمتها طبع حيدر آباد وكن-
    - (2) تاریخ بغداد للحلیب بغدادی ص ۱۰۴ ج۹ تحت ابراہیم بن شریک طبع مصر-
- (٩) كتلب التمييد لاين عبدالبرص ٩٨ ع ٩٠ تحت روايات اين شماب عن عبدالله والحس-
  - (١٠) كنزالهمال ص ٢٩٥، ج٨، روايت نمبر٥٥٥، باب المتعه، طبع وكن-
    - (۱۱) تغيير كبير للرازي ص ٣٨٤ ج٣ تحت آبير متعد انما استمتعتم الخ-

ای روایت کو ابوجعفر محمد النحاس (المتوفی ۱۳۳۸ھ) نے اپنی تصنیف میں بہ عبارت ذیل نقل کیا ہے۔ تاظرین کرام کے فائدہ کے لیے ان کی عبارت بلفعہ نقل کی جاتی ہے۔

... حدثنا عبدالله بن محمد بن اسماء قال حدثنا جويريه عن مالك بن انس عن الزهرى ان عبدالله بن محمد بن على بن ابى طالب والحسن بن محمد حدثاه عن ابيهما انه سمع على بن ابى طالب يقول لا بن عباس انك رجل تائه يعنى مائل ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن المتعه ... قال ابوجعفر) ولهذا الحديث طرق فاخترنا هذا لصحته والجلاله جويريه من طريق اسماء ولان ابن عباس رفاقي لما خاطبه على رضى الله عند بهذا لم يحاجحه - فصار تحريم المتعه اجماعا - لان الذين يحلونها اعتمادهم على ابن عباس - (٢)

(كتاب الناسخ والمنسوخ فى القرآن الكريم لابى جعفر النحاس ص ١٠٠٠ باب ذكر الآيد السادسه، طبع قديم مصر) مذکورہ بالا روایات کا مفہوم ہیہ ہے کہ حضرت علی المرتضٰی بنی لیڑی کے عبداللہ بن عباس بی لیڑی کو فرمایا کہ تم ایک طرف میلان رکھنے والے شخص ہو۔ (مسلہ حق سے ایک طرف ماکل ہونے والے ہو)

تحقیق رسول الله صلی الله علیه و آله وسلم نے متعند (النساء) سے منع فرمایا...
ابو جعفر محمد المنحاس کتے ہیں کہ اس حدیث کے لیے متعدد طریقے ہیں اور ہم نے
راوی جورید کی جلالت شان کی بنا پر اس روایت کو صحیح قرار دیتے ہوئے اختیار کیا
ہے اور (دو سری بات) یہ ہے کہ ابن عباس رہائٹی، کو جب حضرت علی المرتضیٰ رہائٹی،
نے خطاب کر کے متعہ کے جواز کے قول سے منع فرمایا تو جوابا ابن عباس رہائٹی، نے
کوئی ججت اور دلیل پیش نہیں کی اور اس میں نزاع کھڑا نہیں کیا۔

پس اس بنا پر متعه کی تحریم کا مسله اجماعی ہوگیا۔ اس کیے کہ جو لوگ متعه کی حلت کا قول کرتے ہیں اس بنا پر متعه کی حلت کا قول کرتے ہیں ان کا اعتاد عبداللہ بن عباس مخالفی کے قول پر ہے اور ابن عباس مخالفی نے حضرت علی المرتضی مخالفی کے سامنے اس مسله میں خاموشی اختیار کی اور کوئی مخالفت نہیں کی تو اس طرح تحریم متعه پر اتفاق و اجماع ثابت ہوگیا۔

(ج) نیز حضرت علی المرتضی من الله است اسی مسئله میں ایک دیگر مرفوع روایت مردی ہے کہ

روایت ہذا کا مطلب یہ ہے کہ حضرت علی المرتضیٰ مفاقی، فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے منعہ (النساء" سے منع فرمایا اور آنموصوف بھالتی، فرماتے ہیں کہ منعہ اس مخص کے لیے تھا جس نے نکاح کو (تاحال) نمیں پایا۔ کی جب نکاح، طلاق اور عدت کے احکام نازل کیے گئے اور زوجین میں میراث کے نازل کیے گئے اور زوجین میں میراث کے نازل کیے گئے اور زوجین میں میراث کے

... عن اياس بن عامر عن على بن ابى طالب قال نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن المتعه-قال وانما كانت لعانب لم يحد فلما نزل النكاح والطلاق والعده والميراث بين الزوج المراه نسخت (٣)

#### احكام يائے مح تومتعه منسوخ كرديا كيا-

- (١) السن الكبرى لليسقى ص ٢٠٤ ج ٤، كتاب النكاح، طبع وكن-
- (٢) كنزالهمال ص ٢٩٥ ج٨، كتاب النكاح باب المتعد، روايت نمبر ٥٠٩٨-
  - (٣) مجمع الزوائد للبيثي ص ٢٦٥ تحت نكاح المتعه طبع مصر-
- (i) اور حضرت علی المرتفیٰی رضی الله تعالی عند سے اس مسئلہ کے لیے کبار علماء فی ایک اور تصریح ذکر کی ہے جس میں فرکور ہے کہ جناب علی رضی الله عند تعضرت نبی کریم صلی الله علیه و آلہ و سلم سے نقل فرمایا ہے کہ متعد (النساء) کا حکم منسوخ ہوچکا ہے۔ بخاری شریف میں یہ بات بہ عبارت ذیل فرکور ہے:

... قال (ابوعبدالله البخاري) وقدبينه على من النبي صلى الله عليه وسلم انه منسوخ-

(بخاری شریف ص۷۷۷ ، جلد ٹانی ، باب نمی رسول الله ما آتیج عن نکاح المته) مختصریہ ہے کہ حضرت علی مخالتہ ، نے فیصلہ فرما دیا کہ متعہ کا جواز منسوخ ہو چکا ہے اور اسلام میں اس کی اباحت ختم کر دی گئی ہے۔

#### الزاميات

اس کے بعد شیعہ صاحبان کی اصول کی کتابوں سے حضرت علی المرتضی و خالفہ: سے مرفوع روایت ہم بطور الزام ذکر کرتے ہیں۔ اس میں متعد کو بفرمانِ نبوی (صلی الله علیہ وسلم) ائمہ کرام نے حرام قرار دیا ہے اور ممنوع ہلایا ہے۔

کتب اصول اربعہ میں سے کتاب تہذیب الاحکام ابوجعفر اللوی شیعہ کی تصنیف ہے۔ اس میں آنموصوف نے اپنی سند کے ساتھ جناب علی المرتضٰی رخی تھن، کا فرمان نقل کیا ہے کہ

... عن على عليه السلام قال حرم رسول الله صلى الله عليه وتكاح عليه وآله وسلم يؤم حيبر لحوم الحمر الاهليه وتكاح

(1) المتعه-

تنديب الاحكام الشيخ جعفر اللوى الشيعي ص١٨٦ تحت كتاب النكاح، تحت تفسيل احكام النكاح، مطبوعه الران قديم)

اى طرح يد فرمانِ نبوى (صلى الله عليه وآله وسلم) حضرت على المرتفى والتين والحن كانت والتين والحن الحن المحن مين بهى منقول ب الماحظه مو:

الله على عليه السلام قال حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم لحوم الحمر الاهليه ونكاح المتعه (٢) (الاستبعار لابي جعفر محمد بن الحن اللوى الشيعي ص ١٣٢ ج٣٠ تحت ابواب معد، مطبوعه ايران)

ان ہر دو روایات مندرجہ کا مفہوم یہ ہے کہ حضرت علی رہنائیں، فرماتے ہیں کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیبر کے روز پالتو گدھوں کا گوشت اور متعہ کا نکاح حرام قرار دیا ہے (اور دونوں چیزوں سے منع فرما دیا)

مطلب بیہ ہے کہ نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان ہے کہ "متعہ شرع میں حرام ہے۔" اس کو حضرت علی المرتضیٰ رض اللہ: نے بیان فرمایا ہے۔ یہ مرفوع روایت ہے اور شیعہ احباب کی متعدد و معتبر کتب اور شیعہ احباب کی متعدد و معتبر کتب اصول میں موجود ہے۔ فلمذا اس فرمان کے صبح ہونے میں کچھ اشتباہ معتبر کتب اصول میں موجود ہے۔ فلمذا اس فرمان کے صبح ہونے میں کچھ اشتباہ میں۔

نیز (متعہ کے عدم جواز کا) یہ مسئلہ ان کی اصول کی کتاب "فروع کافی" کتاب الروضہ میں بھی درج ہے۔ وہاں حضرت علی المرتضٰی مِنالِثْرُ، نے اپنے عمد خلافت میں متعہ کو ناجائز رکھااور اس کو جائز قرار دے کر رائج نہیں کیا۔

مقام ندکور میں حضرت علی المرتفنی رہ اللہ کا ایک مفصل خطبہ مذکور ہے۔ اس میں کم و بیش اٹھا کیس (۲۸) عدد اشیاء کو شار فرمایا ہے۔ ان میں سے ایک متعہ کا مسئلہ

بھی ہے۔

تطویل عبارت سے گریز کرتے ہوئے ہم صرف مقصد کے مطابق بقدر ضرورت الفاظ نقل کرتے ہیں-

... لو ... امرت باحلال المتعتين... انا لتفرقوا عنى...الخ<sup>(٣)</sup>

(۱) فروع كافى ص ۴۹ س م جس كتاب الروضه تحت خلبته الاميرالمومنين عليه السلام طبع نول كشور كلهنؤ -

(٢) كتاب الروضه من الكافي ص ٩٦ ٤٠٠ تحت خطبه نمبرا٢ طبع شران-

کتاب الروضہ میں خطبہ علوی سے یہ بات واضح ہوئی کہ حضرت علی المرتفیٰ وفاقیہ، کے عمد خلافت میں جمال ویگر متعدد احکامات سابقہ طریقہ پر جاری رہے اور ان کے خلاف حضرت موصوف نے نہیں کیا ان میں سے ایک متعد النساء کا مسئلہ بھی ہے۔ اس کو سابقہ خلفاء راشدین کے معمول کے مطابق ناجائز ہی قرار دیا یعنی اس کے سابق حکم کو تبدیل نہیں کیا اور جواز کا حکم صادر نہیں فرمایا۔ در آل حالیکہ یہ ان کی اپی خلافت راشدہ کا دور تھا۔ آنموصوف رضافہ، پر کوئی پابندی یا دباؤ نہیں تھا۔ مطلقاً آزاد تھے اور امام عادل کے اوصاف سے متصف تھے۔ ان حالات میں تقیہ کرنے کاکوئی جواز باتی نہیں تھا۔

## افادہ برائے ناظرین کرام

دونوں فریق کی کتب معتبرہ سے بفرمان ابوالائمہ (جناب علی المرتضٰی رضی طفئ،) مسئلہ واضح ہوگیا کہ شرع اسلام میں عورتوں کے ساتھ متعہ کرنا ممنوع ہے، قطعاً حلال

. میں-

تو پھر یہ متعہ کے عامی دوست کیوں اس کا ار تکاب کرتے ہیں؟؟ اس کا جواب ان لوگوں کی طرف سے ان کے رہنماؤں نے یہ تیار کیا ہے کہ حضرت علی المرتفنی وہلائی، نے متعہ کو ناجائز اور حرام فرمایا اور اپنے عمد خلافت میں اس تھم کو نافذ رکھا لیکن:

O جناب على المرتقى وفي التي شير خدان اس مسئله من تقيه كيا تعا ... الخ-

اور دو سمرا بید که روایت بذا عامته الناس (ابل السنه والجماعة) کے ذہب کے موافق ہے اور قاعدہ ان کے بال بیہ جاری ہے کہ

#### قاعده

لینی جو روایت قوم (الل السنه والجماعته) کے موافق آ جائے، اس کو چھوڑ دو کیونک رشد و ہدایت ان کے خلاف کرنے میں یائی

دعوا ما وافق القوم فان الرشدفيخلافهم...الخ(٣)

عاتی ہے۔

(ا) اصول كافى ٢ (ابتدائى خطبه كتاب) طبع قديم الكصنو-

(٢) مراة العقول ص ٩٢ جلد اول طبع ثاني شران-

فلمذا شیعہ علماء کے اس ضابطہ تیار کرنے کا متیجہ کی ہے کہ اہل اسلام کے ساتھ مسائل میں ان کا اختلاف و افتراق قائم رہتا ہے اور اس وجہ سے دونوں فریق ایک دوسرے کے قریب نہیں ہوسکتے۔

بسرکیف ان دوستوں کے ہال حضرت علی المرتفیٰی رہی تینی کے فرامین کا بهتر جواب جو دیا جا آئے، وہ ہم نے پیش کر دیا ہے (یعنی وہ تقیہ ہے) ان کے ماسوا ان کے پاس حضرت علی المرتفیٰی رہی تینی کے فرمودات کا کوئی معقول جواب نہیں۔ اب ناظرین کرام مندرجات بالا پر تذہر کی نظر فراکر خود فیصلہ کریں۔

حضرت علی المرتضی رضافتہ، کے تمام عمد خلافت کو تقیہ پر محمول کرنا اور آنموصوف رضافتہ، میں تمام عادلانہ اوصاف اور شجاعت کے جمع کملات تسلیم کر لینے کے باوجود پھر بھی "مصلحت بنی" اور "دفع وقی" پر عملدر آمد کرنے کا جواب بنانا کسی طرح صحح نہیں ہوسکتا اور کوئی منصف مزاج اور فیمیدہ آدمی اے درست نہیں مان سکتا۔ یہ بات تو حضرت شیر خدا رضی اللہ تعالی عنہ کی شان ولایت اور شان شجاعت اور شان دیانت و راست بازی اور راست کرداری سب کے خلاف ہے۔ اللہ تعالی مسلمانوں کو حق بات قبول کرنے کی توفیق بخشے۔

## الزام كالختثام

اب ہم یمال ایک چیز الزامیات کے آخر میں ذکر کرتے ہیں۔ ناظرین کرام اس پر بغور نظر فرمالیں۔ "نبج البلاغہ" میں حضرت علی رضی ہے کلام میں امام زمان کے فرائض بیان کیے گئے ہیں۔ ان میں فرمایا ہے کہ امام پر اپنے رب کی طرف سے مندرجہ ذیل چیزوں کے ادا کرنے کی ذمہ داری ہوتی ہے۔

- (۱) (قوم کو) وعظ و موعظت کا ابلاغ کرنا اور پنجانا-
- (٢) (قوم كے حق ميس) نفيحت و خيرخواي كرنے ميں سعى كرنا-
  - (۳) سنت يغيبرعليه العلوة والسلام كو زنده كرنا-
- (٣) جو حد لگانے کے مستحق ہیں ان پر حدود الله کو جاری کرنا اور قائم کرنا۔
  - (۵) حق دارول کے حقوق کو ان کی طرف اعادہ کرنا اور لوٹانا۔

...انه ليس على الامام الى ماحمل من امر ربه الابلاغ فى الموعظه والاحتهاد فى النصيحه والاحياء للسنه واقامته الحدود على مستحقيها واصدار السهمان على اهلها-

(ننج البلاغه ص٣٠٢ جلد اوّل عليم مصر من خطبه له عليه السلام حتى بعث الله

محمر صلى الله عليه وآلبه شهيدا وبشير--- الخ)

مقصدیہ ہے کہ یہ اہام عادل اور خلیفہ منصف کے اوصاف اور فرائض منصی
ہیں۔ ان میں اپنے پیفیر کریم کی سنتوں کا احیاء کرنا اور ان کے طریقوں کا زندہ کرنا امام
کی ایک اہم ذمہ داری ہے۔ ان تقاضوں کی روشنی میں متعہ کے مسئلے کا حل کرنا اور
اس کا فیصلہ فرما کر عمل در آمد کرنا اور اس کے نفاذ کا حکم جاری کرنا بھی اس میں شامل
ہے تو حضرت علی وہائی ہے اس مسئلہ کو اپنے دورِ خلافت میں کس طرح حل فرمایا؟
اور کیا حکم دیا؟؟ پس اس چیز کو معلوم کرلیں تو دیگر کسی بحث و تکرار کی حاجت نہیں
رہے گی اور اس کو ہم نے قبل ازیس گزشتہ اور اق میں ذکر کردیا ہے۔

یعن --- حضرت علی المرتفئی رہی الٹین نے اپنے دور امامت و ایام خلافت میں فرائض منصی کو ادا کرتے ہوئے فرمانِ نبوت (صلی الله علیه وسلم) کی روشنی میں متعہ کے عمل سے منع فرملیا اور اس کے جواز پر عمل در آمد نہیں کیا-

نیز قوم کے حق میں تھیجت و خیرخواہی فرماتے ہوئے انسداد متعہ کے طریقہ کو بمتر قرار دیا اور جواز متعہ کے طریقہ کو فردغ نہیں دیا- بیہ تمام کام انہوں نے امام کے فرائض کے موافق کیا-

#### ازاله شبهات

مسئلہ متعہ کی بحث میں شیعہ کی طرف سے حضرت عمر منالقہ، پر طعن قائم کرنے کے لیے درج ذمل قول پیش کیا جا تا ہے کہ

حضرت علی فرماتے تھے کہ عمر بن الخطاب نے سبقت کر کے متعہ کو بند نہ کر دیا ہو آ تو سوائے کسی بدبخت کے اور کوئی زنامیں مبتلا نہ ہو آ۔

مقبول احمد صاحب الشيعي دالوي لكھتے ہيں كد يعني عمرنے خصباً ظافت لے لى اور اپنے وقت ميں متعد سے ممانعت كردى)

له حاشيد مقبول احرصاحب الشيعد والوي ص ١٩٠٠ تحت آبيد متعدب ٥٠ طبع وبلي-

#### درجه جواب

حضرت علی المرتفظی دخال المی طرف سے منسوب اس قول کے جواب میں چند چزیں ذیل میں پیش کی جاتی ہیں، ان پر نظر غائر کرنے سے اس روایت کے بے اصل ہونے میں کوئی اشتباہ باتی نہیں رہے گا۔

(۱) معترض لوگوں نے جس کتاب سے بیہ قول ذکر کیا ہے، اس میں اس طرح نہ کور ہے کہ

... قال الحكم قال على لولا نهى عمر عن المتعه ما زنل الاشقى -

(۱) مقصد سے کہ الحکم بن عتبتہ الکندی نے سے تول اپنے سامعین کے سامنے بیان کیا۔۔۔ الحکم الکندی نہ کور کی ولادت علاء رجال نے ۵۰ ہجری میں ذکر کی ہے جبکہ حضرت علی المرتضٰی رہی ہو ہے کہ الحکم الکندی حضرت علی المرتضٰی رہی ہو ہے کہ وفات کے دس سال کے بعد پیدا ہوئے۔ پھرا کھم بارہ وجودہ سال کے بعد س شعور کو پنچ۔ اس دوران با کیس، چوبیں سال بعد الحکم کو خدا جانے کس مخص نے سے تول ذکر کیا؟؟ اور کیے افراد کے ذریعے یہ انہیں پنچا؟؟

بسر کیف الحکم نے حضرت علی المرتضٰی رضافتہ، کے دور کو نہیں پایا۔ بس ان دونوں حضرات میں انقطاع زمانی بین طور پر موجود ہے۔ فلمذا بیہ روایت سندا منقطع ہے۔ (متصل نہیں ہے) اور روایت ہذا مرسل بھی ہے۔

نیزیہ چیز بھی قابل لحاظ ہے کہ حضرت علی المرتضیٰ جی اللہ: کی دیگر دوایات اور آئیوں میں سی اللہ: کی دیگر دوایات اور آئیوں میں اللہ: کے فرمودات جو حرمت متعہ کے بارے میں صیح اسانید کے ساتھ پائے جاتے ہیں اور شیعہ سی دونوں فریق کی کتب میں فدکور ہیں جیسا کہ قبل ازیں باحوالہ درج کر دیا ہے۔ یہ قول ان کے خلاف ہے۔ فائذا یہ شاذ روایت کے درجہ میں ہے۔

مخضریہ ہے کہ بیہ قول مرتضوی سندا منقطع اور مرسل ہے اور متن کے لحاظ

ے صیح روایات کے مقاتل ہونے کی وجہ سے شاذ ہے۔

بنابریں اس قول پر اعماد سیس کیا جا سکتا اور فن کے ضوابط کے اعتبار سے اسے قبول سیس کیا جا سکتا۔

(۲) معترضین کی طرف سے سابق قول کی طرح حضرت علی المرتضی رہی ہوں کا ایک دیگر قول پیش کیا جاتا ہے اور اس میں بھی حضرت عمر فاروق رہی ہی اعتراض کرنا مقصود ہے۔ وہ قول اس طرح نقل کرتے ہیں کہ

... ان عليا قال... لو لا ما

سبق من راى عمر بن الخطاب لامرت بالمتعه ثم مازني الاشقى-

مطلب میہ ہے کہ حضرت علی المرتضیٰ دخالتی، فرماتے ہیں کہ حضرت عمر دخالتی، کی رائے متعہ کے بارے میں اگر سبقت نہ کر جاتی تو میں متعہ کے جواز کے متعلق حکم دیتا تو پھرید بخت کے سواکوئی مخض زنانہ کر آ۔

# درجه جواب---(ابن جریج کی روایت)

حفرت علی من اللہ: سے منسوب بیہ قول بعض کتابوں میں مندرجہ ذیل طریقہ سے منقول ہے کہ

... قال ابن حريج احبرني من اصدق ان عليا قال... الخ

لینی این جریج کہتا ہے کہ مجھے اس شخص نے خبردی جس کو میں صادق سجھتا ہوں اس کی تصدیق کرتا ہوں کہ مضرت علی من اللہ نے کوفہ میں یہ بیان کیالو لاماسیق،۔۔۔الخ۔۔

اس قول مرتضوی معنالیہ، کے جواب میں ذمل میں چند چیزیں ذکر کی جاتی ہیں جن کے ملاحظہ کر لینے کے بعد اس قول کا بے وزن اور غیر مقبول ہونا واضح ہو جائے گا۔ مندرجہ ذمل معروضات پر توجہ فرمائیں۔ (۱) ایک بات تو یہ ہے کہ اس قول کا ناقل این جرتج ہے اور این جرج کا انقال ۱۵ ایک بات تو یہ ہے کہ اس قول کا ناقال ۱۵ جبری میں ہوا۔ اس طرح میں جری میں ہوا۔ اس طرح یمال درمیانی عرصہ (قریباً ۱۰ سال) کے وسائط اور رواۃ غیر ندکور میں ان پر اعتاد شیں کیا جا سکتا۔ خدا جانے وہ کیسے اور کس طرح کے لوگ تھے؟؟؟

یس یمال حفرت علی المرتضٰی رہی گئے، کے عمد خلافت اور این جریج کے دور حیات کے در میان بین انقطاع پایا گیا۔

فلمذا بیہ قول ''منقطع'' ہے (متصل الاسناو نہیں ہے) اور مرسل بھی ہے۔ (۲) دو سری چیز بیہ ہے کہ علاء رجال نے ابن جریج کی توثیق ا<del>ور مدح کی چیزیں</del> ذکر کی ہیں لیکن اس کے باوجود انہوں نے این جریج کے حق میں درج ذیل امور بھی لکھ کر تصویر کا دو سرا اُڑخ پیش کیا ہے۔

چنانچہ حافظ این حجرؓ نے اپنی تصنیف تہذیب التہذیب میں دار تعلیٰ کے حوالہ سے لکھا ہے کہ

یعنی دار قلنی کتے ہیں: ابن جریکی مدلس ہے۔ اس کی تدلیس سے بچنا چاہیے کیونکہ ابن جریکی فتیج التدلیس ہے۔ یہ تدلیس اس موقعہ میں کرتا ہے جمال اس نے مجروح شخ سے ساہو۔

... قال الدارقطنى تحنب تدليس ابن حريج فانه فبيح التدليس لا يدلس الا في ما سمعهمن مجروح-

(تہذیب التہذیب لابن جرعسقلانی ص۳۰۵-۴۰۰، ۲۰ تحت ترجمہ این جریج)

نیز این جرنے تہذیب التہذیب کی جلد رابع میں لکھا ہے کہ این جریج جن

بعض روایات میں ارسال کرتا ہے اور مرسل روایات لاتا ہے تو وہ بعض روایات

موضوع ہوتی ہیں اور ابن جریر اس بات کی پرواہ نہیں کرتا کہ وہ کیے مخص سے

روایت لے کربیان کر رہا ہے۔

... بعض تلك الاحاديث التي كان يرسلها ابن حريج

احادیث موضوعه- کان ابن حریج لا یبالی عن من احذها-

- (۱) تهذیب التهذیب لاین حجر عسقلانی ص ۲۳۴ ج۳ تحت ترجمه سنید بن داؤد المعینی-
  - (٢) ميزان الاعتدال للذبي ص ٢٥٩ ج٢، تحت عبد الملك، بيروت-

مندرجہ بالا حوالہ جات ہے یہ بات واضح ہوئی کہ ابن جریج مدل ہے اور فتیج تدلیس کرتا ہے۔ (یعنی اپنے تدلیس کرتا ہے۔ (یعنی اپنے تولیس کرتا ہے۔ اس کی روایات مرسل بھی ہوتی جیں اور ان مرسل روایات میں بعض دفعہ کی موضوع چیزیں بھی ذکر کر دیتا ہے۔ اس وجہ سے ابن جریج کی موایات پر علی الاطلاق اعتاد نہیں کیا جا سکتا اور اس کی مرویات کو بغیر تحقیق و تحقیح کے قبول نہیں کیا جا تا اور مندرجہ بالا روایت جو اس نے حضرت علی المرتفیٰی رہی تا پر یہ طرف منسوب کی ہے۔ وہ بھی ای نوع کی روایت معلوم ہوتی ہے۔ اس بنا پر یہ طرف منسوب کی ہے۔ وہ بھی ای نوع کی روایت معلوم ہوتی ہے۔ اس بنا پر یہ روایت قاتل تسلیم نہیں ہے۔

(۳) اور حافظ ابن حجرنے ای مقام میں امام شافعی کے فرمان کے حوالہ سے ابن جرتے کے متعلق ایک عجیب انکشاف کیا ہے۔ اہلِ علم کی تنتی کے لیے اصل عبارت نقل کی جاتی ہے، ملاحظہ فرمائیں:

... قال الشافعي رحمه الله عليه استمتع ابن حريج بسبعين امراه-

تهذیب التهذیب لاین حجر عسقلانی ص۰۵-۲۰۰۰ ج۹۰ تحت این جرج طبع اقل وکن-

اس عبارت سے معلوم ہوا کہ ابن جرتج جواز متعہ کا صرف قائل ہی نہیں بلکہ خود فاعل بھی تھااور اس نے سترعورتوں کے ساتھ متعہ کیا۔

علماء نے لکھا ہے کہ این جریج متعہ کے جواز کا قائل تھا اور اس نے بصرہ میں

جواز متعہ کے لیے اٹھارہ (۱۸) احادیث بیان کیں۔

## ابن جرت کارجوع

لیکن اس کے بعد علاء فرماتے ہیں کہ اس نے جواز متعہ کے قول سے رجوع کرلیا اور اپنے جواز کے فتویٰ کو واپس لے لیا۔

... ویحکی عن ابن حریج حوازها- وقد نقل ابو عوانه فی صحیحه عن ابن حریج انه رجع عنها بعد ان روی بالبصره فی اباحتها ثمانیه عشرحدیثا-

(فتح الباری شرح بخاری شریف ص ۱۳۲۴ ج۹۰ تحت باب تھی رسول الله صلی الله علیه وسلم عن النکاح المتعه)

ان حفرات نے مندرجہ بالا مضمون کو دو سرے مقام میں بہ عبارت ذیل تحریر کیا ہے:

... قال (ابن حريج) بالبصره اشهدوا انى قد رجعت عنها يعنى عن الفتوى بحل المتعه بعد ان حدثهم تمانيه عشر حديثاانه لاباس به -

(تفير مظمري ص22 عن جه تحت آيت فما سمتعتم به و پ٥)

## تنبيهم

یمال سے بات ذکر کرنا مفید ہے کہ مسئلہ متعہ کے بارے میں جمال این جریج

کے حوالہ سے مواد پایا جائے تو اس کو بغیر تحقیق و تعقیع کے بالکل قبول نہ کیا جائے اور اس پر اعتاد نہ کیا جائے۔

اس بزرگ نے آگرچہ بعد میں اپنے قول سے رجوع کرلیا لیکن متعہ کی متعلقہ روایات کو اس نے مشکوک بنا ڈالا اور ان میں کی شبمات پیدا کر دیئے اور لوگ اس کی نشر کی ہوئی روایات کے ذریعے غلط فنمی کا شکار ہوگئے۔

اور لطف یہ ہے کہ یہ خود ان روایات سے دستبردار ہوگیا۔ اب ان کی صحت پر کیسے اعتاد و اعتبار کیا جا سکتا ہے؟؟ غور فرماویں۔

## دىگر تنبيهه

اللِ علم کی معلومات میں اضافہ کے لیے ایک مزید چیز ابن جرتج کے متعلق ذکر کی جاتی ہے متعلق ذکر کی جاتی ہے جو شیعہ احباب کی معتبر و معتمد کتب میں ائمہ کی زبانی ندکور ہے۔ فروع کافی میں ہے کہ شیعہ کے ایک راوی اساعیل بن الفضل الهاشمی نے کہا کہ

...سالت اباعبد الله عليه السلام عن المتعه فقال الق عبد الملك بن حريج فاسئله عنها فان عنده منها علما فلقيته فاملى على منها شيا كثيرا فى استحلالها-

کافی کی اس روایت معترکے ذریعہ سیہ بات واضح ہوئی کہ ابن جر ج شیعہ کے ہاں معتمد شخصیت ہے اور اس کے پاس جواز متعہ کی روایات کا مواد کافی وافی موجود ہے اور وہی اس نے مختلف ذرائع سے لوگوں میں نشرکیا۔

اہل السنہ کی تمابوں میں وہ مواد پھیلایا اور شیعہ نے بھی اس سے مواد حاصل کیا اور عجیب بات میہ ہے کہ این جرت کے نے آخر آخر میں بھرہ میں متعہ کے جواز سے رجوع کرلیا، جیسا کہ ہم نے سطور بالامیں درج کر دیا ہے۔ پیست یاران طریقت بعد زیں تدبیر ما (ترجیم) اب ایسے مخص کے اقوال کی بنا پر حضرت عمر میں اللہ ایسے اور اعتراض وارد کرناکس طرح درست ہوسکتا ہے؟؟ ناظرین کرام انساف کے ساتھ خود فیصلہ فرمائیں۔ مقصدیہ ہے کہ

(۱) حضرت علی المرتضی رض فیز؛ سے مرفوع روایات متعہ کے منع کے متعلق وارد جیں اور پھر شیعہ کی کتب میں بھی منع کی روایات حضرت علی رض فیز؛ سے منقول بیں اور پھر شیعہ کی کتب میں بھی منع کی روایات حضرت علی رض فیز شتہ صفحات میں اور جا کی گئی ہیں۔ (جیسا کہ گزشتہ صفحات میں اس کا بیان ہوچکا ہے)

(۲) اور حضرت علی المرتضی منی تین نظیمین نے عبداللہ بن عباس منی تین کو بھی متعہ کو جائز قرار دینے سے منع فرمایا ہے۔

(۳) اور جناب علی رضی الله تعالی عنه نے انہیں اپنی ظافت راشدہ کے دور میں متعه کو رائج اور نافذنه کر کے عملاً اس بات کی تصدیق اور تائید کردی که به فعل اسلام میں ناجائز ہے اور به طریقه ترویج اور تنفیذ کے قابل نہیں بلکه ترک کردیئے کا لک ہے۔

(۴) باقی ہماری کتابوں سے حضرت علی رضائشہ کے جو اقوال جواز متعہ کے لیے پیش کیے جاتے ہیں وہ قطعاً صحیح نہیں اور بالکل بے بنیاد ہیں۔

ان اقوال کے غیر صحح اور غیر مقبول ہونے کو ہم نے گزشتہ صفحات میں دلا کل کے ساتھ بیان کر دیا ہے۔

#### آخربحث

#### اصولى ضأبطه

اب یمال ایک اصولی قاعدہ بیان کر کے اختتام بحث کیا جاتا ہے۔ متعہ کے مسئلہ میں حضرت علی المرتضٰی رضافتہ کی مرویات (جواز متعہ و عدم جواز متعہ) دونوں طرح کی اگر بالفرص والتقدیر تشلیم کرلی جائیں تو بھی یمال ایک اصولی قاعدہ جاری ہوگاجو بین الفریقین مسلم ہے اور دونول فریق میں وہ معمول بما رہا ہے اور وہ یہ ہے که--- ہرگاہ که دو دلیل متاوی در قوت و یقین متعارض نمانید در حلت و حرمت، حرمت را مقدم باید داشت-

- - (٢) تفيير روح المعاني م 2 ، ج ٥ ، تحت آية فما استمتعتم به-

مطلب نیہ ہے کہ جب حلت و حرمت میں دلیلیں متعارض پائی جائیں تو اصولی ضابطہ کا نقاضا میہ ہے کہ محرم کو ممیح پر ترجیح دی جائے گی اور حرمت کو حلت پر مقدم ر کھا جائے گا۔

خلاصہ بیہ ہے کہ متعہ کو حرام قرار دسینے والی روایات پر عمل در آمد ہو گاجواز والی مرویات متروک العل ہوں گی-

# حضرت عمر بن الخطاب رضالتير،

حضرت عمر بن الخطاب وخلائی سے مسئلہ متعہ کے متعلق ایک خطبہ منقول ہے، جس میں انہوں نے متعہ النساء کے حرام ہونے کے متعلق جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے فرمان کا واضح طور پر اعلان فرمایا۔

چنانچہ محدثین نے اپنی اپنی سند کے ساتھ اس خطبہ کو نقل کیا ہے کہ

مطلب میہ کہ این عمر منافقہ کتے بیں کہ جب میرے والد عمر بن الخطاب رخالتی خلیفہ ہوئے تو انہوں نے ایک موقعہ پر لوگوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تین ایام کے لیے متعہ کے متعلق ہمیں

معن ابن عمر قال لما ولى عمر بن الخطاب خطب الناس فقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم احازلنا في المتعه ثلاثا - ثم حرمها والله لا اعلم احدايتمتع وهو

محصن الارحمته بالحجاره الا ان ياتينى باربعه يشهدون ان رسول الله (صلى الله عليه وسلم) احلها بعد اذ حرمها- (السن لاين ماجه ص١٣٦٢ باب شي عن الكاح المتع طع نظاى وبل، فآوى عزيزى ص١٩٠ جه، تحت حرمت متعه)

اجازت دی تھی۔ اس کے بعد آنجناب صلی
اللہ علیہ وآلہ وسلم نے متعہ کو حرام کردیا۔
اب اگر کوئی شادی شدہ مخص متعہ کرے
اور مجھے معلوم ہو جائے تو اسے میں پھروں
کے ساتھ رجم کروں گا گریہ صورت پائی
جائے کہ وہ میرے پاس چار گواہ لائے کہ
رسول اللہ میں گیا نے متعہ کو حرام کردیے
کے بعد حلال کر دیا تھا۔ (تو رجم نمیں کیا
حائے گا)

(الف) مسئلہ ہذا کہ حضرت عمر رضالین نے کسی مختصر مجلس میں بیان نہیں فرمایا بلکہ عام مجلس میں خطبہ دے کر متعہ کے حرام ہونے کا اعلان فرمایا تاکہ سب لوگوں کو معلوم ہو جائے۔

(ب) نیز متعہ کے حرام ہونے کابیان حضرت عمرفاروق رضافتہ نے اپنی جانب سے ازخود نہیں کیا بلکہ اس کی نسبت جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی طرف کی ہے اور آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے فرمان کا "ابلاغ" اور "اظمار" فرمایا۔ فلمذا یہ نمی (متعہ انساء) کے لیے جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سے فلمذا یہ حضرت عمرض فین کا تکم نہیں۔

اسی چیز کو علماء نے اپنی مشہور تصانیف میں ذکر کیا ہے، چنانچہ حافظ ابن حجرفتح الباری میں تحریر فرماتے ہیں کہ

اس کا مفہوم یہ ہے کہ حضرت عمر وخالفتی نے متعہ کے متعلق جو تھی ذکر کی ہے۔ وہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سے کی ہے۔ اس بات کی

... وانما نهى عنها مستندا الى نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد وقع التصريح عند بذالك فيما

تقریح اس روایت میں موجود ہے جو ابن ماجه نے ابو بکر بن حفص عن ابن عمر مالٹر، کے طریق سے ذکر کی ہے۔ اس روایت میں ابن عمر کہتے ہیں کہ جب (میرے والد) عمر بن الخطاب من الشير، خليفه موسعٌ تو انهول نے ایک موقعہ پر لوگوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلم وسلم نے تین (اتام) کے لیے متعہ کے متعلق ہمیں اجازت دی۔ پھراس کے بعد جناب نبی اقدس صلی الله علیه و سلم نے متعه کو حرام قرار دے دیا اور ابن منذر اور بیمق نے سالم بن عبداللہ عن ابیہ کے طریقہ سے ذکر کیا ہے کہ حضرت عمر رضی الله عنه منبرير تشريف فرما موے - الله تعالى کی حمہ و شاکے بعد فرمایا کہ ان لوگوں کا کیا حال ہے جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے متعہ سے نھی کے بعد بھی متعہ کا نكاح كرتے بين ؟؟

اخرجه ابن ماجه من طريق ابي بكر بن حفص عن ابن عمرقال لماولي عمرخطب فقال أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اذن لنافى المتعه ثلاثا ثم حرمها واخرج ابن منذر والبيهقي من طريق سالم بن عبدالله بن عمربن ابيه قال صعد عمر رضى الله عنه لمنبر فحمد الله واثني عليه ثم قال ما بال رجال ينكحون هذه المتعه بعد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عنها- (قاوي عزيزي (از شاه عبدالعزيز رحمته الله عليه والوي) ص ١٩ ج٢ تحت حرمت متعه التح الباري شرح بخاری شریف ص۱۳۱۰ ج۹۰ طبع قديم، مصرتحت باب خمى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن النكاح المتعه آخرا)

اور دیگریہ چیز بھی قابل غورہے کہ

حضرت فاروق اعظم وخلائے، کا یہ اعلان اگر بالفرض صحیح نہیں تھا اور غلط تھا تو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اس کی مخالفت ضرور کرتے اور خاموش ہر گزنہ رہتے۔ پھر اس اعلان پر اس دور کے اکابر حضرات صحابہ کمرام رضی اللہ عنهم مثلاً

حضرت على المرتفى والتير: ، حضرت عباس بن عبد المطلب، حضرت عثان بن عفان، حفرت عبدالرحمٰن بن عوف، حضرت طلحه، حضرت زبير، حضرت سعد بن الى و قاص، حضرت سعید بن زید' (رضی الله تعالی عنهم) وغیر ہم کا مخالفت نه کرنا اور اس کے خلاف آوازنہ اٹھانا اس بات کا قریبنہ ہے کہ وہ حضرات خود اس مسلہ پر متفق تھے کہ زبانِ نبوت ( مُنْ اللِّيَةِ ) ب متعه كو حرام كر ديا كيا ب اور بيشه بيشه كے ليے ناجائز قرار دیا گیاہے۔ یہ حضرت عمر ضافتہ، کا اپنا تھم نہیں ہے۔

چنانچہ امام طحاوی رحمتہ اللہ علیہ نے اس مسئلہ کو بطور وضاحت کے عبارت ذیل میں ذکر کیا ہے۔

> ---قال ابوجعفر فهذاعمر رخ الله قد نهي عن متعه النساء بحضره اصحاب رسول الإبآه الله فلم ينكر ذالك عليه منهم منكر- وفي هذا دليل على متابعتهم له على ما نهی عنه من ذالک وفی نهيس اٹھائی۔ احماعهم على النهى في ذالك عنها دليل على

اس کامطلب ہیہ ہے کہ حضرت عمر ر منالیّن نے جناب نبی کریم صلی الله علیہ و آلبہ وسلم کے اصحاب کی مجلس میں اور ان حضرات کی موجودگی میں متعہ النساء سے ممانعت کا اظهار فرمایا تو اس وقت حضرت عمر ضالتہ، کے خلاف کسی نے انکار نہیں کیا اور آنموصوف کے خلاف کسی نے آواز

(١) شرح معانى الآثار للمحاوى ص١٥ ج٢ باب نكاح المتعد وبلي-

نسخهاوحجه-

(۲) فتح البارى شرح بخارى شريف ص ١٩٣٣ ج٥٠ طبع قديم، مصر-

پس بیہ چیزاس بات کی دلیل ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنم نے حفرت عمر ر التُّيز. کی متعه پر نھی کرنے کی موافقت اور متابعت کی--- للذا صحابہ کرام رضی اللّٰہ عنهم كاممانعت متعه يراتفاق كرلينامتعه كے منسوخ ہو جانے پر دليل اور جمت ہے- حاصل کلام یہ ہے کہ در حقیقت حضرات صحابہ کرام کو اس تھم (متعہ) کا ننخ پہلے معلوم ہوچکا تھا۔ اس بناء پر انہول نے اس موقعہ پر حضرت عمر منالٹی، کے فرمان کی تردیدیا مخالفت نہیں کی بلکہ اس پر اتفاق کیا۔

## مسئله ہذائی تائیہ

امام طحاوی رحمتہ اللہ علیہ اور حافظ ابن حجر عسقلانی رحمتہ اللہ علیہ کا کلام جو یسال ورج کیا گیا ہے۔ اس یہ تائید میں وگیر علاء کی شخین پیش کی جاتی ہے۔ اس میں بھی اس طرح مسئلہ کی وضاحت پائی جاتی ہے۔ اصل مسئلہ یہ ہے کہ متعہ کے ممنوع ہونے پر حجت ممنوع ہونے پر حجت ولیل ہے اور اس مسئلہ کی مزید وضاحت کبار علاء نے بطور ضابطہ کے اس طرح ذکر کی ہے کہ

مسئلہ میں اصل ناسخ "اجماع" نہیں بلکہ ناسخ دلیل شری ہے اور اجماع وال علی الناسخ اور مظر للناسخ ہے کیونکہ علی ند مب الصحیح کتاب و سنت کے لیے اجماع ناسخ نہیں ہوسکتا۔

علامه ابن السلاح نے "علوم الحديث" ميس بية قاعده ذكر كيا ہے:

والأحساع لا ينسخ ولا ينسخ ولكن يدل على وحود النسخ غيره- (علوم الحديث لاين اصلاح ص ٢٥١، النوح الرابع والثلاثون (٣٣) تحت معرف نابخ الحديث منوفه)

اور علامہ بدر الدین العینی نے شرح ہدایہ میں اس مضمون کو بہ عبارت ذمیل ذکر کیا ہے۔

... ثم احتمعت الصحابه رضى الله عنهم على ان المتعه قد انتسخت في حياه النبي صلى الله عليه وسلم فكانت الاحاديث ناسخته والاحماع مظهر لان

نسخ الكتاب والسنته بالاجماع ليس بصحيح على المذهب الصحيح-

(البنايه فی شرح الهداميه بدر الدين العینی ص ۸۳، ج۳ تحت کتاب النکاح، طبع ملتان) حاصل ميه ہے که مسئله متعه هيں شخ تو روايات کے اعتبار سے ہے اور اس کو ظاہر کرنے والا اجماع ہے کيونکه اجماع کو ناسخ نہيں قرار ديا جا سکتا بلکه وہ مظهر نشخ ہو آ ہے۔

(د) نیز حضرت عمر فاروق رخی گئی: نے خطبہ میں یہ بات بڑی وزنی اور معقول فرمائی ہے کہ اس حرمت کے فرمان کے بعد کسی صاحب کے پاس حلت متعہ کا ثبوت موجود ہوتو وہ چار شاہد لا کر اس مسکلہ کو علی رؤس الاشماد مدلل طریقہ سے ثابت کرے۔ (تب اس کی بات تسلیم کی جائے گی)

## حضرت شاه ولى اللهُ كاليك تائيدي بيان

گزشتہ سطور میں مسلہ ہذا پر حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے ایک خطبہ کی تشریحات ذکر کی ہیں اور دیگر صحابہ رضالتہ، کی طرف سے ان کی متابعت اور عدم انکار کا بیان ہوا ہے، اس سلسلہ میں شاہ ولی اللہ رحمتہ اللہ علیہ نے بھی اس موقعہ پر حضرت عمر رضالتہ، کی کوشش کا ذکر کیا ہے اور دیگر صحابہ رضالتہ، کے اتفاق کر لینے اور اختاف کو فرو کر دینے کا اظہار کیا ہے اور فرمایا ہے کہ اس مسلہ پر اجتماع ہونے میں جو اختلاف تھا، وہ حضرت فاروق رضالتہ، کی سعی سے مضحل ہوگیا۔

پھر کہتے ہیں کہ حضرت فاروق رخیاتین، کے فضائل پریہ مسائل شاہد عادل ہیں کہ ان کے اتام میں بڑے اہم مسائل پر صحابہ رضاتین، میں رفع اختلاف ہو کر ان کا اتفاق و اجماع ہوا۔ (ان میں سے ایک مسئلہ متعہ بھی ہے)

عبارت ذیل میں به مضمون فدکور ہے، ملاحظه فرماویں-

باید دانست که این مسئله از جمله آن مسائل است که حدیث برآن

دلالت می کند بتفری و جمعی از صحابه بسبب عدم بلوغ حدیث مفرح یا به سبب تاویل احادیث بر غیر محل او اختلاف داشتند و به سعی فاروق اجماع واقع شد و اختلاف مضحل گشت وایس مسئله بال مسائل شابد عادل است برفضائل فاروق-

(قرق العينين ص 470 477 تحت بحث متعد النساء طبع بجتبائی ویل از شاه ولی الله محدث والوی)

#### ایکشبه

شیعہ اس مقام میں حضرت عمر بن الخطاب رضائتہ، پر طعن قائم کرنے کے لیے درج ذمل روایت ہماری کتابوں سے پیش کرتے ہیں کہ

ایک مرتبہ عمر بن الخطاب نے کما کہ

یعنی حضرت عمر وخالینی سے منقول ہے
کہ انہوں نے کہا کہ دو قتم کے متعہ جناب
رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ
میں تھے۔ ان دونوں سے ممانعت کر آ ہوں
اور حرام قرار دیتا ہوں اور ان کے مرتکب
کوسزادوں گا۔ ایک متعہ الج ہے اور دوسرا

... متعتان كانتاعلى عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وانا محرمهما و معاقب عليهما متعه الحج ومتعه النساء- (فاثيه متبول احم الشيعي ص ٩٤، تحت آيت متعه پ٥٠ تعنيف مولوي فادم حين شيعه «جواز

متعه " ص 9 و ص ۲ ۲ سام)

روایت ندکورہ بالا کی رو سے شیعہ صاحبان حضرت عمر بن الخطاب رہی گھڑ؛ پر شخت اعتراض قائم کرتے ہیں کہ کسی امر کی حلت اور حرمت کا کتاب و سُنّت کے سوا کسی کو حق حاصل نہیں۔

پهر حضرت عمر بن الخطاب معلیمتر کس بنایر ازخود متعه کو حرام قرار دیتے ہیں؟؟

#### حالاتکہ ان کو کسی چیز کے حلال یا حرام قرار دینے کا کوئی شرعی اختیار نہیں۔

#### ازاله

گزشتہ صفحات میں حضرت عمر رہنالیں کے خطبہ کی تشریحات ذکر کرنے میں اصل طعن کا جواب آگیا ہے۔ تاہم اس شبہ کے ازالہ کے لیے ذیل میں مزید چند معروضات پیش کی جاتی ہیں' ان پر نظر غائز کرنے سے اعتراض زائل ہو جائے گا۔

اور متعدد کبار علاء نے اس شبہ کے جوابات اپنی اپنی عبارات میں درج کیے ہیں- ان میں سے بالاختصار چند ایک حوالہ جات ناظرین کے لیے تحریر کیے جاتے ہیں-

اس مقام میں اعتراض فدکور کے جواب میں ایک لغوی اور نحوی چیز ذکر کی جاتی ہے۔ اس فن کے علماء اس موقع پر فرماتے ہیں کہ بدلفظ (انا احرمها --- با انا محرمه ما) باب تفعیل سے ہے اور اس کامعنی بد بھی ہو تا ہے کہ میں حرمت کو ظاہر کرتا ہوں۔

اوریمال لفظ تحریم کامعنی حلال چیز کو حرام کرنا مراد نهیں بلکہ اس کامعنی حرام چیز کو حرام کمناہے، یعنی حرمت کو ظاہر کرنا اور بیان کرناہے۔

اس پر قرید یہ ہے کہ قرآن مجید ی ہے: قاتلوا الذین لایومنون باللہ ولا بالیوم الاحرولایحرمون ماحرم الله ورسوله-

(پاره وجم، پاؤ دوم، سورة توبه)

اس آیت میں لا یہ حرموں کا معنی حلال چیز کو حرام کر دینے کے نہیں بلکہ حرام کی ہوئی چیز کو حرام کر دینے کے نہیں بلکہ حرام کی ہوئی چیز کو حرام کینے کے معنی میں ہے۔ مختصریہ ہے کہ حضرت عمر فاروق وفاق کا معنی اور مفہوم ہیہ ہے کہ میں حرمت فاہر کرتا ہوں اور اس کی حرمت کو بیان کرتا ہوں اور اس کی تشہیر کرتا ہوں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ تحلیل و تحریم کی نسبت صاحب شرع کے بغیردو سرے کی طرف صحیح نہیں۔

اور ای تحریم و تحلیل کے مسلہ کو ابن قدامہ حنبلی نے اپنی کتاب "المغنی" میں بہ عبارت ذیل ذکر کیا ہے:

یعن اگر حضرت عمر دی تین کا واقعہ میں یہ قول صحیح ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ آنموصوف رہی تین سنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے متعہ کو حرام کرنے کی خبر دینے یا اس سے منع کر دینے کا ارادہ کیا۔ اس بنا پر کہ جس چیز کو پیغیر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مباح کر دیا ہو اور اس کی اباحث کو باتی رکھا ہو' اس کے منع کر دینے کا بات کو کوئی جواز اور اضایار نہیں۔

... واما حديث عمر رفالخران الله الما قصد الاحبار عن تحريم قصد الاحبار عن تحريم النبى صلى الله عليه وسلم لها ونهيه عنها اذ لا يحوزان ينهى عما كان النبى صلى الله عليه وسلم اباحه وبقى على اباحته - (المنى قدامة صمان بله بغم تحت لا يجوز نكاح المتع، طع مم)

اور مثم الائمہ السرخی نے حضرت عمر بنالٹین کے قول کا محمل بیہ ذکر کیا ہے کہ ان کو متعہ کے منسوخ ہونے کا علم ہوچکا تھا۔

اس بنا پر انہوں نے متعہ کو ممنوع قرار دیا اور ساتھ ہی تمدید و تنبیہہ بھی کر دی تاکہ لوگ اس فعل سے اجتناب کریں- السرخبی فرماتے ہیں کہ

...فانمايحمل هذاعلى علمه بالانتساخ-

(۱) اصول السرخى ص ٦٠ جلد ثانى فعل فى الخبر الخ، طبع معارف النعمائية، كن-

(٢) كشف الاسرار شرح المعنف على المنار، ص ٢٠٠٠ جلد طاني تحت الفعن الذي على المنار، ص ٢٠٠٠ جلد طاني تحت الفعن الذي على الحديث اذ ابوالبركات النسفي)

شبہ ہدا کے جواب کے لیے شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ نے بھی اپنی تھنیف سخفہ اثنا عشریہ میں مندرجہ ذیل عبارت ذکر کی ہے، فرماتے ہیں کہ

یعنی جب حضرت عمر مخالفین کے دورِ خلافت میں بعض مقامات میں متعد کا شنیع فعل عام ہوا تو حضرت عمر مخالفین نے اس کی تحریم کی تشہر کی اور اس کے مرتکب کو تخولیف اور سنبیمہ کی تأکہ متعد کا عدم جوازعام وخواص کے لیے ثابت ہو جائے۔

چون وقت عمر مناتشهٔ در بعضے جاها ایں (امر) شنیع شیوع یافت اظهار حرمت او و تشیرو نرویج او و تخویف و تهدید مرتکب او را بیان نمود-تاحرمت آن نزد خاص و عام ثبوت پیوست-

(تحفد اثناء عشريه ص ١٠٠٠ مجت طعن يازوجم (١١) فاروقي، طبع لابور)

شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ کی مندرجہ بالا عبارت سے معلوم ہوا کہ متعہ کی حرمت کو عام و خاص تک پنچانا مقصود تھا۔ اس بنا پر حضرت عمر مِنالِتُہ، نبیہہ اور تہدید کے الفاظ اپنے کلام میں بیان فرمائے۔

نیز شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے فناوی عزیزی میں اس اشکال کا حل ایک دیگر طریقے سے بھی ذکر کیا ہے، لکھتے ہیں کہ

لیعنی حضرت عمر مخالفتان نے اپنی خلافت کے دور میں جو ننی کی وہ ننی بطور تاکید ذکر کی ہے، وہ نمی تشریعی نہیں ہے۔ نهی عمر رخالی فی خلافته فانه نهی تاکید لا نهی تشریع-

(فآوی عزیزی ص ۴۳ ج۳ آ فر بحث متعه اطبع دبلی)

فلدذا حضرت عمر رضی الله تعالی عنه کے فرمان پر جو اشکال واقع ہو رہا تھا ان تشریحات کے بعد زائل ہوگیا۔

علائے کرام اس مسلہ میں طعن ندکور کے جواب میں یہ تبیر بھی اختیار کرتے بیں کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کی جانب جو تحریم متعہ کی نبیت کی جاتی ہے۔ وہ بہ معنی "اظہار حرمت" ہے نہ کہ "اثبات حرمت" پس اس تعبیر سے بھی یہ طعن ذاکل ہے۔

سطور بالامیں ہم نے اشکال ذکور کے زائل کرنے کے لیے چند حوالہ جات

پش کیے ہیں۔

اس مسلہ میں مزید حوالہ جات بھی پیش کیے جاسکتے ہیں لیکن ہم نے اختصار کے پیش نظر ای پر اکتفاکیا ہے۔

اللِ علم کی تشفی کے لیے ذکر کیا جاتا ہے کہ حضرت مولانا شبیراحمد عثانی رحمتہ اللہ علیہ بخرج صحیح المسلم، اللہ علیہ بنی بحث بڑی تفصیل کے ساتھ اپنی تالیف فتح المسلم، مسلم، مسلم، جلد خالث، تحت ابواب متعہ (قولہ ننی عنها) میں تحریر کی ہے۔ ضرورت مند حضرات اس مقام کی طرف رجوع کر سکتے ہیں۔

نیز صاحب تغییر روح المعانی سید محمود آلوی رحمته الله علیه نے بھی صفحه ۹ جه منابع بارہ پنجم تحت الآیت الاسمتاع میں بھی ای طرح وضاحت مسلم بدا ذکر کی ہے جس سے اعتراض ندکور زاکل ہو جاتا ہے۔

## عبدالله بن عمر صالله،

متعہ سے منع کے متعلق ما قبل میں چند ایک روایات درج ہیں۔ ای طنمن میں عبداللہ بن عمر رضالتہ، بن الخطاب سے بھی ایک مرفوع روایت مروی ہے جو ذیل میں بلغمہ نقل کی جاتی ہے۔

مطلب یہ ہے کہ ابن عمر مخالفہ کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کھر یا گھر میں گھر یا گھر میں کہ کہا اور عور توں کے ساتھ متعہ کرنے سے بھی منع کیا۔ پھر ابن عمر مخالفہ الشی کہتے ہیں کہ ابن عمر مخالفہ اشہوت رانی) اب ہم سفاحت کا معالمہ اشہوت رانی نہیں کریں گے۔

... عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما قال نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن لحوم الحمر الاهليه او الانسيه وعن المتعه متعه النساءوماكنامسافحين-

(كتاب الآثار اللهام ابي يوسف مس مها وايت نمبر ١٩٩٩ جامع مسانيد اللهام الاعظم

ص ۸۵، ج۴ طبع و کن)

یہ عبداللہ بن عمر دخاللہ کی منع متعہ کے لیے مرفوع روایت ہے اور اکابر حنی علاء نے اسے اپنی سند کے ساتھ اپنی تصانف میں نقل کیا ہے۔

اس روایت میں متعہ کے ممنوع ہونے کے ساتھ ساتھ یہ بات بھی صحابہ کرام رضی اللہ عنم نے واضح کر دی ہے کہ متعہ کے نعل میں صرف شہوت رانی ہوتی ہے اور اب وہ اس نعل (سفاحت) کا ارتکاب نہیں کریں گے۔

عبدالله بن عمر من الله كى فدكوره بالا روايت كى تائيد ميل بهم ان كى ايك دوسرى روايت ذكر كرتے بين، جس ميس مسئله متعه كا ممنوع مونے كے علاوه ايك ويكر چيزك طرف بھى را بنمائى موتى ہے۔

روایت بالا کامفہوم بیہ ہے کہ ابن عمر کے فرزند سالم بن عبداللہ کتے ہیں کہ ایک بار ابن عمر من الله الشريف لائے تو لوگوں نے ان کی خدمت میں کما کہ عبداللہ ابن عباس متعہ کے جواز کا حکم دیتے ہیں تو ابن عمرنے یہ بات س کر تعجب کے طور پر سجان اللہ کما اور کہنے لگے کہ میں عبداللہ بن عباس کے متعلق یه ممان نهیں رکھتا کہ وہ الیا کہتے ہوں تو لوگوں نے کہا کہ نہیں وہ تو متعہ کے جواز کا حکم دیتے ہیں تو پیرسن کر ابن عمر و التين نے فرمایا کہ ابن عباس تو نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے عهد میں غلام صغیر الن شف- (بعنی مسئله مذاکی صبح معلومات بروں سے معلوم کریں این عباس تو کم عمر

... عن سالم بن عبدالله قال اتى عبدالله بن عمر فقیل له ان ابن عباس یامر بنكاح المتعه- فقال ابن عمر سبحان الله ما اظن ابن عباس يفعل هذاقالوابلي انه يامر به قال وهل كان ابن عباس الاغلاماصغيرا-اذكان رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قال ابن عمر نهانا عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم وما كناً مسافحين-رواه الطبراني في الاوسط ورجاله رجال

الصحيح خلا المعافى بن عضى (مجم الروائد لليثى، ص٢٦٥، ج٣، تحت البنكار المتعان وهو ثقه-

اس کے بعد عبداللہ بن عمرون اللہ نے نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا متعد کے متعلق جو منع کا تحکم تھا وہ لوگوں کو بیان فرمایا کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جمیں متعد سے منع فرمایا اور اب ہم مسافح یعنی شہوت رانی کرنے والے نہیں ہیں۔

ابن عمر وخی النین کی ان روایات سے متعہ کے ممنوع ہونے کا صراحتاً تھم معلوم ہوا اور ساتھ ہی میہ چیز بھی واضح ہوگئ کہ متعہ کے فعل میں صرف سفاحت (لینی شہوت رانی) ہوتی ہے۔

اور صحابہ کرام فرماتے ہیں کہ بید فعل ہم نہیں کریں گے۔ نیز ابن عمر وہالھئو، نے مسئلہ بذا میں درایت سے کام لینے کی طرف اشارہ کیا کہ صغار لوگوں کی بجائے کبار حضرات کے بیانات کو اہمیت دی جاتی ہے کہ وہ اس معاملہ میں زیادہ واقفیت رکھتے ہیں اور یمال کبار صحابہ رضی اللہ عنم متعہ سے منع کو نقل کرتے ہیں۔ فلمذا اس مسئلہ میں کبار صحابہ کرام رضی اللہ عنم کی روایت زیادہ قابل اعتاد ہے اور راج

## حضرت عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنه

متعہ کے جواز کے متعلق عبداللہ بن عباس مِنی تیز، کا قول شیعہ صاحبان پیش کرتے ہیں کہ ابن عباس مِنی تیز، متعہ کو جائز قرار دیتے تھے۔

تو اس کے متعلق ہماری جانب سے مندرجہ ذیل امور تحریر کیے جاتے ہیں اور یماں جناب انی بن کعب رہ الٹین کی قراۃ کا جواب بھی ضمناً درج کر دیا گیا ہے۔

کاء امت نے لکھا ہے کہ جناب عبداللہ بن عباس من اللہ ہے عرصہ تک مسئلہ ہدا کے متعلق جواز کا قول کرتے تھے۔

کیکن جب مسئلہ ہذا ان پر منقع ہو کر سامنے آیا تو انہوں نے اپنے موقف سے رجوع فرمالیا۔

ای سلسلہ میں حضرت علی المرتضیٰ رضائین، کا ایک واقعہ ابن عباس رضائین، کے ساتھ کتب حدیث میں منقول ہے، جے ہم قبل ازیں حضرت علی رضائین، کے بیانات کے تحت اسی مسئلہ میں درج کر چکے ہیں کہ

ایک بار ابن عباس رض الله: ایک مجلس میں جواز متعہ کے متعلق بیان فرما رہے
 شخے - وہاں سے حضرت علی رض الله: کا گزر ہوا تو حضرت علی المرتضی رض الله: نے ان کو فرمایا کہ جناب نبی اقد س صلی الله علیه و آله وسلم نے متعہ النساء سے منع فرمایا ہے۔

...قال له على رخي تي ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عنها (متعه النساء) الخ-

(مسلم شريف ص ١٥٦، جه تحت باب نكاح المتعه)

نوٹ: روایت ہذا کے دیگر حوالہ جات قبل از ہیں حضرت علی رہی تھیں، کے بیانات کے تحت درج ہو چکے ہیں۔

0 ای طرح ایک دیگر روایت جناب محمد بن الحنیف " سے مروی ہے جس کو الطبرانی نے مجم الاوسط میں ذکر کیا ہے اور صاحب کنز العمال نے اسے بحوالہ الطبرانی اس بحث میں بہ عبارت ذیل درج کیا ہے:

یعنی حضرت علی رفیاتین کے فرزند محمد بن حنیفہ کہتے ہیں کہ ایک بار متعہ النساء کے مسئلہ میں حضرت علی المرتضی رفیاتین اور عبداللہ بن عباس رفیاتین کی باہم گفتگو ہوئی تو حضرت علی المرتضی رفیاتین نے (ناراض ہو کر) جناب ابن عباس رفیاتین سے فرمایا کہ تم کر) جناب ابن عباس رفیاتین سے فرمایا کہ تم ایک متیر اور ایک طرف میلان رکھنے

سعن محمد بن الحنيفه قال تكلم على رفالتي وابن عباس رفالتي في متعه النساء فقال له على رفالتي انك امر تأثه- ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن المتعه النساء في حجه

والے مخص ہو۔ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جمتہ الوداع کے موقعہ پر متعہ النساء سے منع فرمادیا اور روک دیا۔

الوداع- (کنز الیمال لعلی مثقی المندی ص۲۹۵٬ ج۸٬ بحوالہ لمبس٬ طبع اقال٬ دکن)

گویا حضرت علی مخالفتر، کے متعدد بار منع فرما دینے کے بعد جناب عبداللہ بن عباس کی رائے میں تبدیلی واقع ہوئی اور انہوں نے اس میں رجوع فرمالیا۔ نیز عبداللہ بن عباس مخالفتر، کو قرآن مجید کی آیت:

...الاعلی ازواجهم او ما ملکت ایسانهم...الخ (پ ۹۸ المومنون) سے بھی تغبہ ہوا تو اس کی ضرورت کا پہلی ضرورت کا پس مظر خود بیان کیا اور فرمایا کہ

روایت بزا کا مطلب بہ نے کہ ابن عباس منالٹین فرماتے ہیں کہ اسلام کے اوا كل مين متعه مباح تفا- ايك فخص كسي شرمیں آتا وہاں اس کی جان پھیان نہیں ہوتی تھی تووہ اس موقع پر جتناقدر اس نے وہاں قیام کرنا ہو تا وہ ان ایام کے موافق کسی عورت سے تزوج کرلیتا۔ تو وہ عورت (منکوحہ) اس کے سامان اور مال و متاع کی حفاظت کرتی۔ حتی کہ قرآن مجید کی آیت الا على ازواجهم او ما ملكت ایسانہم (لین ان بران کے ازواج اور باندیاں حلال ہیں نازل ہوئی) تو این عباس نے فرمایا: ان دو متم کی عورتوں کے ماسوا باقی تمام قتم کی عورتیں حرام ہیں۔

... عن ابن عباس قال انما كانت المتعه في اول الاسلام كان الرجل يقدم البلده ليس له بها معرفه فيتزوج المراه بقدرمايري انه يقيم فتحفظ له متاعه وتصلح له شيه حتى انا نزلت الايه الا على ازرواجهم او ما ملكت ايمانهم قال ابن عباس فكل فرج سواهما فهو حرام-

- (١) الجامع الترغدي ص ١٨١ ج١ كتاب النكاح باب ما جاء في نكاح المتعد، طبع قديم لكعنو-
  - (r) السنن الكبرى لليهتى، ص ٢٠٥٥-٢٠١١، ج2، بحث متعد-
  - (٣) مشكوة شريف ص ٢٥١، تحت اعلان النكاح الفصل الثالث، طبع وبلي-
  - (٣) نصب الرابي للزيلعي ص ٩٨٢ ج٣ بحث متعه المبع مجلس على والجميل-
- (۵) شرح بدايد فتح القدير ص ١٩٨٦ ج٢ تحت كتاب الكاح المتعد، طبع معر، معد العنايد-
  - (١) روح المعاني ص٥ ج٥، تحت الآية-

پس روایت ہذا کے ذریعہ ابن عباس رہائٹن، کامسلک متعہ کے حرام ہونے کے متعلق واضح ہوگیا۔ نیزیہ روایت جواز متعہ کے قول سے ان کے رجوع کر لینے پر عمرہ قرینہ ہے۔

### آیت وروایت کی مزید تشریح

شار حین حدیث کے کبار علاء نے اس مقام میں مندرجہ ذیل وضاحت ذکر کی ہے۔ اس کو ہم بطور تائید نقل کرتے ہیں:

لینی شارح الطیبی کہتے ہیں کہ آیت ہذاکی وضاحت میں جناب این عباس وہ اللہ اللہ تعالی نے ان یہ مراد لیتے ہیں کہ اللہ تعالی نے ان مومنوں کی توصیف میں فرمایا ہے کہ وہ لوگ اپنے ازواج و گولیوں کے بغیر تمام فروج سے اپنی شرم گاہوں کو محفوظ رکھتے ہیں۔ اور متعہ والی عورت نہ ازواج سے نہ گولیوں میں سے ہے کیونکہ ازواج سے نہ گولیوں میں سے ہے کیونکہ ازواج کے احکام وراثت وغیرہ اس پر جاری نہیں ہوتے اور نہ ہی مملوکہ اور باندی ہے۔ بلکہ

سقال الطيبى يريدان الله تعالى وصفهم يحفظون فروجهم عن جميع الفروج الاعن الازواج والسرارى والمنتعه ليست منهما لان حكم الازواج من التوريث والاعيراث غير جار عليها ولاهى مملوكه بل هى مستاجره نفسها اياما معدوته فلا يدخل تحت الحكم- (اليمي

یہ چند او قات یا چند اتام تک اپنی ذات کو اُجرت و کرایہ پر دیئے ہوئے ہے۔ فلمذا یہ زوجہ کے چکم میں داخل نہیں ہو سکتی۔ شرح مشکوة ص ۲۶۴ ، ۱۶ ، تحت الحدیث (این عباس رهایتی: ۱ شرح مشکوة مرقات ص ۲۲۰ ، ۲۲ ، تحت حدیث این عباس)

خلاصہ سے ہے کہ آیت ہذا پیش کر کے عبداللہ بن عباس وظافیہ نے اپنا موقف واضح کر دیا کہ زوجہ اور گولی کے ماسوا تمام عور تیں حرام ہیں، حلال نہیں اور متعہ والی عورت بھی انہی میں سے ہے۔

# آیت فمالستمتعتم به منهن ...الحکی تشریخ

# این عباس مالین کے فرمودات کی روشنی میں

(۱) علماء میں "تنویر المقبال عن تغییرابن عبال" کے نام سے ایک تغییر کی کتاب مشہور ہے۔ اس میں جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ سے ذکورہ بالا آیت کے تحت درج ذیل تشریح منقول ہے۔

اس کامفہوم ہے ہے کہ نگاح کے بعد جن عور توب سے تم نے نفع اٹھلیا، پس ان کو ان کے کامل ممردے دو- سے اللہ کی طرف سے تم پر لازم ہے کہ مرتمام ان کو دو-

... فما (استمتعتم) اى استنفعتم (به منهن) بعد النكاح (فاتوهن) فاعطومن احورهن كامله (فريضه) من الله عليكم ان تعطواالمهرتاما...الخ-

(تور المقباس من تغیراین عباس ص۵۵، تحت الآبی فما استمتعتم... الخ، طبع قدیم مصر) آیت بذاکی اس تشریح سے واضح ہوگیا کہ جناب ابن عباس مخالفہ، کے نزدیک اس آیت میں نکاح کے بعد عورتوں سے نفع اٹھانا مراد ہے اور پھران کو کامل ممرادا کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔ (اور متعہ معروفہ مراد نہیں) (۲) اور ایک مشہور قدیم مفسر ابوجعفر النحاس المتوفی ۱۳۳۸ اپنی تصنیف "الناسخ و المنسوخ" میں جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنه کا آیت ہرا کے تحت قول نقل کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ

... عن ابن عباس رفي قرار قال و قوله (فما استمتعتم) به منهن فاتوهن اجورهن فريضه يقول انا تزوج الرجل المراه فنكحها مره واحده وجب لها الصداق كله والا ستمتماع النكاح-قال وهو قوله عزوجل (وآتو النساء صدقاتهن نحله) فبين ابن عباس ان الاستمتاع هو النكاحباحسن بيان-

اس کا مطلب سے ہے کہ این عباس رہائی، آیت فیما است متعتبم ہے...
النجی تشریح میں فرماتے ہیں کہ جب کوئی فخص عورت کو تزوج کرے اور اس سے ایک بار نکاح کرے تو اس پر عورت کے لیے تمام میر واجب ہو جاتا ہے اور اس آیت میں استمتاع سے مراد نکاح ہے۔ رہی فیم النحاس کتے ہیں کہ این عباس رہی فیم تالیا کہ استمتاع سے مراد نکاح ہے۔ رہی متعہ مراد نکاح ہے۔ رہی متعہ مراد نکاح ہے۔ استمتاع سے مراد نکاح ہے۔ رہی متعہ مراد نکاح ہے۔ (یعنی متعہ مراد نکاح ہے۔ (یعنی متعہ مراد

کتاب الناسخ والمنسوخ لابی جعفر النماس ص ۱۰۵ تحت ذکر آیت السادسہ طبع قدیم مصر) جناب عبد الله بن عباس رخی الله علی است آیت بذاکی اس تشریح سے واضح ہو گیا کہ آنمو صوف رخی الله بنکہ کے نزدیک آیت میں استمتاع سے مراد نکاح ہے، معروف متعد مراد نہیں۔

# قراة''الحاجل مسمى''كاحكم

گزشتہ سطور میں آیت فیما استیمتعتم به منهن الخ کی تشری کے سلسلہ میں ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ کے اقوال پیش کیے گئے ہیں۔ "اسمتاع" سے مراد "نکاح کی صورت میں فائدہ اٹھانا" ہے، متعہ مراد نہیں۔

اس مقام میں بطور معارضہ کے ہماری کتب سے یہ پیش کیا جاتا ہے کہ بعض روایات میں "کی قرأت عبداللہ بن عباس رض اللہ اسمی" کی قرأت عبداللہ بن عباس رض اللہ اسمی "کی قرأت عبداللہ بن عباس رض اللہ علا حوالہ جات کے خلاف یائی گئی۔

تواس شبہ کے رفع کرنے کے لیے کبار علماء نے مندرجہ ذیل امور ذکر کیے ب:

#### (۱) چنانچه علامه این عربی این احکام القرآن میں لکھتے ہیں کہ

سئل عن المتعه فقرا فما عبوالي ابل معلى يرج المتعه فقرا فما عبد والى ابل عب والى المتعة فقرا فما المتعتم به منهن الى اجل الله عباس والله عبد دونوں چيزوں كا الانزلها الله كذالك وروى عن ان كى طرف النقات حبيب بن ثابت قال اعطانى قبول شين - (اكام القابن عباس مصحفا قال هذا حالة تحت المئل البالج وقيمة مثل ما تقدم ولم يصح ذالك عنهما فلا

مطلب بیہ ہے کہ ابن عباس رضائینہ،
سے جو الی اجل مسمی کی قرأت مروی ہے یا
ابی ابن کعب رضائینہ کی طرف منسوب ہے۔
بید دونوں چیزوں کا انتساب صحح نہیں اور
ان کی طرف النفات نہ کیا جائے، بیہ قابل
قبول نہیں - (احکام القرآن لابن العربی ص ۱۹۲۳
جائے تھا کہ خت المبنلہ السابعہ عشر، طبع مصر)

(۲) نیزاس مقام میں مفسرین علماء ایک ضابطہ بیان کرتے ہیں کہ

#### أيك ضابطه

تلتفتوااليه-

... والقراه الشانه لا يبنى عليها حكم لانه لم يثبت لها اصل- (اكام القرآن لابن العربي

اس کامفہوم یہ ہے کہ میہ قراۃ شاذہ ہے اور جو شاذ قرأت ہو، اس پر کوئی تھم بنی نہیں ہو آ، اس بنا پر کہ اس کے لیے کوئی ص ۱۳۳ جا، تحت وعلى الذين يطيقونه اصل البت سين-فديد، طبع مصر)

(۳) اوریہ چیز تشکیم شدہ ہے کہ قراۃ شاذہ قراۃ متواترہ کے مقابلہ میں متروک اور ناقابل عمل ہوتی ہے۔ امام النواوی شرح مسلم میں فرماتے ہیں کہ

... وقراه... شاذه لا يحتج بها قرانا ولا خبرا ولا يلزم

العمل بها-

(شرح مسلم شریف للنواوی ص ۳۵۰ جه تحت باب نکاح المتع و اللی و الله قل می و اللی الله الله می و اللی قراق ماصل بیر ہے که مندرجات بالا کی روشنی میں "اللی اجل مسی" والی قراق ناقابل اعتماد ہے اور غیر مقبول ہے۔ اس کو قبول نہیں کیا جا سکتا ، چنانچہ شاہ عبدالعزیر " فی اللہ بن مسعود رضافتہ ، اور عبداللہ بن عباس رضافتہ ، دونوں حضرات کی قرات الل اجل مسی کے متعلق درج ذیل قاعدہ ذکر کیا ہے:

... روایت شاذه منسوخه را در مقابله قرآن متواتر و محکم آوردن و قران متواتر محکم آوردن و قران متواتر محکم بالیقین را گذاشته باین روایت شاذه که به بیچ سند صحیح تاحال ثابت نه شده تمسک کردن برچه چیز حمل توان کرد؟

(تحفد اثنا عشريه ص ٣٠٠٣، تحت طعن يازد بم (فاروقي) طبع لابور)

#### . منبيهم

گزشته سطور میں ہم نے ابی بن کعب رضافین کی قراۃ (الی اجل مسمی) کاضمنا تھم درج کیا ہے لیکن یمال مستقل طور پر بھی اس کا جواب پیش کرنا مناسب خیال کیا ہے۔

تفیر الطبری کے جس مقام سے معرض دوستوں نے مواد لے کر اعتراض قائم کیا ہے، وہیں اس کا جواب بھی نہ کور ہے۔ السائل کالاعمٰیٰ کے موافق انہوں نے معاملہ کیا۔ قابل اعتراض مواد لے لیا اور قابل جواب مواد ترک کر دیا، جیسا کہ ان

لوگوں کا شیوہ ہے۔

چنانچه الطبري لكھتے ہيں:

وابن عباس من قراتهما فما وابن عباس من قراتهما فما استمتعتم به منهن الى احل مسمى- فقراه بحلاف ما حاءت به مصاحف المسلمين-وغيرجائزلاحد ان يلحق في كتاب الله شيا لميات به الخبرالقاطع-

اس کا حاصل ہیہ ہے کہ الی بن کعب رضی اللہ عنہ اور این عباس رضی اللہ عنہ سے جو قرأت "الی اجل مسی" کی مروی ہے۔ وہ تمام مصاحف ابلی اسلام کے برخلاف پائی گئی ہے اور کسی فخصیت کے لیے بیہ بات جائز نہیں کہ کتاب اللہ میں وہ الی چیز کا الحاق کرے جو قطعی الثبوت نہ ہو اور یقین خرکے ذریعے ثابت شدہ نہ ہو۔

(تغیرالطبری ص ۹۰ ج۵۰ تحت الآیت بها شبه الیشاپوری، طبع قدیم مصری)

نیز ابن العربی نے بھی (جیسا کہ ہم نے قبل ازیں درج کر دیا ہے) این عباس

مطالحی، اور ابی بن کعب رضالتی، دونوں کی قراۃ (الی اجل مسی) کے حق میں ذکر کیا ہے۔

ولم یصح ذالک عنه ما فلا تلتفتوا الیه -

. (احكام قرآن لابن العربي ص ٩٦٢ جه تحت الآية، طبع قديم مصر)

لینی مطلب یہ ہے کہ ابن عباس من الٹریہ سے جو الی اجل مسی کی قرأت مروی ہے یا ابی بن کعب رہن لئرف کی طرف منسوب ہے، ان دونوں چیزوں کا انتساب صحیح نہیں اور ان کی طرف النفات نہ کیا جائے، یہ قابل قبول نہیں۔

ان تشریحات کے بعد دونوں ہزرگوں کی قرأت شاذہ کے ساتھ استدلال کرنے کاجوازنہ رہا۔

# مسكه متعه مين ابن عباس طالله ، كاموقف

ما قبل میں جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عند کی طرف سے مسلم

متعه کی روایات و آیت اور قرأة مخصوصه کی متعلقه تشریحات بقدر ضرورت بیان کی بین-

اس کے بعد مسلہ ہذا میں ابن عباس رہائی، کا آخری موقف جو علائے کبار نے ذکر کیا ہے، وہ تحریر کیا جاتا ہے۔ لینی انہوں نے جواز متعہ کے قول سے رجوع کر لیا تھا۔ ناظرین کرام کے اطمینان کی خاطر چند عبارات پیش کی جاتی ہیں، جو اثبات مسلہ کے لیے صریح ہیں۔ اس چیز کو بے شار علاء نے اپنی تصانیف میں اپنی اپنی عبارات میں تحریر کیا ہے۔ ان تمام کو یکجاذ کر کر دینا موجب تطویل اور باعث ملال ہے۔

اختصار أبعض عبارات لكهي جاتي بين:

مثم الائمه ابو بكرالسرخي اپنے "اصول" ميں لکھتے ہيں كہ

...وابن عباس كان يقول باباحه المتعه ثم رجع الى قول الصحابه ويثبت الاحماع برجوعه لامحاله ولم يكن ذالك موجبا تضليله فيهاكان يفتى به قيل هذا-

(اصول السرخى ص ٣٦١ جلداول، فصل فى الحكم، طبع معارف النعماني، دكن) نيز ابو بكر مثمل الائمه السرخى في المبسوط مين تحرير كيا ب:

... وقال حابربن يزيد رضى الله عنه ما خرج ابن عباس رضى الله عنهما من الدنيا حتى رجع عن قوله فى الصرف والمتعه فثبت النسخ باتفاق الصحابه رضى الله عنهم-

(المبسوط لابی بکر محمد بن سمل السرخی ص۵۲، جلد خامس(۵) باب نکاح المته) (۳) اور محی السنه امام البغوی نے اپنی مشہور تصنیف ''شرح السنہ'' میں اس مسئلہ کو بہ عبارت ذیل درج کیا ہے:

...وروى عن ابن عباس و الرئيس عن الرخصه للمضطره اليه بطول لغربه ثم رجع عنه حيث بلغه النهى-

(شرح السنر اللهام البغوى (الحسين بن مسعود) ص ١٠٠ جلد آسع (٩) باب نكاح المتع طبح جديد بيروت)

(۳) اور مشہور محدث ابو بکر محمد بن موسیٰ الهمدانی الحازی (۵۸۴ جحری) نے اپنی تصنیف "الاعتبار للناسخ والمنسوخ" میں عبداللہ بن عباس من اللہ: کا رجوع مندرجہ ذیل عبارت میں ذکر کیا ہے:

...وامايحكى عن ابن عباس فانه كان يتاول فى اباحته للمضطرين اليه بطول الغربه وقله اليسار والحده ثم توقف عنه وامسك عن الفتوى به-

(الاعتبار للناسخ و المنسوخ من الآثار للحاذی ص ۱۳۱۱ تحت ما ورد فی المتعه) (۵) ای طرح فاضل القرطبی نے اپنی تفسیر میں ابن العربی کے حوالہ سے اس مسئلہ کو اس طرح ذکر کیا ہے:

... قال ابن العربي وقد كان ابن عباس رضى الله عنه يقول بحوازها ثم ثبت رحوعه عنها فانعقد الاحماع على تحريمها-

(تغییرالقرطبی ص۱۳۲-۱۳۳۳ ج۵ تحت الآیۃ فما استمتعتم بہ منحن) (۱) اور صاحب ہدامیہ ؓ اور اس کے شارح علامہ بدر الدین العینی رحمتہ اللہ علیہ نے متعہ کے مسئلہ میں ابن عباس معلی تھیں۔ کے موقف کو بالفاظ ذیل مکھا ہے:

م- وابن عباس صحر حوعه الى قولهم- ،

ش - هذا حواب عمايقال اين الاجماع؟ وقد كان ابن عباس والتي صح عباس والتي محالفا - فاجاب بقوله وابن عباس والتي صح رحوعه عن اباحته الممتعه الى قول الصحابته فى تحريمها وروى حابر بن يزيد ان ابن عباس ما خرج من الدنيا حتى رجع عن قوله فى الصرف والمتعه فتقرر

الاحماع- ش- ای حماع الصحابته فی تحریمها-(الحینی شرح بدایه ص۸۴ ج۴ کتاب النکاح، تحت نکاح المتع، طبع جدید، ملتان) ای طرح متعدد کبار علماء نے ابن عباس کے مسئلہ بذا میں رجوع کر لینے کو ذکر کیاہے، ہم نے صرف چند حوالے پیش کردیئے ہیں-

#### حاصل مطلب

مندرجہ بالا حوالہ جات کا حاصل مطلب ہیہ ہے کہ پچھ عرصہ تک جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ متعہ النساء کے جواز کا قول کرتے تھے اور اس کی رخصت کے قائل تھے۔

لیکن وہ بھی ان لوگوں کے لیے جو مجرد و بے زوجہ ہونے کی وجہ سے اور قلت مال کی بنا پر اس عقد کی طرف مجبور ہوں۔ (لینی ہر مخص کے حق میں جواز کا تھم نہیں دیتے تھے)

پھراس کے بعد (متعدد وجوہ کی ہنا پر جس طرح کہ قبل ازیں بیان کیا گیا) اس موقف سے رجوع کرلیا اور سابق فتویٰ سے رک گئے۔

پس جناب ابن عباس منالٹیز، کے رجوع کر لینے سے متعہ کے عدم جواز پر صحابہ کا انفاق پایا گیا اور اس کی تحریم و حرام ہونے پر اجماع ہو گیا۔

#### ازاله شبهات

شیعہ صاحبان جناب عبداللہ بن عباس رضائین، کے بعض اقوال جاری کتابوں سے پیش کرتے ہیں جن سے جواز متعہ کی تائید حاصل کرنے کے ساتھ ساتھ حضرت عمر ضائین، پر طعن کرنا مقصود ہو تاہے، مثلا این عباس رضائین، سے نقل کرتے ہیں کہ ... انہ کان براھا الان حلالا قبال وقبال میا کانت المتعہ الا رحمته من الله عبارہ - ولولانهی عمر میا

احتج الى الزناابدا-

(رساله "جواز متعه" از سید خادم حسین بخاری همیعی ص ۳۲۹س صدر مبلغ اداره تبلیغ شیعه، جعفریه کالونی، وزیر آباد)

ای طرح اس نوع کی ویگر روایات بھی پیش کی جاتی ہیں، جن کا ماحصل سے ہے۔ ۔

ابن عباس معی النیز، متعه کو حلال اور الله تعالیٰ کی طرف سے رحمت جانتے تھے۔ جو اس نے اپنے بندوں پر کی ہے۔ اگر عمر میں کھٹے، اس کی ممانعت نہ کرتے تو کوئی مختص سوائے شقی کے زناکی طرف محتاج نہ ہو آ۔ (اور زنانہ کرتا)

#### جواب

ان پیش کردہ روایات میں ہماری جبتو کی حد تک روایات کی سند میں ایک راوی "این جرتج" پایا جا آہے۔ (جو ان روایات کا ناقل ہے)

این جرتے کے متعلق ہم نے قبل ازیں حضرت علی المرتضی وہائٹی کی مرویات کے تحت شبمات کا ازالہ کرتے ہوئے کلام کیا ہے اور یہ بات ذکر کی ہے کہ

این جریج کی توثیق اور مدح رجال کی کتابوں میں مذکور ہے۔ تاہم علائے رجال نے اس پر نفذ بھی کیا ہے اور اس کی عملی تصویر کا دو سرا ژخ پیش کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

یعنی دار تعنی کتے ہیں کہ ابن جرت مدلس ہے (یعنی اپنے شیخ کو بیان نہیں کر ما) اس کی تدلیس سے اجتناب کرنا چاہیے کیونکہ ابن جرت فتیج تدلیس کر آہے اور اس موقعہ پر کر آہے جمال اس نے مجروح شخ سے ساعت کی ہو۔

(۱) ۰۰۰ قال الدارقطنى تحنب تدليس ابن حريج فانه قبيح التدليس-لايدلس الا في ما سمعه من محروح- (تنيب التذيب الين مجر صحروح- الله معروح- ال

اور این مجرنے تمذیب التهذیب میں ایک دوسرے مقام میں این جریج کا طریق کار ذکر کرتے ہوئے لکھاہے کہ

... بعض تلك الاحاديث التي كان يرسلها ابن حريج احاديث موضوعه- كان ابن حريج حريج لايبالي عن من احذها-

یعنی این جریج جن بعض روایات میں ارسال کرتا ہے تو وہ بعض روایات میں دومیات جریج اس دموضوع" ہوتی ہیں اور ابن جریج اس بات کی پرواہ نہیں کرتا کہ وہ کیے مخص سے روایت لے کربیان کررہاہے۔

- (١) تهذيب التهذيب لابن مجرص ٢٠٢٣٣٠ ج٣ تحت سنيد بن داؤد المعيني-
- (۲) میزان الاعتدال للذہبی ص۹۵۹ جلد ٹانی، طبع بیروت، تحت عبدالملک (این جریج) مطلب میہ ہے کہ ابن جریج کی روایات پر علی الاطلاق اعماد نہیں کیا جا سکتا اور اس کی مرویات بغیر شختیق و تنتقیع کے قابل قبول نہیں ہو سکتیں۔

چنانچہ حضرت عمر دخالی کی بیا ہے۔ نوع کی معلوم ہوتی ہے اور ان پر مذکورہ وجوہ کی بنا پر اعتاد نہیں کیا جا سکتا۔

# ابن جرت کالیک دیگر کردار

نیز کبار علاء نے امام شافعی رحمہ اللہ کے حوالہ سے ابن جر یکے متعلق ایک عجیب انکشاف کیاہے کہ

امام شافعی فرماتے ہیں ۱۰۰۰ استمتع ابن حریج بسبعین امراه-

- (١) تهذيب التهذيب لاين حجر ص ٥٥ ٣٠٣٠ من تحت اين جريج طبع اول، وكن-
- (۲) میزان الاعتدال للذہی ص۹۵۹ جلد ثانی بیروت ، تحت عبدالملک بن عبدالعزیز بن جریج۔

مطلب میہ ہے کہ این جریج جواز متعہ کانہ صرف قائل تھا بلکہ خود فاعل بھی تھااور اس نے ستر عورتوں کے ساتھ متعہ کیا۔

## ابن جرت کارجوع

علاء نے لکھا ہے کہ ابن جرتج متعہ کے جواز کا قائل تھا اور اس نے اباحت متعہ کے متعلق اٹھارہ حدیثیں بھرہ میں بیان کیس لیکن اس کے بعد اس نے جواز متعہ کے قول سے رجوع کر لیا اور اپنے جواز متعہ کے فتویٰ کو واپس لے لیا اور این جرتج نے بھرہ میں بیر رجوع علی الاعلان کیا تھا۔

#### اس چیز بر حواله جات زیل میں ملاحظه فرمائیں:

- (۱) ...ویحکیعن ابن جریج حوازها وقدنقل ابوعوانه
   فی صحیحه عن ابن حریج انه رجع عنها بعد ان روی
   بالبصره فی اباحتها ثمانیه عشر حدیثا -
- (۲) ... قال (ابن حريج) بالبصره اشهدوا انى قدر حعت عنها يعنى عن الفتوى بحل المتعه بعد ان حدثهم ثمانيه عشر حديثا انه لاباس به -
- (۱) هنخ البارى شرح بخارى مس٩٣٢ ج٩، تحت باب خمى رسول الله صلى الله عليه وآلبه وسلم عن النكاح المتعه-
- (۲) تغییر مظلمی از قاضی ثناء الله پانی تی ص۷۷٬ ج۴ تحت الآیته فما استمتعتم به - (پ۵)

مندرجہ بالا روایات سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ

این جرتج جواز متعه کا قائل تھا اباحت متعه پر اس نے اٹھارہ احادیث نشر کیں، خود کثیر عورتوں سے متعه کیا اور پھر علی الاعلان جواز متعه کے قول سے اس نے رجوع کرلیا۔

فلمذا الیے مخص سے منقول بے اصل روایات کی بنا پر حضرت عمر من اللہ: جیسے جلیل القدر محانی اور فلیفہ اللہ: جیسے جلیل القدر محانی اور فلیفہ راشدین پر طعن قائم کرنا ہر گز درست نہیں اور وہ روایات ناقابل قبول ہیں-

# شیحین رضی اللہ عنمااو ر حصرت علی کے قول پر ابن عباس کااعتماد

متعہ کے مسئلہ میں ہم نے قبل ازیں منع اور عدم جواز کی مرفوع روایات ذکر کی ہیں اور اس میں اکابر محلبہ کرام مثلاً حضرت علی المرتضی، حضرت عمر فاروق و ابن عباس رضی اللہ تعالی عنهم وغیرہم کے اقوال بھی نقل کیے ہیں۔ ان تمام میں متعہ کا عدم جواز صریحاً ثابت ہوچکا ہے۔

اور اس مسئلہ میں معارضہ کے طور پر جو ابن عباس معالین کے اقوال پیش کیے جاتے ہیں۔ ان پر حسب قواعد نفذ و جرح کر دی ہے اور ان کے عدم قبول کی نوعیت واضح کر دی ہے۔

اب بحث ہذا کے آخر میں جناب عبداللہ بن عباس معلی کا مسائل شرعی میں طریق میں طریق کا مسائل شرعی میں طریق کا رہم نقل کرتے ہیں جو علماء نے ان سے بطور ضابطہ کے ذکر کیا ہے۔ امام بہعتی سنن الکبریٰ میں لکھتے ہیں کہ

اس کا مفہوم ہے ہے کہ جناب این عباس میں مقدنہ سے جب کی مسئلہ کو دریافت کیا جات وہ اگر کتاب اللہ میں ہو تا تو کتاب اللہ میں نہ ہو تا اور حدیث نبوی میں تی ہو تا ہو اگر کتاب اللہ میں ضدیث سے بیان کرتے اور اگر کتاب و سنت میں نہ موجود ہو تا تو اسے حضرات میں نہ موجود ہو تا تو اسے حضرات میں اللہ تعالی عنمانے بیان کیا ہو تا تو این عباس میں تی میں نہ کو ل کیا ہو تا تو اس کے بعد اپنی مجتمدانہ دائے نہ ہوتی تو اس کے بعد اپنی مجتمدانہ دائے نہ ہوتی تو اس کے بعد اپنی مجتمدانہ دائے

قال سمعت عبدالله بن ابى يزيد قال سمعت عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنهما اناسئل عن شئى هو فى كتاب قال به وانالم يكن فى كتاب الله وقاله رسول الله وان لم يكن فى كتاب الله ولم قال به وان لم يكن فى كتاب الله ولم يقله رسول الله صلى الله عليه وسلم قال به عليه وسلم وقاله ابوبكر و عمر رضى الله عنهما قال به

#### ہے مئلہ ذکر کرتے۔

والااحتهدرايه-

(السن الكبرى لليستى ص ١١٥ ج ١٠ جلد حاشر كتاب اوب القاضى، طبع دكن، جامع بيان لا علم وفضله لاين عبدالبر ص ٥٨- ٤٥، جلد ثانى، طبع مصر)

یمال سے ابن عباس کا شرعی مسائل میں طریق کار واضح ہوا کہ وہ حضرات شیعین رہنائی۔ کے اقوال کے ساتھ استدلال کرتے تھے اور مسائل میں ان سے رہنمائی حاصل کرتے اور ان پر اعتاد کرتے تھے۔

ای طرح ابن عباس رضی الله تعالی عنه کے بال مسائل میں حضرت علی المرتفظی رضی الله تعالی عنه ہو جاتی تو اس پر اعماد کرکے اس کو اخذ کرتے تھے۔ جناب ابن عباس رہی لٹین کے اس طرز عمل کو ابن عبدالبرنے اپن تصنیف جامع بیان العلم و فضلہ میں ذکر کیا ہے، لکھتے ہیں کہ

... عن ميسره عن المنهال عن سعيد بن حبير عن ابن عباس قال كناانا اتانا الثبت عن على لم نعدل به -(جامع بيان العلم و فشله لاين عبدالبرص ۵۸ تحت باب اجتماد الراى على الاصول عندعدم النعوص)

لین این عباس رہائٹی، کتے لتھ کہ جب حضرت علی رہائٹی، سے ایک فیصلہ شدہ اور ثابت شدہ چیز ہمارے پاس پہنچ جائے تو ہم اس کے برابر کسی کو نہیں سیجھتے۔

 اور لوگوں نے جو روایات ابن عباس رہی النیز، سے اس کے خلاف نقل کی ہیں، وہ ان کے قول و عمل کی روشنی میں مرجوح و متروک قرار دی جائیں گی اور قابل التفات نہ ہوں گی۔

### جوازمتعه کی روایات کے عدم قبول پر قرائن

ناظرین کرام کے افادہ کے لیے اس بحث کے آخر میں یہ چیز مختمراً پیش کی جاتی ہے کہ جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ کے جو اقوال جواز متعہ کے متعلق بطور اعتراض کے پیش کیے جاتے ہیں، ان کے متعلق چند گزارشات قابل ذکر ہیں، ان کو ملحوظ رکھنا درکار ہے۔

ان میں سے بعض چیزیں روایات کے متعلق ہیں۔ ان پر گزشتہ صفحات میں
 ہم نے حسب قواعد نقذ و جرح درج کر دی ہے اور ان کے عدم قبول کی نوعیت واضح کر دی ہے۔

دیگر قاتل توجہ یہ بات ہے کہ جناب این عباس میں تنتیز، کی منقولہ روایات اور مسئلہ ہذا میں ان کے اقوال (ما قبل میں جو بیان کیے گئے ہیں) وہ تمام عدم جواز متعہ کی نائمد کرتے ہیں اور جواز اقوال کے بالکل برعکس پائے جاتے ہیں۔ گویا کہ مسئلہ ہذا میں جناب این عباس میں تنتیز، کے اقوال باہم متعارض و متقابل پائے گئے۔

تویمال مرفوع روایات اور جمهور اکابر صحابه کرام رضی الله عنهم کے فرمودات کے موافق جو ان کے اقوال ہول گے، انہی کو اخذ کیا جائے گا اور ان پر ہی اعتاد ہو گا اور اس کے خلاف اقوال غیر معتمد اور متروک ہوں گے۔

نیزاس مقام میں کبار علاء نے بعض ہدایات ذکر کی ہیں، ان کو پیش نظر رکھنے ہے، روایت کے ردو قبول کے بارے میں مزید رہنمائی ہوتی ہے لیکن اس سے قبل ہم ایک یہ چیز ذکر کرتے ہیں کہ جناب عبداللہ بن عباس میں اللہ کے وہ تلافہ اور شاگرد جو حجاز اور مکہ شریف کے علاقہ میں مقیم تھے، انہوں نے آئموصوف رہی گئی کی میں مقیم تھے، انہوں نے آئموصوف رہی گئی کی میں مقیم تھے، انہوں نے آئموصوف رہی گئی ہیں۔

طرف سے جواز متعہ کی روایات کی بہت تشمیر کی ہے اور پھیلایا ہے۔

اور کبار علاء نے الل حجاز کے بارے میں بطور ضابطہ کے یہ بات ذکر کی ہے
 کہ اہل الحجاز کی پانچ چیزوں سے اجتناب کیا جائے اور انہیں اخذ نہ کیا جائے۔

مطلب سے ہے کہ امام اوزائی کہتے ہیں کہ اہال حجاز کی مندرجہ ذیل چیزوں سے اجتناب کیا جائے اور ان کو متروک قرار دیا جائے۔ گانے بجائے کا سنتہ بلائڈر دو نمازوں کو جمع کر کے پڑھناہ عورتوں کے ساتھ ماتھ متعہ کے جواز کا قول کرناہ ایک درہم کو دو درہموں کے ساتھ یا ایک دینار کو دو دیاروں کے ساتھ یا ایک دینار کو دو دیناروں کے ساتھ یا ایک دینار کو دو دیناروں کے ساتھ یا ایک دینار کو دو دیناروں کے ساتھ تبدیل کرنے کا قول کرنا۔۔۔الخ۔

بقول بحتنب او يترك ... ومن قول اهل الحجاز خمس ... ومن قول اهل الحجاز خمس الملاهى والحمع بين الصلاتين من غير عذر والمتعه النساء والدراهم بالدر همين والدينار

معرفہ علوم الحدث المحاكم نيثالوری، م ٦٥ تحت ذكر نوج العثرين--- الخ) اسی طرح علامہ ابن عبدالبر رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی مشہور تصنیف كتاب التمهید میں بطور ہدایت کے مندرجہ ذمل چیز ذكر كی ہے كہ

وحديثا يحذرون الناس من مذهب المكيين اصحاب المكيين اصحاب ابن عباس والثير ومن سلك سبيلهم في المتعه

والصرف-

یعنی قدیم اور جدید علاء لوگوں کو خوف دلاتے ہوئے اجتناب کی تاکید کرتے تھے کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ کے اصحاب جو مکہ والے ہیں، ان کے اقوال جو متعہ النساء اور صرف کے متعلق ہیں، ان کو اخذ نہ کیا

(کتاب التميد لاين عبدالبرص ۱۱۵ ج ۹۰ طبع الآل، مکة المکرمه) مختصريه سے که جواز متعد کے متعلق الل حجاز اور الل مکته کی جو روایات این

عباس مخالفتہ سے منقول ہیں، ان کے رد و قبول کے متعلق علماء کرام کی ندکورہ بالا مدایات کی روشنی میں عمل در آمد کیا جائے گا اور مندرجہ قرائن کو طحوظ رکھا جائے گا اور جواز متعہ النساء کی ان روایات کو متروک اور مرجوح قرار دیا جائے گا۔

### عبداللدبن مسعود رضى الله تعالى عنه

شیعہ کی طرف سے یہ بات پیش کی جاتی ہے کہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ متعہ کے جواز کے قائل تھے اور اس پر عبداللہ بن مسعود رہیالٹیز، کی بیہ روایت پیش کرتے ہیں:

مفہوم ہے ہے کہ ابن مسعود رفی النہ علیہ فرماتے ہیں کہ ہم نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی معیت میں غزوات میں شامل ہوتے اور ہمارے ہمراہ خوا تین نہیں تعمیں - نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی معدمت میں ہم نے عرض کیا کہ کیا ہم خصی ہونا اختیار نہ کرلیں؟ تو آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے ہمیں اس بات سے منع فرمایا - اس کے بعد آپ نے ہمارے لیے فرمایا - اس کے بعد آپ نے ہمارے لیے فرمایا - اس کے بعد آپ نے ہمارے لیے و رفعت دی کہ عورت کے ساتھ کیڑے اور پارچہ کے بدلے میں نکاح کر سکتے ہیں - اور پارچہ کے بدلے میں نکاح کر سکتے ہیں -

سقال ابن مسعود رفي و كنا نغزوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وليس لنا شيى فقلنا الا نستخصى فنهانا عن ذالك ثم رحص لنا ان تنكح المراه بالثوب ثم قرا علينا يايها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما احل الله لكم ولا تعتدواان الله لا يحب المعتدين - (بخارى شريف، المعتدين - (بخارى شريف، والحماء، طاوى شريف من التبل والحماء، طاوى شريف من التبل

#### الجواب

عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه سے مسئله متعه کے متعلق ہماری کتابوں سے جو روایات پیش کی جاتی ہیں، ان کے جوابات علماء کرام نے متعدد طریقه سے ذکر کیے ہیں۔

ک پیش کردہ روایت اس دور سے تعلق رکھتی ہے، جس دور میں متعہ کی رخصت تھی اور جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے متعہ سے منع نہیں فرمایا تھا۔

اور ابن مسعود رہ الٹیء کا آیت ہے استشہاد اور استدلال کرنا اس بات کی اطلاع دیتا ہے کہ ابن مسعود رہ الٹیء جواز متعہ کے قائل تھے در آنحالیکہ انہیں ناسخ نہیں پہنچا۔ تھا۔

پھرجب ان کو متعہ کے متعلق شخ پہنچا تو انہوں نے جواز متعہ سے رجوع کر لیا۔۔۔ اور جواز متعہ کے قول کو ترک کر دیا۔

فتح الباري ميں حافظ ابن حجرنے يمي چيز بالفاظ ذيل ذكر كى ہے۔

... وظاهر استشهاد ابن مسعود والتي بهذه الايه هذا يشعر بانه كان يرى بحواز المتعه- فقال القرطبي لعله لم يكن حينئذ الناسخ- ثم بلغه فرجع بعد... ففعله ثم ترك ذالك... ثم جاء تحريمها بعد... ثم نسخ... الخ-

افتح الباری شرح بخاری لاین حجر ص ۹۰ ج۹۰ تحت باب ما یکره من التبتل والحصاء) مسئله منها میں ابن مسعود رہ الشن کا موقف جو سطور بالا میں ذکر کیا گیا ہے ' اس پر قرائن موجود ہیں۔ ذیل میں ملاحظہ فرمائیں:

🔾 ابن مسعود معناتین متعه النساء کے مسئلہ میں فرماتے ہیں کہ

لینی این مسعود رہی گئی نے متعہ النساء کے مسئلہ میں فرمایا کہ غزوات کے موقعہ ... عن ابن مسعود والثير في متعه النساء قال انما

رحصت لاصحاب محمد من النه من عزاه لهم شكوا اليه فيها العزوبه ثم نسختها آيه النكاح والميراث والصداق - التياني م ١٩٠٠ باب من تزوج المتع روايت نبر ١٩٣٠ طبع كراچي، كاب الآثار الامام الي يوسف من ١٥٧٠ روايت

میں صحابہ نے آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں العزوبتہ (بغیر زوجہ) ہونے کی شکایت کی تو ان کے لیے جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے (متعہ) کی رخصت دے دی۔ این مسعود رہی تھی، فرماتے ہیں کہ اس کے بعد نکاح اور میراث اور میراث اور میراث کردہا۔

نیز کبار محدثین اور فقهاء نے متعہ النساء کے مسئلہ میں این مسعود رہائی ہے۔
 موقف کو یہ عبارت ذمیل تحریر کیا ہے:

الف...وكان ابن مسعود رضى الله عنه يقول نسختها ايه الطلاق والعده والميراث-

(المبوط نفس لائمه السرخي ص١٥٢ ج٥٠ باب ثكاح المتع، طبع اقل، مصر) بين مسعود قال المتعه مسعود قال المتعه منسوحه نسخها الطلاق والصداق والعده والميراث-

(السن الكيرئ لليسقى ص ٢٠٠ ج2، تحت ابحاث متعد الساء، طبع وكن) ج... وعن ابن مسعود قال المتعه منسوحه نسخها الطلاق والعده والميراث-

(الجامع لاحکام القرآن للقرطبی ص۱۳۰ تحت الآیت فما استمتعتم به منمن پ۵) مندرجه بالا حواله جات کا حاصل به ہے که این مسعود رضی الله تعالی عنه نے فرمایا که طلاق عدت اور میراث اور صداق (مهر) کے احکام نے متعه النساء کو منسوخ کر دیا۔ مختصریہ ہے کہ متعہ کے مسکلہ میں عبداللہ بن مسعود رضی الله تعالی عنہ کے موقف کو کبار محدثین اور فقماء نے اپنی اپنی عبارات میں واضح طور پر درج کر دیا ہے کہ ان کے نزدیک:

متعہ النساء کے جواز کا تھم منسوخ اور متروک ہوچکا ہے۔ اور ان کی وہ روایت سابقاً پیش کی گئی ہے، وہ اس دور کے متعلق ہے جس وقت متعہ مباح تھا، ممنوع نہیں ہوا تھا۔

## الحازمى كى تتحقيق

بحث ہذا کے آخر میں مشہور محدث حافظ ابو بکر محد بن موی الحازی (المتوفی ۵۸۴ھ) کی متعہ النساء کے مسئلہ میں شختیق پیش کی جاتی ہے جے اعاظم علاء نے قبول کیا ہے۔ الحازمی "الاعتبار" میں ذکر کرتے ہیں کہ

متعد کی اباحت کا تھم ابتداء اسلام بیل مشروع اور مباح تھا اور جناب نبی اقد س صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس کو محابہ کرام کے لیے اس سبب کی بنا پر مباح فرمایا تھاجس کو ابن مسعود رہائی ہے۔ نبی روایت میں ذکر کیا ہے اور متعہ کی اباحت صحابہ کرام کے لیے ان کے اسفار میں مباح تھی اور یہ بات ہمیں جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پایہ جوت کو نمیں پنجی کہ ان کے لیے حضر میں اور گھروں میں کہ ان کے لیے حضر میں اور گھروں میں تعام کے دوران متعہ السناء کو مباح فرمایا وی اللہ وسلم نبی اقدس صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے متعدد بار متعہ النساء سے منع وآلہ وسلم نے متعدد بار متعہ النساء سے منع

...وهذاالحكم كان مباحا مشروعا في صدر الاسلام وانما اباحه النبي صلى الله عليه وسلم لهم للسبب الذي نكره ابن مسعود والي الذي نكره ابن مسعود والي النبي وانما كان ذالك يكون في اسفارهم ولم يبلغناان النبي صلى الله عليه وسلم اباحه لهم وهم في بيوتهم ولهذا نها هم منه غير مره ثم اباحه لهم في اوقات مختلفه حتى حرمه عليهم في آخر ايامه صلى الله عليه وسلم في

فرمایا اور پھر مختلف او قات میں مباح فرمایا حتی کہ آخری ایمام میں جمتہ الوداع کے موقعہ پر آخریاب مل گھڑا نے متعہ النساء کو حرام قرار دے دیا اور بیہ حرمت متعہ وقتی نمیں بلکہ بھشہ کے لیے تھی۔ پس اب ملت کے فقماء اور ائمہ اسلام کے نزدیک اس کی حرمت میں کوئی اختلاف باتی نمیں رہاہ مگر بعض شیعہ اس کے جواز کے قائل ہیں۔

حجه الوداع- وكان تحريم تابيد لا تاقيت فلم يبق اليوم في ذالك خلاف بين فقهاء الامصار وائمه الاسياء ذهب اليه بعض الشيعه- (الاعتبار في الناخ والمنوخ من الآفار للعازي ص١٣٩ ١٣٩ تحت باب نكاح المتع طع مص)

## تائدونوثيق

الحازمی کی مندرجہ بالا تحقیق کی تائید اور توثیق علماء کرام نے مندرجہ ذمل الفاظ میں تحریر کی ہے:

... قال الحازمي انه صلى الله عليه وسلم لم يكن الله عليه وسلم لم يكن اباحهالهم وهم في بيوتهم واوطانهم وانما اباحهالهم في اوقات بحسب الضرورات حتى حرمها عليهم في آخر سنيه في حجته الوداع- وكان تحريم تابيدلاخلاف فيه بين طائفه من الشيعه-

صاحب فتح القدیر (این ہمام ) اور الزیلعی وغیرہما الحاذی کے کلام کا اختصار ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جناب نبی کریم ما المقلمان کے حاجہ اوطان نے حابہ کرام رضی اللہ عنم کے لیے اوطان میں انہیں اور گھروں میں قیام کے دوران میں انہیں متعہ کی اجازت نہیں دی اور اباحت نہیں فرمائی بلکہ ضرور توں کے مطابق بعض او قات سفروں میں اجازت دی تھی حتی کہ آخری سالوں میں ججتہ الوداع کے موقعہ پر آخری سالوں میں ججتہ الوداع کے موقعہ پر متعہ النہاء کو حرام قرار دیا اور سے تحریم ابدی تھی۔ دقعہ نہیں تھی)

(نصب الراب للا بلعی ص ۹۸۱ ج۳ بحث متعه، مجلس علمی دُابعیل، فتح القدیر شرح بداید ص ۳۸۱، ۴۳ تحت نکاح المتعه، طبع مصر، مرقاة المفاتیح شرح مشکوة لعلی القاری ص ۳۱۳ ج۹۰ طبع ملتان)

اس مسئلہ میں بعض شیعہ کے ماسوا باقی تمام بلادو امصار کے علاء اور ائمہ متعہ کے حرام ہونے پر متفق بیں اور اس میں اختلاف نہیں رکھتے۔

## قرأت "الى اجل مسمى "كاجواب

دگریہ چیز شیعہ کی طرف سے این مسعود رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق پیش کی جاتی ہے کہ

این مسعود رخی الله: آیت "فسا استستعتم به منهن..." الخ (ب۵) میں کلمه "الى اجل مسسمى" كے ساتھ قرأت كرتے تھے اور وہ این عباس رخی الله الله كلمه الله على حلت كے قائل تھے۔ طرح متعدكى حلت كے قائل تھے۔

(جواز متعد از سید خادم حسین وزیر آبادی الشیعی ص ۳۵۹۳۳)

اس چیز کے متعلق اہل السنت والجماعۃ کے کبار علاء نے اپنی کتابوں میں تشری اور وضاحت ذکر کردی ہے۔

ذیل میں ان کی عبارات پیش کرتے ہوئے اعتراض فدکور کا جواب ممل کیا باتاہے۔

(۱) امام النواوي في شرح مسلم شريف ميس لكها ب كه

... وقراه ابن مسعود شاذه - یعن "الی اجل میم" کا کلمه قرأت لا یحتج به قرانا ولا حبرا ولا شاذه به (مشهور قرأت نمیں) اس کے یلزم العمل بھا - (شرح ملم ساتھ باعتبار قرآن ہونے کے اور روایت الواوی ص ۳۵۰ جا باب نکاح المتع میں اور اس یا عمل در آمد کرنالازم نمیں - طبح نور جمر ویلی)

(۲) اور ای طرح ابن العربی نے احکام القرآن میں آیت "کنب علیکم الصیام" (پ۲) مسئلہ نمبر۱۱ کے تحت قرأة شاذه کا تکم به عبارت ذیل ذکر کیا ہے:

اس کا مطلب ہے ہے کہ قرآن مجید میں جو قرأة شاذہ ہو (لینی مشہور قرأت کے خلاف ہو) اس پر کوئی حکم بنی نہیں ہوتا۔ وجہ ہے کہ اس کے لیے کوئی اصل ثابت نہیں۔

...والقراه الشاذه لا يبنى عليها حكم لانه لم يثبت لها اصل - (احكام القرآن لابن العرفي الماكل مسس، ج الآل تحت الآيد كتب عليم العيام، طبع ممر)

(۳) أور سيد محمود آلوى في أفي روح المعانى مين "قرأة شاذه" كالمسئلد منقح كرت بوئ لكها الله كله منقط كرت المعانى المعالية كما المعالية كالمعالية ك

مطلب یہ ہے کہ جو قراۃ "الی اجل مسی" کی بعض محلب رہ والٹے: سے نقل کی جاتی ہے (یعنی عام قراۃ میں نہیں پائی جاتی) وہ "شاذ" ہے اور جو تھم آیت "الا علی ازوا جم ... الخ" ہے حرمت پر دلالت کر تا ہے، وہ قطعی ہے اور قراۃ منقولہ (شاذہ" قطعی تھم کامعارضہ نہیں کر عتی- (فلمذاوہ متروک العل ہے)

... والقراه التي يتقلونها عمن تقدم من الصحابه شاذه (وما دل على التحريم كايه الاعلى الزواجهم اور ما ملكت ايمانهم - قطعى فلا تعارضه) (تغيرروح المعانى اليد محوو آلوى رحمته الله عليه ص2، ج٥، تحت الآيه (الاستماع)

نیز شاہ عبدالعزیز محدث وہلوی نے بھی مسئلہ بذاکی تشریح و توضیح اس طرح ذکر کی ہے۔

ملاحظه جو تحفه اثنا عشريه ص ١٣٠٣ تحت طعن يا زوجم (١١) (فاروقي)

تنبيهم

قراة شاذه کے متعلقہ یمی حوالہ جات قبل ازیں ہم نے جناب ابن عباس معالیہ،

کی قراق "الی اجل مسی" کے تحت ذکر کر دیئے ہیں، یمال ان کا اعادہ مسللہ کی وضاحت کے لیے کیا ہے۔

### آخركلام

گزشتہ صفحات میں جناب عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ پر طعن کے جوابات روایت کے اعتبار سے ذکر کیے گئے ہیں۔ اب ہم یمال درایت کے اعتبار سے ایک چیز پیش کرتے ہیں جو اعتراض کے ازالہ کے لیے مفید ہے۔

اکابر علاء احتاف نے اپنی سند کے ساتھ یہ چیز ذکر کی ہے کہ

محابہ کرام رضی اللہ عثم کے دور میں باہم فقهی اور علمی نداکرات ہوتے تھے اور اس مقصد کے لیے دو طرح کے علقہ پائے جاتے تھے۔

ا يك حلقه جناب على بن اني طالب اني بن كعب اور ابو موى الاشعرى رضى الله تعالى عنهم كاشار مو تا تعا-

اور دو سمرا حلقہ جناب عمر بن الخطاب نید بن خابت اور عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنم پر مشمثل تھا۔

ندکورہ بالا چھ حضرات محابہ کرام رضی اللہ عنهم میں اینے اپنے مقام پر علمی اور فقہی مسائل پر باہمی مفتکو ہوتی تھی، چنانچہ امام محمد اور امام ابو یوسف وونوں حضرات نے ندکورہ بالاعلمی و فقہی نداکرات کے حلقوں کا ذکر ذیل عبارت میں کیا ہے:

قال محمد اخبرنا ابوحنیفه عن الهیشم عن الشعبی (عامر) قال سته من اصحاب محمد صلی الله علیه وسلم یتذکرون الفقه منهم علی بن ابی طالب و ابی و ابوموسی علی حده و عمر و زید (بن ثابت) و ابن مسعود رضی الله عنهم-

(كتاب الآثار الامام محمد بن الحن الشيباني من ٩٩٠ روايت ٨٦٦ طبع كراجي،

كتاب الآثار لامام اني يوسف "، ص١٢، روايت ٩٣٢ طبع بيروت)

یمال سے واضح ہے کہ جناب عبداللہ بن مسعود، حضرت عمر فاروق اور حضرت زید بن خابت رضی اللہ تعالی عنهم کے ساتھ مسائل پر علمی گفتگو فرمایا کرتے سے اور حضرت عمر فاروق رہی گئی نے اپنے عمد خلافت میں متعہ کے حرام ہونے کا اعلان فرما دیا تھا۔

ان واقعات کی روشنی میں ظاہرہے کہ متعہ کامسکلہ بھی زیر بحث آیا ہوگا۔ پس عبداللہ بن مسعود رہ الٹیز، پر مسکلہ ہذا کیسے مخفی رہا؟؟

حاصل مقصدیہ ہے کہ روایت کے اعتبار سے بھی اور درایت کے لحاظ سے بھی متعد کی حرمت کا مسللہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضائی، پر مخفی نہیں تھا اور وہ اس مسللہ میں جمہور صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کے ساتھ منفق تھے اور ان کے ساتھ مسللہ ہذا میں اختلاف نہیں رکھتے تھے۔

### جناب جابر بن عبد الله اور سلمه بن الاكوع (رضى الله تعالى عنما)

اس مقام میں شیعہ نے دونوں فرکورہ اصحاب سے جواز متعہ کے متعلق درج ذیل روایت نقل کی ہے:

... عن جابر بن عبدالله وسلمه بن الاكوع قالاكنافى حيش فاتانا رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قد آذن لكم ان تستمتعوا،

اس کا مطلب ہیہ ہے کہ جناب جابر و
سلمہ بن الاکوع رضی اللہ تعالی عنم دونوں
اصحاب کا بیان ہے کہ ہم ایک جیش (لشکر)
میں ہے۔ ہمارے پاس رسول اللہ صلی اللہ
علیہ و آلہ و سلم کا فرستادہ آیا۔ اس نے آگر
کماکہ متعہ کرنے کی تم کو اجازت دے دی
گئی ہے، تم متعہ کرسکتے ہو۔

#### الجواب

یہ بات متعدد بار ذکر کی گئی ہے کہ اسلام میں کچھ مدت تک متعہ کی اجازت تھی، پھر بعد میں اس سے منع کر دیا گیا۔ اسے متعہ کے لیے اباحت کا دور کما جاتا ہے۔ اس اباحت کے دور کے متعلق کئی روایات حدیث میں موجود ہیں۔ ان کا تعلق اس سابق دور کے ساتھ ہے۔

حضرت جابر اور سلمہ وہل ہے، کی روایت بھی اس اباحت کے دور کے متعلق ہے۔ متعد سے امتناع کا تھم بعد میں فرمایا گیا۔ پس اس روایت کو جواز متعہ کے دلائل میں ذکر کرنا ہرگز صحیح نہیں۔ جن صاحبان نے اسے اباحت کے لیے پیش کیا ہے، انہول نے چشم پوشی کرتے ہوئے حقیقت واقعہ سے رُوگردانی کی ہے۔

ای طرح مسلم شریف میں بحث ہزا میں سلمہ بن الاکوع رضائین، کی روایت فرکور ہے۔ اس میں عام اوطاس میں تین روز کے لیے جواز متعہ کا مسئلہ درج ہے لیکن ساتھ فرمان ہے ... شم نہی عنها لین فدکورہ اجازت سہ روز کے بعد متعہ سے منع فرما دیا۔

مطلب یہ ہے کہ اگر حضرت سلمہ بن الاکوع رضافتی، سے متعہ کی اباحت ہے تو ساتھ ہی انہوں نے منع بھی نقل کر دی ہے تو اس نوع کی روایات معترضین کو مفید نہیں اور ہمارے لیے مصر نہیں-

نیز جار رہائٹی کے متعلق ایک دیگر روایت نقل کی گئی ہے جس میں ندکور ہے کہ

حضرت جابر رخی النین مکہ میں عمرہ کے لیے تشریف لائے تو روایت کرنے والا راوی (عطاء) کمتا ہے کہ آنموصوف رخی النین سے لوگوں نے مسائل دریافت کیے اور ان میں متعہ انساء کے بارے میں بھی سوال کیا تو جواب میں حضرت جابر بن عبداللہ نے فرمایا:

یعنی (حضرت جابر <sub>رض</sub>ایش<sub>ن</sub> نے) فرمایا کہ

... فقال نعم استمتعنا

ہاں! جناب نبی اقدس صلی الله علیہ وسلم کے عمد میں ہم نے متعد کیااور الو بکر مناتش، وعمر مناتش، کے عمد میں بھی متعد کیا۔

على عهد رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم وابي بكر وعمر والميء

(رساله جواز متعد از سيد خادم حسين بخاري الشيعي، وزير آبادي، ص٣٦)

اس روایت کے پیشِ نظر معترض اعتراض کرتے ہیں کہ حضرت جابر رہائیں: بہع دیگر صحابہ کے عہدِ نبوی اور شیعین رضی اللہ تعالی عنهم کے زمانہ میں متعہ کیا کرتے تھے؛ فلمذا متعہ کرنا درست ہے۔

### الجواب

مندرجہ بالا اعتراض کے جواب میں ہم یماں چند گزارشات پیش کرتے ہیں۔ ناظرین کرام توجہ فرمائیں:

O علاء کرام نے ذکورہ روایت کے جواب میں تحریر کیا ہے کہ

(الف)... هذا محمول على ان الذى استمتع فى عهد ابى بكروعمرلم يبلغه النسخ-

- (ا) شرح مسلم للتوادي م ١٥٥٠ حاشيه مسلم شريف، جلد اذل، طبع ويلي-
  - (٢) تفير رُوح المعاني ص ٦٠ ج٥، تحت الآبي، ب٥، طبع معر-
- (ب)... ان يقال لعل حابرا ومن نقل عنه استمرارهم على ذالك بعده صلى الله عليه وسلم الى ان نهى عنها عمرلم يبلغهم النهى-
- (۱)) هنخ الباری شرح بخاری ص ۹۳۱ ج۹۰ تحت بات نمی رسول الله صلی الله علیه وسلم عن النکاح المتعه اخزا-
- (٢) فتح الملهم حضرت مولانا شبيراحمد عثاني م ٣٣٣، ج٣٠ تحت باب نكاح المتعه، طبع اذل-

(٣) شرح معاني الآثار المحاوي ص ١٥ جلد ثاني، باب نكاح المتعه، طبع وبلي-

مندرجات بالا کا منہوم ہیہ ہے کہ حضرت جابر رضائی، اور ان سے نقل کرنے والے حضرات نے جو متعہ کا استمرار بعد النبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نقل کیا ہے حتی کہ حضرت عمر رضائی، نے متعہ سے منع کا اعلان فرما دیا۔ تو ان حضرات کو متعہ کا نشخ اور اس کی حرمت نہیں بہنی تھی، اس بنا پر ان سے یہ قول صادر ہوا۔

نیز اعتراض ندکورہ بالا کے ازالہ کے لیے اکابر علماء نے اس طریقہ سے بھی جواب پیش کیاہے۔ ابن القیم لکھتے ہیں کہ

... فوجب حمل حديث حابر والتي على ان الدى الحبر عنها بفعلها لم يبلغه الحريم ولم يكن قد اشتهر حتى كان زمن عمر رضى الله عنه فلما وقع فيها النزاع ظهر تحريمها واشتهر-

مطلب یہ ہے کہ حضرت جابر جوالی والی روایت (جس میں انہوں نے متعہ کرنے کی خبردی ہے) کا محمل یہ ہے کہ ان کو تحریم متعہ کی خبر نمیں کینجی تھی۔
(زاد المعاد لابن القیم الجوزیہ مصر ۵۱۳-۳۲۳)

اور به منع کا فرمان نبوی پوری طرح مشهور نهیں ہوا تھا حتیٰ که فاروقی عمد خلافت آگیا اور پھر جب اس دور میں مسئلہ ہذا نزاع پیش آیا اور بحث و تبحیث ہوئی تو متعہ کی حرمت پوری طرح ظاہر ہوئی اور مشتهر ہوگئ-

اور ای مسئلہ کی وضاحت میں حافظ این حجر رحمتہ اللہ علیہ عسقلانی نے ایک دو سرے مقام میں حضرت جابر کے قول کے تحت دو چیزوں پر بحث کی ہے۔ ان میں ایک متعہ ہے، دو سری طلاق اللاشہ کا مسئلہ ہے۔ فرماتے ہیں کہ

اس کا مغموم ہیہ ہے کہ... راج اس مقام میں میہ بات ہے کہ متعد کی تحریم اس اجماع کی بنا پر ہے جو عمد فاروقی میں منعقد ... فالراجع في... تحريم المتعه... للاجماع الذي النعقد في عهد عمر على

ذالك ولا يحفظ ان احدا في عهد عمر خالفه في واحده منهما- قد دل احماعهم على وجود ناسخ وان كان خفي عن بعضهم قبل ذالك حتى ظهرلجمعهم في عهد عمر فالمخالف بعد هذا لاحماع منا بذله والحمهور على عدم اعتبار من احدث الاختلاف بعد الاتفاق والله اعلم-

ہوگیا تھا اور اس عمد میں اکابر صحابہ کرام رضی اللہ عنم میں سے کسی صاحب کا مسئلہ بندا کے متعلق خلاف کرنا منقول نہیں پایا گیا۔ اس اجماع کے ذریعے معلوم ہوا کہ دلیل شخ موجود تھی۔ اگرچہ بعض حضرات بر قبل اذیں سے ناتخ شخفی تھا حتی کہ اب عمد فاروقی میں سب کے سامنے شخ واضح ہوگیا۔ پس اب اس اجماع کے بعد جو شخص اس کا خلاف کرے وہ اس کو گرانے والا ہوگا اور اس نوع کے مسائل میں اتفاق کے بعد والا ہوگا اور اس نوع کے مسائل میں اتفاق کے بعد اکرنا جمہور علاء کے نزدیک اختیار نہیں۔

(فق البارى لاين جرص ٢٩٩، حه، تحت من جوز الطلاق الثلاث، بذل الجمود في حل ابي داؤد المجستاني ص ١٢٣ جسه بلب في تنخ المراجعه، الخ)

### خلاصه كلام

یہ ہے کہ جناب جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے جس قول کو معرض پیش کرتے بیں، اس کا پس منظر سابق حوالہ جات میں بیان کر دیا ہے۔ لینی بعض حضرات پر متعہ کی منسوخی کا حکم تاحال مخفی تھا اور مسئلہ منتقے ہو کر سامنے نہیں آیا تھا۔

لیکن جب عمد فاروتی میں اس پر بحث ہوئی اور اس کے نٹخ پر محابہ کا اجماع منعقد ہوگیا تو اس کی تحریم واضح ہوگئی۔

اب اس اجماع و اتفاق کے بعد کسی فخص کا اختلاف اور خلاف کرنا معتبر

نہیں۔

مخضریہ ہے کہ حضرت جابر بن عبداللد رہالین، کا فدکور قول اس صورت میں واقع ہوا ہے کہ تامل مسلم بزاکی تفعیلات ان کے سامنے نہیں آئی تفعیل- جب اس کی تحریم پر اجماع واقع ہوگیا تو جناب جابر رہ اللین، نے بھی اس میں خلاف نہیں کیا اور اتفاق کر لیا۔ اندریں حالات حضرت جابر رہ اللین، کے فرمان کے ساتھ جواز متعہ پر استدلال کرنا صبح نہیں۔

# عمران بن الحصين رضى الله تعالى عنه

معترض لوگوں نے مشہور صحابی عمران بن حصین سے جواز متعہ کے متعلق درج زمیل روایت پیش کی ہے کہ

... نزلت آیه المتعه فی کتاب الله ولمینزل بعدهاآیه تنسخها وامرنا بها رسول الله صلی الله علیه وسلم وتمتعنا بها ومات ولمینهنا عنه ثم قال رجل برایه ماشاء (رساله جواز متعد از سیّد فادم حین بخاری اشیعی ص۳۳)

لینی عمران بن حمین کہتے ہیں کہ آیت متعہ اللہ کی کتاب میں نازل ہوئی۔ اس کے بعد اس کو منسوخ کر دینے والی کوئی آیت نازل نمیں ہوئی اور ہمیں جناب نمی اقدس صلی الد علیہ وآلہ وسلم نے اس بات کا امر فرایا۔ ہم نے تمتع کیا پھر حضرت صلی اللہ فرایا۔ ہم نے تمتع کیا پھر حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا انتقال ہوگیا تو آنجناب مائی کیا ہے۔

### الجواب

عمران بن حصین رہی گئے، کی روایت ہذا معترضین نے ہاری تفسیر کی کتابوں سے بیش کی ہے۔

اس کے متعلق علماء نے لکھا ہے کہ اس روایت میں متعہ سے مراد متعہ الحج

ہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے دور میں جج کو فتح کر کے عمرہ ادا کرنے اور احرام جج سے نکل کر عمرہ کے افعال میں بغیر عذر داخل ہونے میں اختلاف ہوا تھا اور حضرت عمر دوائی، لوگوں کو سختی کے ساتھ اس طریقہ کو اختیار کرنے سے منع فرماتے سے۔ صرف تمتع لیمن عمرہ کو اشہرالحج میں ادا کرنے سے منع نہیں فرماتے سے۔ چنانچہ شاہ عبدالعزیز" نے قاضی عیاض" کے حوالہ سے تحفہ اثنا عشریہ میں کی توجیہ نقل کی ہے:

(تحفہ اٹنا عشریہ از شاہ عبدالعزیز مص ۱۳۰۴ تحت طعن یا زوہم ، فاروتی) اب اس چیز بر قرینہ پیش کیا جا آ ہے کہ روایت ندکورہ میں متعہ سے مراد متعہ الج ہے- (متعہ النساء نہیں)

چنانچہ مسند امام احمر "میں عمران بن حصین دخالتین کی اپنی مرویات مرفوعہ موجود ہیں۔ فرماتے ہیں کہ

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد جمع بين حج وعمره ثم لم ينه عنه حتى مات ولم ينزل القرآن فيه يحرمه...الخ

اسی مقام میں دو سمری جگه عمران بن حصین ذکر کرتے ہیں:

۱۰۰ ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد حمع بين
 ححه وعمره ثم لم ينزل فيها كتاب ولم ينه عنها النبى
 صلى الله عليه وسلم ۱۰۰۰ الخ

(مند المام احمر مس ۱۳۲۵، جه، تحت مندات عمران بن حصين) بريد:

... مندرجه بالا مردو روایات کامفهوم سے:

جنب نی کریم صلی الله علیه و آله وسلم نے جج اور عمرہ کو جمع کر کے ادا فرمایا۔ پھراس سے منع نہیں فرمایا۔ حتیٰ کہ آنجناب صلی الله علیه و آله وسلم کا انتقال ہو کیا اور قرآن مجیدیں بھی کچھ نازل نہیں ہوا جو اس (متعہ الج) کو حرام قرار دے۔

مذكورہ بالا روايات كے ذريعہ صاف طور پر ثابت ہوا كہ عمران بن حصين رها الله: سے جو روايت متعد كے متعلق پيش كى كئى ہے۔ وہاں متعد الج مراد ہے۔ (متعد النساء مراد نہيں)

معترض دوستوں نے مندرجہ بالا قابل اعتراض روایت تفییر کبیر للرازی اور تفییر غرائب القرآک نیشاپوری سے نقل کی ہے۔

اصولی طور پر اس کا جواب ہم سطور بالا میں پیش کر چکے ہیں۔ تاہم اس کے متعلق چند ایک امور ذکر کرنا فائدہ سے خالی نہیں۔ ناظرین کرام توجہ فرمائیں۔

تفیر کیر المرازی میں روایت ذکورہ بالا کو ذکر کیا گیا ہے، لیکن ماخذ کا حوالہ دیے بغیراور بغیر کسی محدث کے حوالہ کے اور بغیر کسی سند کے ایک قول کے درجہ میں عمران بن حصین رہ الفرز کی روایت کو درج کر دیا گیا ہے اور صاحب غرائب القرآن نیشالپوری نے بھی اس روایت کو تفیر کبیر ہی سے نقل کیا ہے اور روایت ہذا کا کوئی جدید ماخذ نہیں بتایا۔ تفیر نیشالپوری تفیر کبیر رازی کا اختصار اور خلاصہ ہے اور رہ چیز الل علم کو معلوم ہے۔

فلمذا اس کا علیحدہ جواب دینے کی ضرورت اور حاجت نہیں، بالفرض اگر روایت مندرجہ بالا ورست ہے تو اس کا محمل وہی ہے جو ہم نے اکابر علماء کے حوالہ

جات کی روشن میں بیان کر دیا ہے۔ علیٰ سبیل الشنزل

اگر بالفرض پیش کردہ روایت کو متعہ النساء کے متعلق تشلیم کر لیا جائے تو یہ روایت مفہوناً صحیح نہیں ہوگی، اور اس کامضمون (کہ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا انتقال ہوا اور آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ہم کو متعہ النساء سے منع نہیں فرمایا) بالکل واقعات کے برخلاف ہے۔

وجہ یہ ہے کہ سابقہ صفحات میں ہم متعدد بار درج کر چکے ہیں کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے چند اتام کی اباحت کے بعد فتح ملہ کے موقع پر اور پھر جبتہ الوداع میں صریحاً عور توں کے ساتھ متعہ سے منع فرا دیا اور حرام قرار دیا تھا۔ حرمت متعہ کے اس فرمان کو متعدد صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نے بے شار احادیث میں ذکر فرمایا ہے اور ان روایات میں سے ہم نے چند ایک ما قبل میں ذکر کر دی ہیں جو حضرت علی المرتضی وی اللہ ، حضرت سبرة بن معبد الجھنی حضرت ابو ہریرہ وغیرہم سے مروی ہیں اور ان کے حوالہ جات سابقاً درج کر دیئے ہیں۔ بنا بریں روایت کو متعہ النساء کے متعلق محمول کرنا قطعاً درست نہیں۔

#### د الانتباه<sup>،</sup>

الل علم ك افاوه ك لي عرض كروينا مناسب ب كه تفير نيثا پورى ك اس مقام (بحث متعه) ك آخر مين لكها ب كه ... واكثر الروايات انه صلى الله عليه وسلم اباح المتعه في حجته الوداع وفي يوم الفتح---

(تغییر غرائب القرآن علی تغییر الطبری ص ۹۸ جلد خامس، تحت الآیش آلیف نظام الدین حسن بن محد بن حسین القمی النشابوری المتوفی ۱۵۵۰)

لینی حاصل میہ ہے کہ اس مقام کی اکثر روایات اس طرف ہیں کہ جناب نمی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے حجتہ الوداع اور فئے مکنہ کے موقعہ پر متعہ النساء کو مباح قرار دیا۔

مصنف نے اس قول کو کسی صحابی یا مشہور تابعتی یا دیگر کسی نامور عالم کی طرف نسبت کیے بغیریمال درج کردیا ہے۔

اللِ علم پر واضح ہے کہ فتح مکنہ کے موقع پر صرف چند روز (غالبا ۱۳ یوم) متعہ کی اباحت فرمائی گئی لیکن اس کے بعد اننی ایام میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے کعبتہ اللہ کے پاس متعہ کی حرمت کا اعلان فرمایا اور اسے ممنوع قرار دیا۔

پھر حجتہ الوداع •اھ میں تو اس کی اجازت فرمائی ہی نسیں بلکہ واضح الفاظ میں اس کو حرام کما اور منع فرما دیا۔

حیرت کی بات ہے کہ صاحب تغییر ہذانے یہ اکثر الروایات کمال سے اخذ کی ہیں؟؟ مصنف تغییر کے ذکورہ کلمات احادیث صحیحہ مشہورہ کے بالکل برخلاف اور واقعات کے برعکس ہیں-

فلندا یہ عبارت اس مقام کی الحاقی ہے اور کسی صاحب نے یمال ازخود اضافہ کردی ہے۔

### حضرت اساء بنت انی بکر

معترض دوستوں کی طرف سے ایک روایت یہ پیش کی جاتی ہے کہ اساء رضی الله تعالی عنما بنت ابی بکر رہ اللہ ہی جواز متعہ کی قائل تھیں اور ان سے مندرجہ زیل روایت منقول ہے:

فقالت (اسماء بنت ابی بکر رہ اٹن ) فعلناها علی عهد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد میں ہم نے متعد کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ علیہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا اور بعض دیگر روایات میں حضرت اساء اللہ عنہ کیا ہم ک

ہے کہ قد کان ذالک تو اس میں اس بات کی تصدیق کی ہے کہ یہ فعل اس دور میں ہوا تھا۔ (رسالہ جواز متعہ از سید خادم حسین شیعی بخاری، ص٣٦)

# الجواب

حضرت اساء الله على الله عند كلمات روايات فدكوره مين منقول بين ان كا مطلب بيه به كم جس دور مين متعد كي اباحت نقى اس دور مين جم مسلمان عورتوں سے بيہ فعل صادر ہوا۔ ان كلمات كا ذكر كرنے سے آئنده كے ليے متعد كا جواز لازم نمين آ تا اور اس فعل كے نہ منسوخ ہونے پر يمال كوئى الفاظ ولالت نمين كرتے اور ظاہر بات ہے كہ متعد كے ليے پہلے اباحت نقى ليكن بعد مين بيہ فعل منسوخ ہو كيا پھر منسوخ شده فعل سے جواز كے ليے استدلال كيم صحح ہو سكتا ہے؟؟ منسوخ ہو كيا پھر منسوخ شده فعل سے جواز كے ليے استدلال كيم صحح ہو سكتا ہے؟؟ لين اس صورت حال مين حضرت اساء الله عند كمات سے جواز متعد كے ليے تائيد حاصل كرنا ہے جاہے اور درست نہيں۔

### ابوسعيدالحدرى رضى اللدعنه

معترضین احباب کتے ہیں کہ ابوسعید الحدری رہی الٹیز، بھی جواز متعہ کے قائل تھے اور ان سے مروی روایت اس طرح ہے کہ

یعنی ابوسعید رخالیہ، فرماتے ہیں کہ نی اقد س صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے عمد میں ہم ایک کپڑے کے عوض میں متعہ کر لیا کرتے تھے۔

... قال (ابوسعید) کنا نتمتع علی عهد رسول الله صلی الله علیه وسلم بالثوب-

(كنز العمال ص ٢٩٥، جلد اول)

ایک دو سری روایت میں اس طرح ہے کہ

اور اس طرح بھی ابوسعید خدری سے منقول ہے کہ ہمارا ایک آدمی ستو کے ایک پیالہ کے عوض میں بھی متعہ کرلیا کر ناتھا۔

... عن ابى سعيد لقد كان احدنا يتمتع على القدح سوليقا-

(كنزالهمال ص٩٩٥ ج٨، بحواله (عب) بحواله اين جرس

### الجواب

ناظرین کرام توجہ فرمائیں کہ جناب ابوسعید خدری رہی تھی، کے ان اقوال میں صرف یہ چیز بیان کی گئی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے عمد میں لینی جن ایام میں متعہ کے لیے اباحت تھی، اس دور میں ہم لوگوں نے قلیل شے (مثلاً کپڑا استو کا پیالہ وغیرہ) کے بدلہ میں متعہ کا فعل کیا تھا۔ یہ دور اباحت متعہ کا تھا، اس میں یہ فعل پایا گیا۔ اب یہ روایات دواماً جواز متعہ کے لیے کیسے پیش کی جا سمتی ہیں؟؟ یہ تو سابق دور کے متعلق روایات ہیں، ان کو بطور اعتراض پیش کرنے کا کوئی جواز میں۔

مغرضین کے لیے یہ روایات مفید نہیں اور ہمارے لیے معر نہیں، پس اس نوع کی روایات کو پیش کرنا بالکل بے فائدہ کارروائی ہے اور ضابطہ کے اعتبار سے درست نہیں۔

#### خلاصه

معترض لوگول نے جواز متعہ (النساء) کے استدلال میں محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم سے جن روایات کو پیش کیا ہے- ہم نے ان مرویات کا سابقہ صفحات میں بفذر کفایت جواب درج کر دیا ہے-

عموماً ان مرویات کی صورت حال اس طرح پائی جاتی ہے کہ ان کا تعلق اس دور کے ساتھ ہے جس دور میں متعہ مباح تھا اور آحال اس سے منع وارد نہیں ہوئی تھی۔ یا پھر دوسری صورت ہیہ ہے کہ صاحب روایت یا صاحب واقعہ کو قبل ازیں امتناع متعہ کا صحیح علم نہیں تھا اور اس کے ممنوع ہونے کی بقینی خبر حاصل نہیں تھی۔ اس بنا پر وہ اس کی اباحت کے قائل تھے۔

پھرامتاع متعہ کامسکہ جب واضح طور پر ان حفرات کے سامنے آگیا اور منقح ہوگیا تو انہوں نے اس کو متروک العل قرار دے کر اس سے اجتناب اختیار کر لیا اور اپنے موقف سے رجوع فرمالیا۔

اگر بالفرض والتقدیر ان صورتول کے علاوہ کوئی اور صورت یا واقعہ پایا گیا تو وہ شاذ کے درجہ میں ہوگا۔ اس کو جمہور صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کے قول و عمل کے برخلاف ہونے کی بنایر ترک کر دیا جائے گا۔

اور فرمانِ نبوی (صلی الله علیه وسلم) ہے: "فعلیکسم بالحساعه" یعنی جماعت کے ساتھ رہنالازم ہے، الخ-

جماعت سے افتراق مت اختیار کرو...

...واياكم الفرقه-

الخ-

پس ان ہدایات کی روشنی میں دینی مسائل کے معالمہ میں کثیر جماعت کے .
ساتھ متفق رہنا اسلام کا تھم ہے۔ ان مسائل میں متعہ بھی ہے اور متعہ کے مسئلہ میں کثیر جماعت کا جو طریقہ ہے، وہی ٹھیک ہے۔ افتراق سے اجتناب کرتے ہوئے اس کو اختیار کرنے کا تھم ہے۔

# امام جعفرصادق رحمته اللدعليه

ائمہ اربعہ حفرات کے اقوال نقل کرنے سے قبل ہم اس مقام میں جناب امام جعفرصادق من امام محمد باقر کا فرمان نقل کرنا مناسب سجھتے ہیں۔

محدثین نے اس فرمان کو اپنی سند کے ساتھ نقل کیا ہے۔ چنانچہ امام بیعتی نے اپنی سند کے ساتھ تحریر کیا ہے کہ اس روایت کا مفہوم یہ ہے کہ بہام المیرنی نے جناب امام جعفر صادق رحمتہ اللہ علیہ ہے کہ بہام اللہ علیہ ہے کہ بہام اللہ علیہ ہے کہ میں نے جناب امام صاحب کے سامنے متعہ کی تشریح بیان کی تو آنموصوف ؓ نے فرمایا کہ یہ تو زناہے۔

... عن بسام الصير فى قال سالت جعفر بن محمد عن المتعه فوصفتها- فقال لى ذالك الزنا- (النن الكبرى الميه لى صح٠٧، ج٤، تحت باب تكاح المته)

معلوم ہوا کہ جو مشہور و معروف متعہ ہے، اسے ائمہ حضرات زنا کے درجہ میں شار کرتے ہیں۔

### فقهائےامت کاموقف متعہ کے مسئلہ میں

متعہ کے ممنوع ہونے کے متعلق چند ایک صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی مرفوع روایات گزشتہ صفحات میں درج کی ہیں جن کے ذریعے متعہ کا امتناع واضح طور پر ثابت کر ہوگیا اور ساتھ ہی بطور طعن پیش کردہ روایات کا جواب بھی احسن طریق سے بیان کر دیا ہے۔

علاوہ ازیں بہت سے محابہ کرام رضی اللہ عنهم کے اقوال اور اکابر تابعین کے آثار بھی موجود ہیں جن میں متعہ کی حرمت واضح طور پر پائی جاتی ہے لیکن میہ سلسلہ بہت طویل ہے جس کا مفصل ذکر کرنا موجب طوالت ہے۔

فلمذا اختصار کے پیش نظریمال صرف فقہ کے ائمہ اربعہ کے چند اقوال ذکر کرنا ہم مناسب سیجھتے ہیں۔ "ائمہ اربعہ" امام ابوصنیفہ" امام مالک امام شافعی امام احمد بن حنبل رحمم اللہ تعالیٰ ملت اسلامیہ کے اکابر فقماء میں شار ہوتے ہیں۔ ان کاموقف متعہ کے متعلق اختصار آپیش کیا جاتا ہے۔

### امام ابو حنيفه ملموقف

امام ابو حنیفہ" (نعمان بن ثابت المتوفی ۵۰هه) کے شاگرد امام ابوبوسف انی تصنیف "کتاب الآثار" میں ذکر کرتے ہیں کہ

370

... حدثنا يوسف عن ابيه عن ابي حنيفه عمن حدثه

عن الزهرى انه قال: نهى النبى صلى عن

المتعهيوم فتحمكه-

مطلب بیہ ہے کہ امام صاحب کو اس مخص نے بتایا جس کو علامہ الز بری نے بیان کمیا کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم نے فتح کمنہ کے دن متعہ کرنے کو منع فرادیا۔

(كتاب الآثار لامام الى يوسف ص١٥٢ روايت نمبراه ٢٠ طبع بيروت، جامع مسانيد لامام الاعظم ص٨٦، ج٣ طبع اقل، حيدر آباد دكن)

روایت ہزا کے ذریعے متعہ کے سلسلہ میں امام ابوحنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کا مسلک واضح ہوگیاکہ آنموصوف رحمتہ اللہ علیہ تحریم متعہ کے قائل ہیں۔

### تنبيهم

احناف کے نزدیک اس مسلد کے متعلق بہت کچھ تفصیلات ہیں۔ ان حضرات کے موقف کو واضح کرنے کے لیے ہم نے یمال صرف ایک روایت ندکورہ پر اکتفاکیا ہے اور یہ اثبات مدی کے لیے کانی ہے۔

# امام مالك كاموقف

امام مالك بن انس رحمته الله عليه المتوفى ١٤اه نے اپنے مسلك و ندہب كى مشہور تصنیف الموطاء میں ایک مستقل عنوان "باب نكاح المتعه" قائم كيا ہے- اس میں حرمت متعہ کے لیے درج ذیل روایت نقل كى ہے-

(الف)... عن على ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن المتعه النساء يوم خيبر وعن لحوم الحمر

لعنی حضرت علی المرتضی رض مناش، سے منقول ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم نے خیبر کے دن متعہ النساء اور بالتو كدعول كاكوشت كھانے سے منع

(موطاء امام مالك ص٥٥٠ تحت باب نكاح المتعه طبع كراجي) (ب) امام مالک رحمته الله عليه كے مسلك كى مضهور كتاب "المدونه الكبرى" میں بھی آنموصوف نے متعد کی حرمت کے متعلق ایک سوال کا جواب ارشاد فرمایا کہ

روایت مذکورہ بالا کا مفہوم نیہ ہے کہ (قلت) ارايت ان قال ایک مخص نے امام مالک رحمتہ اللہ علیہ اتزوجك شهراايبطل النكاح سے سوال کیا کہ ایک آدی ایک عورت کو ام يجعل النكاح صحيحا کتاہے کہ میں ایک مہینہ کے لیے تیرے ويبطل الشرط؟ (قال) قال ساتھ نکاح کر تا ہوں۔ کیا یہ نکاح باطل ہو مالك النكاح باطل ويفسخ جائے گا یا نکاح صحیح ہوگا؟ اور شرط (شرا) وهذه المتعه- قد ثبت من باطل موگ؟؟ يا نهيس؟؟--- إس استفسار رسول الله صلى الله عليه كے جواب ميں امام مالك رحمت الله عليه نے وسلم تحريمها - (المدونه الكبرئ فرمایا: بيه نكاح باطل ب اور بيد متعه ب اور ص ١٩٤ جز خالث (جلد خاني) في نكاح الي فتحقيق جناب اقدس صلى الله عليه وآلبه اجل، طبع مصر)

مندرجات بالاسے امام مالک رحمہ الله کا مسلک واضح ہوگیاکہ ان کے نزدیک متعہ کا عقد ناجائز اور حرام ہے۔

وسلم سے متعہ کا حرام ہونا ثابت ہوچکا ہے۔

#### أيك غلط انتساب كاازاله

فقد کی بعض کتب میں یہ قول پایا جاتا ہے کہ امام مالک رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ متعد کا نکاح جائز ہے۔

نكاح المتعهجائز عندمالك-

اس کے متعلق ذیل میں چند ایک چیزیں بطور جواب ذکر کی جاتی ہیں۔ (الف) کہلی بات تو یہ ہے کہ مذکورہ قول امام مالک رحمتہ اللہ علیہ کی طرف سمو ا منسوب کیا گیا ہے۔

وجہ بیہ ہے کہ متعہ کے عدم جواز اور ممنوع ہونے کے متعلق امام مالک رحمتہ الله علیہ کا قول آنموصوف کے مسلک وہ فرجب کی مشہور کتب میں امام مالک رحمتہ الله علیہ اور الله علیہ اور الله علیہ اور المدونہ الكبرئ سے حوالہ نقل كيا ہے۔

(ب) دو سری گزارش بیہ ہے کہ اس فن کے کبار علماء (مثلاً بدر الدین العینی شارح المدامیہ) وغیرہ نے صاف طور پر لکھا ہے کہ امام مالک رحمتہ اللہ علیہ کی طرف جواز متعہ کی نسبت کرنا سہو ہے۔ کیونکہ مالکیوں کی کتابوں میں نکاح متعہ کی حرمت اور عدم جواز مذکور ہے۔

شرح بدايد للعينى كى عبارت من بير مئله بالفاظ ذيل ورج بكه ... قال مالك رحمة الله عليه هو حائز (ش) اى نكاح المتعه حائز - قال الكاكى هذا سهو فان المذكور فى كتب مالك رحمة الله عليه حرمه نكاح المتعه وقال فى المدونه ولا يحوز النكاح الى احل قريب او بعيد وان سمى صداقا و هذه المتعه -

(العيني شرح الهدابي ص ٤٨، ج٣ كتاب النكاح، تحت مسئله متعه)

#### اور ملاعلی قاری ہے شرح مشکوۃ میں لکھاہے کہ

، قال ابن همام نسبته الى ، ، قال ابن همام نسبته الى ، ، مالك رحمه الله عليه غلط - عواز

لین این ہام آگتے ہیں کہ (متعہ کے) جواز کے قول کی امام مالک آگ طرف نسبت کرنابالکل غلط ہے۔

(۱) مرقاة المسابع لملا على القارى ص ۱۳۳ ج٤، باب اعلان النكاح، طبع ملتان، فتح القدرير (شرح بدايه) ص ۱۳۸۵ ج۴ تحت النكاح الموقت-

(٢) فخ القدير شرح الهدايدج ع ص١٨٥ تحت النكاح الموتت-

نیز تقیر روح المعانی میں پارہ پنجم کی آیت فسا استستعتبم--- الخ کے تحت علامہ آلوی نے لکھا ہے کہ...

لیعنی (متعہ کے) طال ہونے کے قول کی امام مالک رحمتہ اللہ علیہ کی طرف نبیت کرنا بالکل غلط ہے اور اس کی کوئی بنیاد نہیں اور بے اصل ہے۔

... ونقل الحل عن مالك رحمه الله عليه غلط لااصل له.

# على سبيل التنزل

جواز متعہ کا انتساب جو امام مالک کی طرف کیا گیا ہے اسے اگر بالفرض تشلیم کر لیا جائے تو بھی یہ بات امام مالک کے اپنے فرمودات کے خلاف اور ان کے اپنے بیان کردہ قواعد کے برعکس ٹھمرے گی۔ وہ اس طرح ہے کہ ابن عبدالبرالمالکی نے امام مالک کا قول اپنی سند کے ساتھ درج کیا ہے کہ

یعنی امام مالک فرماتے ہیں کہ میں ایک بشر ہوں، خطاء و صواب کر سکتا ہوں، پس میری رائے کی طرف نظر کرد جو کتلب اللہ و سنت نبوی مان آلیا کے موافق بائی جائے، ... حدثنا معن بن عیسی قال سمعت مالک بن انس یقول انما انا بشر اعطی واصیب فانظروا فی رابی

اس کو قبول کرلو' اور جو میری رائے کتاب وسُنّت کے خلاف ہو اور موافق نہ ہو تو اس کو ترک کر دو۔

فكلما وافق الكتاب والسنه فحذوا به وكلما لم يوافق الكتاب والسنه فاتركوه-

(جامع بیان العلم وفضلہ لاین عبدالبر ص ۳۳ ج۳ تحت القول بالرای فی دین اللہ) حاصل میہ ہے کہ اس ضابطہ کی روشنی میں میہ چیز ثابت ہوئی کہ امام مالک کا جو قول کتاب و سنت کے خلاف پایا جائے وہ قابل قبول نہیں۔

ای سلسلہ میں متعہ کامسئلہ بھی ہے کہ وہ کتاب و سنت کے مطابق ممنوع ہے اور خود امام مالک کے فرمودات کی بناء پر (جیسا کہ ما قبل میں بیان کر دیئے گئے ہیں) ناجائز اور باطل ہے، فامذا امام مالک کی طرف جواز متعہ کا انتساب غلط ہے۔

### امام شافعى رحمته الله عليه كاموقف

متعد کے متعلق امام محد بن ادریس شافعی المتونی ۲۰۱۳ سے اپنی کتابوں میں بالوضاحت تحریر کیا ہے کہ متعد کی حلت اور تحلیل قرآن و سنت اور قیاس کے دلائل کے ساتھ ساقط ہو چکی ہے اور ہم نے اس مسئلہ کو اس وقت ذکر کر دیا ہے جب اس کے متعلق ہم سے سوال کیا گیا۔

چنانچه الم شافی رحمته الله علیه کی تعنیف اختلاف الحدیث میں فرکور ہے که ... سقط تحلیلها بدلائل القرآن والسنه والقیاس-وقدنکرناذالک حیث سئلناعنه-

(كتاب اختلاف الحديث للثافعي رحمته الله عليه بعامش على كتاب الام ص400 ج2 عباب نكاح المتعه)

نبيهر

مسکلہ ہذا کے متعلق شوافع کی کتابوں میں بہت کچھ مواد موجود ہے لیکن ہم

نے یمال امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ کی صرف ایک کتاب سے حوالہ پیش کرنے پر اکتفا کیاہے جس میں متعہ کے جواز کا ساقط ہونا آنموصوف رحمتہ الله علیہ نے صاف طور ىركىماىپ-

# امام احمد بن حنبل رحمته الله عليه (المتوفى ٢٢٠هـ) كاموقف

ائمہ اربعہ میں امام احد بن حنبل رحمتہ الله علیہ کا آخری دور ہے۔ ان کے ملک کی مشہور تصنیف میں عقد متعہ کے متعلق لکھا ہے کہ

جو چیزیں نکاح کو دراصل باطل کر دیتی میں مثلاً نکاح میں وقت کی شرط لگانا۔ متعہ كى صورت مين نكاح كرنا... پس في نفسه بيه · شرائط باطل ہیں اور ان شرطوں کی وجہ ے نکاح فاسد اور باطل ہو جاتا ہے۔ (المغنى لابن قدامه ص١٦) ج٤٠ تحت ابحاث النكاح)

...القسم الثالث-- ما يبطل النكاح من اصله مثل ان يشترطا تاقيت النكاح ونكاح المتعه او ان يطلقها فى وقت بعينه او يعلقه على شرط مثل ان يقول زوحتك ان رضيت امها ... فهذه شروط بأطله في نفسها ويبطل بها النكاح-

(٢) ابن قدامه حنبل ابن اس تصنيف "المغنى" من آمے چل كرمستقل عنوان کے تحت متعہ کی تعریف اور توضیح کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ

یعنی میہ نکاح باطل ہے اور امام احمہ عليه احمد رحمته الله عليه رحمته الله عليدن فرمايا به كه متعد كا فكاح حرام ہے۔

... فهذا نكاح باطل- نص فقال نكاح المتعه حرام-

(المغنى لاين قدامه ص ١٠١٣ ج٤ تحت عنوان ولا يجوز نكاح المتعه طبع معر) سطور بالامیں ائمہ اربعہ کے فرمودات حرمت متعہ کے متعلق ذکر کیے مجئے

ين-

اب اس بحث کے آخر میں علامہ ابن عبدالبرر حمتہ الله علیہ کا فرمان ذکر کیا جاتا ہے۔ جس میں انہوں نے متعد کے متعلق اکابر فقہاء کے موقف کو یکجا ذکر کیا ہے۔

علامہ این عبدالبر کا قول این قدامہ حنبلی ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ

یعنی ابن عبدالبر کتے ہیں کہ مندرجہ ذیل تمام مشاہیر حضرات متعہ کے حرام ہونے پر متعق ہیں: امام مالک رحمتہ الله علیہ اور اللی مدینہ امام ابو حفیقہ رحمتہ الله علیہ اللی کوفہ ہیں، امام اوزاعی رحمتہ الله علیہ اللی شام میں، لیث بن سعد "الملی مصرمیں، المام شافعی "اور باتی اصحاب آثار۔

... قال ابن عبدالبر وعلى تحريم المتعه مالك" واهل مدينه وابوحنيفه في اهل كوفه والاوزاعي في اهل مصر والليث في اهل مصر والشافعي وسائر اصحاب الاثار-

- (١) المغنى لابن قدامه ص ٩٠٣ ج٤، تحت عنوان ولا يجوز نكاح المتعه، طبع مصر-
- (٢) كتاب التمييد لما في الموطاء من المعاني والاسانيد ص ١٢١ ج ١٠ تحت روايت اين شهاب عن عبدالله والحن اين محمد بن الحنيف طبع مراكش-

مطلب میہ ہے کہ میہ تمام حضرات متعہ کے حرام ہونے کے قائل ہیں اور اس پر انفاق رکھتے ہیں-

### اہلِ ظوا ہر کاموقف

ای طرح اہلِ طوا ہر حضرات کا بھی متعہ کے متعلق میں فیصلہ ہے۔ چنانچہ علامہ ابن حزم الظاہری اپنی مشہور تصنیف "المحل" میں تحریر کرتے ہیں کہ

...ولا يحوزنكاح المتعه وهو نكاح الى اجل وكان حلا لا على عهد رسول الله صلى الله عليه- ثم نسخها الله تعالى على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم نسحا باتاالى يوم القيامه-

(المحلى لابن حزم (ابو محمد على بن احمد بن سعيد بن حزم المتوفى ١٥٩هه) ص١٩٥٠ ج٥، تحت مسئله نمبر ١٨٥٨، احكام النكاح، جلد تاسع)

روایت بالا کا مفہوم یہ ہے کہ متعد کا نکاح ناجائز ہے۔ وہ نکاح ایک وقت معین تک ہوتا ہے۔

اور بیہ نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے عمد میں (بعض او قات) حلال تھا بھراللہ تعالیٰ نے اس تھم کو اپنے پنجبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زبان مبارک کے ذریعے قطعاً تاقیامت منسوخ کردیا۔

محزشتہ سطور میں حرمت متعہ کے متعلق فقہائے امت کے اکابرین کا موقف مخقرا بیان کیا گیاہے-

اس میں ملت اسلامیہ کے نامور علاء کرام کا مسلک و مذہب واضح ہوگیا اور متعہ کے حرام ہونے کے متعلق کوئی خفاء باتی نہیں رہا۔

# تحريم متعه كاابهم واقعه

مامون خلیفہ عبای کے دور میں ایک واقعہ اس طرح پیش آیا کہ ایک ہخص محمد بن منصور کتا ہے کہ سفر شام میں ہم لوگ مامون کی معیت میں تھے۔ ایک مقام میں مامون نے اعلان کرایا کہ متعہ النساء حلال ہے۔ قاضی یکی بن اسکم ساتھ تھے۔ انہوں نے جھے اور ابو العیناء کو کما کہ تم دونوں کل مامون کے بال حاضر ہونا۔ اگر تم لوگ اس پر پچھ کلام کرسکتے ہو تو ٹھیک ہے اگر نہیں کرسکتے تو خاموش رہنا یمال شک کہ میں خود خلیفہ کے پاس حاضر ہوں گا۔ (دوسرے روز) جسب ہم خلیفہ موصوف کے بال حاضر ہوئے تو وہ مسواک کر رہا تھا۔ غصہ کی کیفیت میں کہنے لگا کہ عمد نبوی اور عمد دمتعہ جاری تھے۔ (عمر مناقش نے) آکر کما "میں ان دونوں کو منع

کر تا ہوں۔" کون ہو تم منع کرنے والے؟... (حضرت عمر مِنی تفیّر: کے حق میں خلیفہ مامون کے یہاں سخت کلمات ہیں) اس چیز سے جس کو رسول خدا اور ابو بکر مِنی تفیّر: نے جائز رکھا ہے، تم کون ہو منع کرنے والے؟؟

محمہ بن منصوراوراس کے ساتھی کچھ بات کرنے سے رک گئے کہ خلیفہ غیظ وغضب میں ہے - اس اثناء میں قاضی کیجیٰ بن اسمثم آئے اور مجلس میں بیٹھ گئے ۔

مامون قاضی صاحب کی طرف متوجه موکر کھنے لگاکہ چرومتغیرہ، کیابات ہے؟

تو قاضی کیلی نے کہا کہ یا امیر المومنین! اسلام میں ایک حادثہ پیش آگیا ہے،
اس وجہ سے مغموم ہوں۔ خلیفہ مامون نے کہا کہ وہ کیا واقعہ ہے؟ تو قاضی کیلی نے
کہا کہ زنا کے حلال ہونے کی مناوی کرائی گئی ہے۔ خلیفہ نے کہا کہ زناکی مناوی؟ تو
قاضی صاحب نے کھا کہ متعہ زنا ہے، اس کی حلت کی مناوی کرائی گئی ہے۔

مامون نے کہا کیسے زنا ہے؟ اور آپ کیسے اس کو زنا قرار دے رہے ہیں؟؟ تو قاضی کی نے کہا کہ قرآن مجید اور سنت نبوی کے فرمان ہے!!

الله تعالى كاارشاد ب:

لینی فلاح یافتہ ہیں وہ لوگ جو اپی شرم گاہوں کو نگاہ رکھتے ہیں، مگراپی عور توں پر یا اپی کونڈ یول پر تو ان پر پچھ الزام اور ملامت نہیں۔ پس جو کوئی طلب کرے اس کے ماسوا، سو وہ لوگ حدسے بردھنے والے اور حدود شریعت سے تجاوز کرنے والے

قد افلح المومنون الى والذين هم لفروجهم حافظون الاعلى ازواجهم او ما ملكت ايمانهم فانهم غير ملومين - فمن ابتغى وراء ذالك فاولئك هم العادون - (١، تداء پاره تمبر ١٨ سوره مومون)

قاضی صاحب نے کہا: اے امیرالمومنین متعہ والی عورت کیا ملک یمن کے (باندی و لونڈی) عظم میں ہے؟ وباندی و لونڈی) عظم میں ہے؟ تو مامون نے کہا کہ نہیں!! پھر قاضی نے کما کہ یہ ممتوعہ عورت زوجہ منکوحہ کے تھم میں ہے؟ جو (بوقت موت) مجکم خدا وارث ہوتی ہے اور وارث بنائی جاتی ہے اور اپنی شرائط کے ساتھ اولاد اس کے ساتھ لاحق ہوتی ہے۔ امیرالمومنین نے کماہ نہیں!!

اس بناء پر قاضی بچیٰ نے کما کہ جب دونوں صور توں میں (متعہ والی)عورت داخل نہیں تومتعہ کرنے والا ہخص العادین لینی حدود شرع سے تجاد زکرنے والاہو گا۔

اے امیرالمومنین! یہ الزہری ہیں جنہوں نے محمد بن حنیفہ کے فرزندوں (عبداللہ وحسن) سے نقل کیا ہے اور دونوں نے اپنے والد محمد بن الحنیف سے اور ابن الحنیفہ نے اپنے والد حضرت علی وخالفہ، خرماتے الحنیفہ نے اپنے والد حضرت علی وخالفہ، خرماتے ہیں کہ مجھے جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں منادی کر دوں کہ متعہ کی پہلے اجازت فرمائی تھی لیکن اب آنجناب نے اس سے منع فرما دیا ہے اور حرام کر دیا ہے۔

اس وقت مامون ہماری طرف متوجہ ہو کر کہنے لگا کہ یہ حدیث الزہری سے محفوط طریقہ سے مروی ہے؟ ہم نے کما کہ بالکل صحح ہے اور اس کو ایک جماعت نے ذکر کیا ہے، ان میں امام مالک بھی ہیں۔ یہ بات س کر مامون استغفار کرنے لگا اور وہیں تھم دیا کہ متعہ کے حرام ہونے کا اعلان کر دو۔ پس اس وقت متعہ کی حرمت کا اعلان کر دیا گیا۔

ذیل میں این خلکان کی عبارت ذکر کی گئی ہے اور خطیب بغدادی اور علی بن ابراہیم الحلی نے بھی یہ واقعہ درج کیا ہے:

وهذا الزهرى يا اميرالمومنين روى عن عبدالله والحسن ابنى محمد بن الحنيفه عن ابيهما عن على ابن ابى طالب رضى الله عنه قال امرنى رسول الله صلى الله عليه وسلم ان انادى النهى عن المتعه وتحريمها بعد ان كان قد امر بها- فالتقت الينا المامون فقال امحفوظ هذا من حديث الزهرى؟ فقلنا نعم يااميرالمومنين رواه جماعه منهم مالك رضى الله عنه فقال استغفر الله نادوا بتحريم المتعه فنادوا بها-

(۱) آریخ بغدادی للحلیب جلد نمبر۱۳ ص۱۹۹-۲۰۰ تحت تذکره قاضی یجی بن ا

(۲) تاریخ این خلکان ص ۴۱۸ ج۲ تحت تذکره ابو محد یجی بن اکثم التمیمی عکیم العرب، طبع قدیم معری-

(٣) سيرتِ عليه ص ٥٣، ج٣، تحت احوال خيبر-

#### آخربحث

مختصریہ ہے کہ یہ ایک مباحثہ بھی ہے اور تاریخی واقعہ بھی ہے۔۔۔ جو مامون فلیفہ عباسی (المتوفی ۱۹۲۸ھ) کے عمد میں پیش آیا۔ اس میں مسئلہ متعہ کے متعلق فیصلہ کر دیا گیا کہ یہ فعل اسلام میں منع ہے اور امتناع کی دلیل جناب علی المرتفئی رضی الله تعالی عنہ کے فرمان کو قرار دیا۔

اور حضرت مرتضٰی رضی اللہ تعالیٰ عنه کی ذات گرامی شیعہ و سنی دونوں طبقات کے لیے لائق اعماد ہے اور ان کا قول و فعل قابل استدلال ہے۔

نیز دوستوں کے ہاں ایک ضابطہ بھی ہے کہ "المحق مع علی رہا الله " تو اس صورت میں اب مزید کسی بحث کی حاجت نہیں۔ اہل اسلام کو خداوند کریم ہدایت بخشے اور آنموصوف رہا اللہ یک توفق نصیب فرائے۔ واللہ المهادی۔



# طلاق ثلاثة كامسئله

(اسلامی روایات کی روشنی میس)

اسلام کے فقمی مسائل میں سے ایک مسئلہ طلاق الله کا ہے۔ اس مسئلہ میں اختلاف میر ہے کہ

اگر ایک مخص اپنی منکوحہ کو ایک مجلس میں مکبارگ تین طلاق دے دے تو کیا وہ طلاق تینوں واقع ہو جاتی ہیں؟ یا وہ تین طلاق ایک ہی طلاق شار ہوگی اور ایک طلاق واقع ہوگی؟؟ اور کیا بغیر تحلیل کے اس عورت سے دوبارہ نکاح کرنا جائز ہے یا ناجائز؟؟

مسئله ہذامیں شیعہ کہتے ہیں کہ

ایک مجلس میں مکبارگی تین طلاق دی جائے تو وہ ایک ہی طلاق شار ہوگی۔

اور بعض شیعہ میہ بھی کہتے ہیں کہ

تین طلاق بیک وقت دینے سے طلاق واقع ہی نہیں ہوتی۔

هكذا في كتاب شرائع الاسلام-

رشیعہ ص۵۵ ، ۴۶ کتاب الطلاق تحت النظراڭ فی اقسام الطلاق، طبع ہیروت)
اور اس مسلمہ میں اہل العوا ہر کا بھی یمی مسلک ہے کہ بیک وقت اور بیک بار
طلاق ثلاثہ دینے سے ایک طلاق واقع ہو جاتی ہے اور بغیر تحلیل کے اسی عورت کے
ساتھ نکاح کر لینا جائز ہے۔

موجودہ دور میں شیعہ اس مسئلہ کے متعلق حضرت عمر رضی الله تعالی عند پر بہ عبارت ذیل طعن قائم کرتے ہیں:

چنانچہ ڈاکٹرنور حسین جھنگوی نے لکھاہے کہ

"ذمانه نبوت میں طلاق الله ایک طلاق شار ہوتی تھی... سیاست جمانے کے واسطے حضرت عمر نے اپنا تھم جاری کر دیا کہ جو محض ایک ہی وقت میں تین وقعہ عورت کو طلاق دے گا، عورت مطلقہ (مغلطه) ہو جائے گی- اس رواج سے مسلمانوں کے کئی خاندان ویران ہوگئے اور کئی عیال و اطفال تباہ ہوگئے۔ حضرت عمر کا میہ تھم خلاف کتاب الله اور سنت رسول الله مال آلکیا ہے۔"

("آئینه ندمب سیٰ" از ڈاکٹر حاجی نور حسین صابر جمشکوی شیعی ص۱۳۹ تحت عنوان طلاق هلاشهٔ طبع چهارم، لاہور)

# ''طلاق ثلاثہ''کے مسکلہ کی وضاحت جمہور صحابہ کرام اور کبار علمائے ملت کے فرمودات کی روشنی میں

مسئلہ ہذاکی وضاحت میں یہ صورت اختیار کی جاتی ہے کہ پہلے اس مسئلہ میں جمہور صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کے مسلک اور ائمہ اربعہ کے موقف پر دلائل پیش کیے جائمیں گے۔

اس کے بعد ان روایات کا جواب ذکر کیا جائے گا جن سے معرضین حضرات اپنے موقف پر استدلال پیش کرتے ہیں اور اس طریقہ سے شبہات کا ازالہ بھی ہو جائے گااور حضرت عمر ضلافتہ، پر طعن کرنے والوں کا جواب بھی پورا ہو جائے گا۔ جمہور صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کا اس مسئلہ میں موقف یہ ہے کہ

بہور محابہ ترام رسی اللہ ملم 10 مسلمہ یک موقف یہ ہے کہ اگر کوئی فخص ایک مجلس میں بیک وقت اپنی منکوحہ کو تین بار طلاق دے دے تو طلاق معلظہ واقع ہو جاتی ہے اور بغیر تحلیل کے طلاق دہندہ کے ہاں وہ عورت واپس نہیں ہو سکتی۔

اور ائمہ اربعہ (امام ابو حنیفہ امام مالک امام شافعی اور امام احمد بن حنبل رحمتہ اللہ علیم) اور دیگر کبار علائے امت کا بھی مسلک و ند بب یہ ہے کہ طلاق شاشہ جمعا واقع ہوں تو وہ تین طلاق ہی شار ہوں گی ایک نہ ہوگی اور منکوحہ عورت مطلقہ مغلظہ ہو جائے گی اور مغلظہ طلاق کے احکام یمال جاری ہوں گے۔ مطلقہ مغلظہ موجائے گی اور مغلظہ طلاق کے احکام یمال جاری ہوں گے۔ اگرچہ بعض صحلبہ اور تابعین کے بعض اقوال اس مسلک کے خلاف پائے جاتے ہیں لیکن جمہور صحابہ اور اکثر علائے امت کا مسلک و ند بب وہی ہے جو سطور جاتے ہیں لیکن جمہور صحابہ اور اکثر علائے امت کا مسلک و ند بب وہی ہے جو سطور بالا میں ذکر کر دیا ہے اور ای پر ان کا اجماع ہے۔ چنانچہ این ہمام رحمتہ اللہ علیہ نے القدیر میں لکھا ہے کہ

...وذهب جمهورالصحابه والتابعين ومن بعدهم من ائمه المسلمين الى انه يقع ثلاث ـ

(فق القدر لاین ہام شرح بدایہ ص ۴۵، جس تحت تولدوطلاق البد عن طبح مصر)

اورامام نواوی نے شرح مسلم میں یمی مسئلہ کچھ تفصیل کے ساتھ ورج کیاہے:

...قال الشافعی ومالک وابوحنیفه واحمد وحماهیر
العلماء من السلف والحلف یقع ثلاث۔

(شرح مسلم النواوي ص ١٥٥٨ جلد اوّل طبع ديلي)

ای طرح علامہ ابن المنذر النشابوری (المتوفی ۱۳۱۸) نے اپنی تالیف "الاجماع" میں مسلم بذا پر علماء کا اجماع نقل کیا ہے، لکھتے ہیں کہ

لینی اس بات پر علاء نے اتفاق وا جماع کیا ہے کہ جب ایک شخص اپنی زوجہ کو تین طلاقیں دے دے تو وہ اس کے لیے حلال نمیں رہتی مگر کہ وہ دو سرے زوج کے ساتھ نکاح کرے جیسا کہ حدیث نبوی میں ہے۔ ۱۳۰ واجمعوا على ان الرجل اذا طاس امراته ثلاثا انها لا تحل له الا بعد زوج على ما جاء به حديث النبى صلى الله عليه وسلم-

(الاجماع لاني بكر محد بن ابراجيم بن المنذر النشالوري ص ٩٣، طبع كران)

قال طاوس وبعض اهل الظاهر لايقع بذالك الاواحده-(شرح مسلم للواوي ص ٣٤٨، جلد الآل، طبع نور محد دبلي)

ندکورہ بالا دونوں حوالہ جات کا حاصل مطلب یہ ہے کہ جمہور صحابہ کرام رضی اللہ عنهم اور تابعین اور جمہور علائے امت سلف و خلف اسی طرف ہیں کہ یکجا تین طلاق مجتمعا دینے سے نتیوں طلاقیں واقع ہو جاتی ہیں۔۔۔ مگر طاؤس اور بعض اہل الظاہر کہتے ہیں کہ اس طرح تین طلاقیں دینے سے ایک ہی طلاق واقع ہوتی ہے۔ (تین نہیں ہوتیں)

ذیل میں ہم حفرات صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے اس مسلہ میں فرامین ایک ترتیب سے ذکر کرتے ہیں جس سے صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے دور میں مسلہ ہزا کی وضاحت معلوم ہوسکے گی اور اکثر حضرات کا جو فیصلہ ہے، وہ سامنے آ جائے گا اور مسلہ میں صحابہ کرام رضی اللہ عنم کا فیصلہ کتاب و سُنت کے خلاف نہیں ہو آ بلکہ امت کے لیے حجت شرعی ہو آ ہے۔

### عبدالله بن عمرر ضى الله تعالى عنما

ابن عمر مِنالشّٰہ، کے شاگر د اور خاوم جناب نافع رِخالِشّہ، ذکر کرتے ہیں کہ این عمر رِخالتّٰہ، نے فرمایا:

... قبال ابن عسر طلق امراته ثلاثنا فقد عصبى ربه وبيانت امراته - (المصنف لابن الى شيبه ص ١١ ج٥ كتاب الطلاق تحت من كره ان معلق امرانة مملا في مقعد واحد)

اور ابن عمر رضائتٰہ، کے فرزند سالم اپنے والد عبداللہ بن عمر رضائتٰہ، سے ذکر کرتے ہیں کہ

... عن ابن عسر قبال من طلق امراته ثبلاثيا طلقت وعصى ربه - (المعنف لعبد الرزاق ص ۳۹۵، ج۲٬ روايت نمبر ۱۱۳۴۳ طبع مجل علمي) ان روایات کا مفہوم یہ ہے کہ جناب عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالی عنما نے فرمایا کہ جس مخص نے اپنی عورت کو تین طلاقیں دیں تو وہ عورت اس سے جُدا ہوگئی۔ (تیول طلاقیں واقع ہوگئیں) اس صورت میں طلاق دہندہ نے اپنے رب کی نافرمانی کی۔

### عمران بن الحصين رضي الله تعالى عنه

جناب عمران بن الحصين رها الله عن واقع (بن تجبان) في سوال كيا:

مفہوم ہے ہے کہ عمران بن الحصین سے
اس شخص کے بارے میں سوال کیا گیا جس
نے اپنی عورت کو ایک مجلس میں تین
طلاقیں دے دی ہیں تو جناب عمران بن
الحصین جھالتہ، نے جواب میں فرمایا کہ اس
شخص نے اپنے رب کی نافرمانی کی اور اس
براس کی عورت حرام ہوگئی۔

... عن واقع (بن سحبان) قال سئل عمران بن الحصين عن رجل طلق امراته ثلاثافي محلس قال: اثم بربه وحرمت عليه امراته- (الممنت لاين الى فيب ص٠١٠ ج٥٠ كاب الطلاق، تحت من كره ان

### عباده بن الصامت رضى الله تعالى عنه

داؤدین عبادہ بن الصامت سے روایت ہے کہ

داؤد بن عبادہ کہتے ہیں کہ میرے دادا نے اپنی ذوجہ کو ایک ہزار طلاق دی۔ پھر میرے والد جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور ہزار طلاق دینے کاواقعہ عرض کیا تو جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

... عن جراهيم عن داود بن عباده بن الصامت رفاتي قال طلق حدى امراه له الف تطليقه فانطلق ابى الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكر ذالك له قال النبى صلى الله

نے فرمایا: کیا تیرے جدنے اللہ سے خوف نمیں کیا؟ پھر فرمایا کہ ہزار طلاق میں سے تین تو اس کے لیے واقع ہو گئیں اور باقی نو صد ستانوے (۹۹۷) طلاقیں دینے میں اس نے تجاوز اور ظلم کیاہے۔ اللہ تعالی چاہے تو اسے عذاب دے اور اگر چاہے تو معاف

عليه وسلم اما اتقى الله حدك- اما ثلاث فله واما تسع مائه وسبعه وتسعون فعدوان وظلم ان شاء الله عذبهوانشاءاللهغفرله-

فرماوے۔

- (۱) المصنف لعبد الرذاق ص ۱۹۳۳ ج۹۰ روایت نمبر ۱۳۳۳۱۱ مجلس علی-
  - (٢) السنن للدار تعنى ص٠٠ ج٣، جلد رائع ابحاث الطلاق، طبع مصر-
- (۳) تفییر مظهری لقاضی ثناء الله پانی چی ص ۴۸۰ ج۱ تحت الآیة الطلاق مرتان پ۲ طبع بلی۔
  - (٣) فتح القدير شرح بدايه ص٢٦ ج٣ تحت قوله طلاق البدعة المبع مصر

### عبداللدبن مسعود رضى الله تعالى عنه

علقمہ کتے ہیں کہ ابن مسعود رہی النہ کے ہیں کہ ابن مسعود رہی النہ کی باس ایک شخص آیا اور اس نے کما کہ میں نے اپنی ذوجہ کو نتانوے (۹۹) طلاقیں دے دی ہیں اور میں نے لوگوں سے اس بارے میں دریافت کیا ہے تو انہوں نے کما ہے کہ میری ذوجہ جھ سے جُدا ہو گئی (جھ پر حرام ہو گئی) تو اس پر ابن مسعود رہی النے، نے فرمایا کہ لوگ تیری ذوجہ اور تیرے درمیان کہ لوگ تیری ذوجہ اور تیرے درمیان تفریق کرنا پہند کرتے ہیں۔ اور پھر اس

O ... عن علقمه قال جاء رجل الى ابن مسعود رخاتي، فقال انى طلقت امراتى تسعه و تسعين وانى سالت فقيل لى قد بانت منى- فقال ابن مسعود رخاتي، لقد احبوا ان يفرقوا بينك وبينهما قال فظن فما تقول رحمك الله فظن انه سيرحص له فقال ثلاث

مخص نے کما کہ اللہ آپ پر رحم فرائے بتا ہے آپ کیا تھم فرائے ہیں؟؟ سائل کہنا ہے کہ مجھے گمان تھا کہ آنموصوف شاید مجھے اس معاملہ میں رعایت دیں گے گر جناب این مسعود رہی گئی، نے فرایا کہ تین طلاقوں سے تیری زوجہ تجھ سے جُدا ہوگئ (تجھ پر حرام ہوگئ) اور زائد طلاقیں تیری طرف سے تجاوز اور عدوان ہے۔

تبينها منك وسائرها عدوان- (۱) المصنف لعبدالرزاق، م ١٩٩٣، ج٢، روايت نمبر١١٣٣١، طبح مجل على- (۲) فتح القدير لاين بهام شرح برايه ص ٢٥، ج٣، تحت قوله طلاق عن عبدالله بن مسعود بوالين مائه قال ثلاث تبينها منك مائه قال ثلاث تبينها منك الآثار للحادي ص ٣٣، ج٢، إب اللاقات اللهوي ص ٣٣، ج٢، إب اللاقات اللهوي ص ٣٣، ج٢، إب

### منبيهم

عبدالله بن مسعود رضى الله تعالى عنه سے مندرجه بالا روایات جو درج كى بین، ان میں اس بات كا اجمال ہے كه بيه حكم عورت غير مدخوله كے ليے ہے يا مدخوله كے ليے ہے۔

ابن مسعود من التين كى ديگر روايات ميں اس بات كى تصريح پائى جاتى ہے ك

مطلب رہ ہے کہ طلاق مٹلانڈ کے تھم کے اعتبار سے عورت مدخولہ اور غیرمدخولہ دونوں میں کوئی فرق نہیں- طلاق مٹلانڈ کی صورت میں دونوں کا ایک تھم ہے کہ وہ عورت اس شخص پر حرام ہو جاتی ہے۔

O...عن زرعن عبدالله (بن مسعود رخی افتی الله المطلقه ثلاثا قبل ان یدخل بهاء بمنزله التی قد دخل بها-(الن البری المیتی ص۳۵۵، ۲۵، (اور بغیر تحلیل کے اس شخص کے نکاح میں نهیں آسکتی)

تحت كتاب الحلع والطلاق باب المضاء الثلاث وان كن مجموعات)

# این مسعود رضالتیر، کافرمان

ایک دو سرے مقام میں این مسعود رضی الله تعالی عنه سے مروی ہے کہ مطلب یہ ہے کہ ایک فخص جناب عبداللہ بن مسعود رضائشہ کے پاس آیا اور اس نے کماکہ میں نے اپنی زوجہ کو آٹھ (۸) طلاقیں دے دی ہیں تو این مسعود مناشر، نے دریافت فرمایا کہ اس مسکلہ میں دو سرے حضرات نے تیرے کیے کیا تھم دیا ہے؟ تو اس نے کما کہ میرے لیے یہ کما گیا ہے کہ تیری عورت تجھ سے جُدا ہوگئی ہے تو جناب ابن مسعود رضالین نے فرمایا کہ ان حضرات نے سیج کماہ، یہ مسئلہ ای طرح ہے جس طرح انہوں نے کہا۔ صاحب فتح القدر کتے ہیں کہ ظاہریات ریہ ہے کہ اس جواب پر اس وقت اجماع ہو گیاتھا۔

... وفي الموطاء ايضا بلغه ان رجلا جاء الي ابن مسعود رض الشيء فقال انبي طلقت امراتبي ثماني تطليقات فقال ما قيل لك؟ فقال قيل لي بانت منك قال صدقوا هو مثل ما يقولون وظاهره الاجماع على هذا الحواب- (١) الموطاء الامام مالك" ، ص٥١٠-٥١١، كتاب الطلاق ما جاء في التبته، طبع كراجي - (٢) فتح القدير لابن هام شرح بدایه ص۲۵، ج۳، تحت قوله وطلاق البدعة ، طبع مصر)

### ابو ہریرہ وابن عباس رضی اللہ تعالی عنهما

محدثین نے مسلم بذا پر صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کے دور کا ایک واقعہ ذکر کیا

معاویہ بن ابی عیاش الانصاری جناب عبداللہ بن الزبیر اور عاصم بن عمر کے

پاس بیظا ہوا تھا تو ان کے پاس محد بن ایاس بن بکیر آیا اور اس نے کما کہ اہل بادیہ میں سے ایک مخص نے اپنی عورت کو جو غیر مدخولہ ہے، تین طلاقیں دے دیں۔
آپ اس کے متعلق کیا تھم دیتے ہیں؟؟ تو عبداللہ بن الزبیر نے فرمایا کہ یہ ایک ایسا معالمہ ہے جس کے متعلق ہمارے پاس کوئی قول نہیں پہنچا۔ تم عبداللہ بن عباس رہی اللہ ہمریرہ رہی اللہ ہمیں کے پاس چلے جاؤ۔ میں ان کو جھرت عائشہ صدیقہ اللہ اللہ تعلقہ اللہ ہمیں بھوڑ آیا ہوں۔ جاکر ان دونوں سے سوال کرو اور پھر ہمارے پاس آنا اور ان کے جواب سے ہمیں مطلع کرنا۔ پس وہ محض چلاگیا اور جاکر اس نے دونوں حضرات سے مسئلہ دریافت کیا۔

... فقال ابن عباس لابي هریره افته یا اباهریره- فقد جاءتك معضله فقال ابوهريره الواخده تبينها والثلث تحريمها حتى تنكح زوحا غيره- وقال ابن عباس مثل ذالك ... الخ-(١) موطا امام مالك" ص ٢٠٨، طبع مجتبائي د بلي ص ۵۲۱ طبع كراحي تحت طلاق البكر -(٢) موطا المام محمد ص ٢٥٩، طبع مصطفائي، باب الرجل علق امرانة اللاثا تبل ان يدخل بھا۔ (۳) السنن الكبرئ لكيہقى ص ٢٣٥، ج٤، ماجاء في امضاء الطلاق الثلاث طبع د كن)

لین این عباس رضی الله عنه نے ابو ہریرہ رضی الله عنه کو فرمایا که اب ابو ہریرہ! آپ اس مسئلہ کا فتوی دیں۔ یہ ایک مشکل چیز آپ کے سامنے آئی ہے۔ تو جواب میں ابو ہریہ وضی الله عنه نے فرمایا کہ ایک طلاق عورت کو جُدا کر دیتی ہے اور جو تین ہیں وہ عورت کو مرد پر حرام کر دیتی ہیں حتیٰ کہ وہ عورت ایک دو سرے مخص کے ساتھ نکاح کرے۔ اور این مخص کے ساتھ نکاح کرے۔ اور این عباس رضی الله عنہ نے اس مسئلہ میں ابو ہریرہ رضی الله عنہ کے فرمان کے مطابق ابو ہریرہ رضی الله عنہ کے فرمان کے مطابق علم دیا۔ (اور اس کی تقدیق کی)

واقعہ بزا سے معلوم ہو تا ہے کہ اصاغر صحابہ رضی اللہ عنم اپنے اکابر صحابہ

کرام رضی اللہ عنم سے عندالضرورت مسائل میں رجوع فرمایا کرتے تھے اور ان کی تحقیق کو مقدم رکھتے تھے--- اس موقعہ میں بھی یمی صورت اختیار کی گئی اور اکابر کے فتوٹی پر اعتاد کیا-

اور اس مقام میں امام بیمق نے السن الكبرى میں محد بن اياس بن البكير والى روايت كے بعد اس بات كى تصريح كى ہے كہ

این عباس رضی الله تعالی عنه سے اس مسئله کو نقل کرنے والے مندرجه ذیل حضرات بن:

(۱) سعید بن جبیر (۲) عطاء بن رباح (۳) مجابد (۴) عکرمته (۵) عمرو بن دینار (۲) مالک بن الحارث (۷) اور محمد بن ایاس بن البکیر وغیره-

یہ تمام حضرات جناب عبداللہ بن عباس رضالتہ: سے یہ مسلہ اس طرح نقل کرتے ہیں کہ یکجاو مکبارگ تین طلاق کو آنموصوف رضالتہ: نے تین طلاقیں ہی قرار دیا اور ان کا امضاء اور اجراء کیا (یعنی تین طلاقوں کو اس صورت میں ایک طلاق قرار نہیں دیا)

...فهذه روایه سعید بن حبیر وعطاء بن رباح ومحابد وعکرمه وعمر بن دینار ومالک بن الحارث ومحمد بن ایاس بن البکیر ورویناه عن معاویه بن ابی عیاش الانصاری کلهم عن ابن عباس انه حاز الطلاق الثلاث وامضاهن-

(السنن الكبري لليسقى ص ١٣٣٨ ج٤، تحت باب من جعل الثلاث واحدية)

# ابن عباس م<sup>فالش</sup>ر، كافرمان

ای سلسلہ میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ کی مزید چند ایک روایات محدثین نے ذکر کی ہیں، جن میں جناب ابن عباس رہائٹی سے میں مسلہ وریافت کیا گیا

تو آنجناب نے جواب میں فرمایا کہ جس مخص نے تین طلاقیں دی ہیں اس سے وہ عورت جُدا ہو چکی ہے۔ جس مخص نے اپنی عورت کو تین یا اس سے زیادہ طلاقیں دیں تو اس نے اللہ تعالٰی کی نافرمانی کی اور وہ عورت اس سے جُدا ہو گئی۔ چنانچہ سعید بن منصور محدث نے اپنے السن میں اس روایت کو بہ عبارت ذیل ذکر کیا ہے:

... عن الاعمش عن مالك بن الحارث قال حاء رحل الى ابن عباس والتي فقال ان عمه طلق امراته ثلاثا فاكثر فقال عصيت الله عزوجل وبانت منك امراتك ولم نتق الله عزوجل لك مخرجا-

(السن لسعيد بن منصور الخراساني المكي المتوفى ٢٢٥ه ص ٢٨٥ تحت باب التعدى في الطلاق، القسم الاول من الجلد الثالث طبع مجلس على كراجي)

روایت ہذا میں مدخولہ یا غیرمدخولہ کے لیے (طلاق علاث کا) ایک ہی تھم ہے کوئی فرق نہیں کیا گیا۔

# این عباس <sub>ض</sub>الشه، کافتوی

ای طرح دیگر محدثین نے بھی جناب ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ کے فقادیٰ اس مسئلہ میں ذکر کیے ہیں۔

چنانچہ ابوداؤد شریف میں این عباس رہائٹن، کے شاگرد مجاہد سے روایت ذکر کی گئی ہے کہ

روایت ہذا کا مطلب یہ ہے کہ مجاہد کمتے ہیں کہ میں این عباس رضائفیٰ کے پاس موجود تھا۔ ان کے ہاں ایک ہخص آیا اور اس نے آکر کما کہ میں نے اپنی عورت کو تین طلاقیں دے دی ہیں تو این عباس

... عن محاهد قال كنت عند ابن عباس فحاء ه رحل فقال انه طلق امراته ثلاثا قال فسكت حتى ظننت انه رادها اليه ثم قال ينطلق احدكم

فيركب الحموقه ثم يقول ياابن عباس ياابن عباس وان الله قال ومن يتق الله يجعل له مخرجا وانك لم تتق الله فلا اجد لک مخرجا۔ عصيت ربك وبانت منك امراتك ... الخ- (١) ابوداؤو شريف ص٣٠٦٠ تحت بقيه لنخ المراجع بعد التعليقات الثلاث، طبع وبلي- (٢) فتح القدير شرح بدايه ص ٢٥، ج٣، تحت قوله وطلاق البدعة ، طبع مصري -

مِنْ الشِّرِ، خاموش رہے۔ میں نے گمان کیا کہ آپ منالشہ اس کو رد کر دیں گے۔ پھراہن عباس منالٹین نے فرمایا کہ ایک شخص سواری یر سوار ہو کر آ باہ بھر کہتاہے کہ اے ابن عماس، اے ابن عماس۔ پس اللہ تعالیٰ نے فرمایا جو هخص الله تعالی کا خوف کرے اور ڈرے تواللہ تعالیٰ اس کے لیے خروج کی کوئی صورت پیدا کر دیتے ہیں اور اے ھخص تو نے اللہ سے خوف نہیں کیا، پس میں تیرے کیے کوئی مخرج نہیں یا تا-اینے رب کی تونے نافرمانی کے اور تیری عورت تھے ہدا ہو چکی ہے-(حرام ہو گئی ہے)

یمال محدث ابوداؤر رہ کھٹے، نے مذکورہ روایت میں راوی مجاہد مذکور کے بہت ے متابعات (قریبا چھ سات) ذکر کیے ہیں۔

مطلب ریہ ہے کہ ان سب متابعات ... كلهم قالوا في الطلاق میں میہ مذکور ہے کہ ابن عباس منالشن نے تینوں طلاقوں کو جائز رکھا اور فرمایا کہ عورت تھے سے جُدا ہو چکی ہے (اور یہ علم نمیں دیا کہ بیہ ایک طلاق ہے)

الثلاث انه اجازها قال وبأنت منك- (اے امصاها ولم يقل انها واحده) (ابوداؤد شريف ص٣٠١، تحت بقيه لنخ المراجع بعد التعليقات الثلاث، طبع مجتمائي، و إلى)

# ابن عباس ضالتْد، كافرمان

نيز الموطاء لامام مالك ميس اور معانى الآثار الطحاوي دونول ميس ابن عباس رضى

#### الله تعالی عنه کافتوی کلمات زیل کے ساتھ ندکور ہے:

... مالك انه بلغه ان رجلا قال لابن عباس انى طلقت امراتى مائه تطليقه فما ذا ترى على-فقال له ابن عباس طلقت منك بثلاث وسبع وتسعون اتخذت بها آيات الله هزوا-

مطلب یہ ہے کہ امام مالک رحمتہ اللہ علیہ کی علیہ اور امام طحاوی رحمتہ اللہ علیہ کی روایت میں فرکور ہے کہ ایک محض نے ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں آکر کما کہ میں نے اپنی عورت کو سوعدد طلاق دی ہے۔ آپ میرے متعلق کیا تکم دیتے ہیں تو آنجناب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ تین طلاقوں کے ساتھ تجھ سے خورت بجدا ہوگئی اور باتی ستانوے عدد طلاق سے تو نے اللہ کی آیات کا مشخر کیا۔

- (١) (الموطالنام مالك م ٩٩٩ كتاب الطلاق ما جاء في ابتد، طبع مجتبائي ويلي-
- (٢) شرح معانى الآثار اللحادي" ص ٩٣٣ ج٣ باب التعليقات الماث وفعتا-
- (٣) تفير مظهري ص ٣٨٠ ج٩ تحت الآية الطلاق مرتان طبع وبلي (از قاضي ثناء الله " باني يق)

# ابن عباس منالله بكاقول

اب اس کے بعد این عباس رضی اللہ تعالی عنہ کے ایک دو سرے شاگرد عطا سے روایت ذکر کی جاتی ہے کہ

اس کا منہوم یہ ہے کہ این عباس رفن تین کے شاگرد عطا جناب این عباس رفنالٹنز سے نقل کرتے ہیں کہ ان کے پاس ایک مخص آیا اور اس نے کما کہ میں نے

... عن عطاعن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما قال اتاه رجل فقال انى طلقت امراتى ثلاثا قال يذهب

احدكم فيتلطخ بالنتن ثم ياتينا اذهب فقد عصيت ربك وقد حرمت عليك امراتك- لا تحل لك حتى تنكح زوجا غيرك- قال محمدوبه ناخذوهو قول ابى حنيفه رحمه الله تعالى وقول العامه لا اختلاف فيه-

ائی عورت کو تین طلاقیں دے دی ہیں تو ابن عباس رخالفہ نے فرمایا کہ ایک تمارا آدی بربو دار چیز کے ساتھ ملوث ہو جا آدی برباراض ہو کر فرمایا) چلا جا تو نے اپنے رب کی نافرمانی کی اور تیری عورت تھ پر حرام ہو چی ہے اور وہ تیرے لیے نہیں طال ہو سکتی حتی کہ وہ عورت تیرے سواکسی دو سرے زوج کے عورت تیرے سواکسی دو سرے زوج کے

ساتھ نکاح کرے۔

كتاب الآثار لامام محمد ص ٨٦٠ طبع انوار محمدى لكصنو، ص ٩٠٥ طبع كرا جي، باب من طلق الماثا او طلق واحدة وهو رييد اللاثا)

# ابن عباس رضى الله تعالى عنه كافرمان

مطلب یہ ہے کہ کہ سعید بن جبر کہتے
ہیں کہ ایک مخص جناب عبداللہ بن عباس
رخالتہ، کے پاس آیا اور کما کہ میں نے اپی
زوجہ کو ایک ہزار طلاق دے دی ہے۔۔۔
تو ابن عباس رخالتہ، نے فرمایا کہ تین طلاقوں
نے تو تجھ پر تیری عورت حرام کر دی اور
بقایا طلاقیں تجھ پر بوجھ ہیں، تو نے اللہ تعالی
کی آیات کے ساتھ تمسخرکیا۔

... عن سعیدبن حبیرقال: جاء ابن عباس رجل فقال طلقت امراتی الفا... فقال ابن عباس ثلاث تحرمها علیک وبقیتها علیک وزدا اتخذت آیات الله هزوا-

(المصنف لعبدالرزاق ص ۳۹۸ ، ج۲٬ تحت باب المعلق ثلاثا)

یمال بھی آنجناب نے کیی فتویٰ دیا ہے کہ تین طلاق سے وہ عورت طلاق دہندہ پر حرام ہو جاتی ہے لیکن اس کو ایک طلاق نہیں قرار دیا۔

### ایک تائید

ما قبل میں ہم نے جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ کے متعدد اقوال و فرامین ذکر کیے ہیں اور جناب علی المرتضٰی کرم اللہ وجہہ کے فرمودات آئندہ سطور میں پیش کر رہے ہیں۔ ان میں حضرت علی المرتضٰی رخیالیہ، کا یمی فیصلہ ذکور ہے کہ طلاق دہندہ اگر مکدم ایک مجلس میں تین طلاق دے دے تو وہ تینوں واقع ہو جاتی ہیں (ان کو ایک طلاق قرار نہیں دیا جا سکتا)

حضرت عبداللہ بن عباس موالین ایسے مواقع میں فرمایا کرتے تھے کہ

مطلب یہ ہے کہ جب ہمیں جناب علی المرتضٰی معالیہ سے ایک فیملہ شدہ اور عاصل ہو جائے تو ہم اس کے برابر کسی چیز کو قرار نہیں دیتے۔

...عن سعيد بن حبير عن ابن عباس قال كنا اذا اتانا النبت عن على رفي المراب لعدل سهاد

' (جامع بیان العلم و فضلہ لاین عبد البرص ۵۸ تحت باب اجتماد الرای علی الاصول' الخ) یسال سے واضح ہوا کہ مسئلہ فہ کورہ طلاق مثلاث کے معاملہ میں بھی جتاب عبد الله بن عباس وخالفی، حضرت علی المرتضی وخالفی، کے فیصلہ کو مقدم جانتے تھے۔

# مزيد بائيد

# عبدالله بن عباس كاشرعي مسائل ميس طريق كار

علامہ بیمقی نے السن الكبرى میں مسئلہ ذكر كياہے كه

جناب عبداللہ بن عباس معلقہ (ہاشمی) ہے جب کوئی محص مسلہ دریافت کر تا تو آپ اس کا فیصلہ اگر کتاب اللہ میں موجود ہو تا تو اس کے مطابق فیصلہ کرتے اور اگر وہ مسلہ کتاب اللہ میں نہیں ہے اور سنت نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم میں پایا جا تا تو سنت نبوی کے مطابق قول کرتے اور اگر وہ مسلہ نہ تو کتاب اللہ میں ہو تا اور

نہ ہی سنت رسول اللہ میں پایا جا آ اور حضرت صدیق اکبر رضالتی، اور حضرت عمر رضالتی، کے فرمودات میں پایا جا آ تو آنموصوف ان حضرات شیفین رضی اللہ تعالی عنما کے قول کے مطابق عمل کرتے۔

اور اگر فدکورہ بالا تینوں صور تیں موجود نہ ہوتیں تو پھراپی مجتمدانہ رائے پر عمل کرتے تھے۔

..... عن عبيد الله بن ابى يزيد قال سمعت عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنهما اذا سئل عن شيئى هو فى كتاب الله قال به- واذا لم يكن فى كتاب الله وقاله رسول الله صلى الله عليه وسلم قال به- وان لم يكن فى كتاب الله ولم يقله رسول الله صلى الله عليه وسلم وقاله ابوبكر و عمر رضى الله عنهما قال به- والا احتهد رايه-

منبيهم

ہم نے ابن عباس رضی اللہ تعالی عنما کے فناوی اور فرامین کو گزشتہ صفحات میں متعدد باسند محدثین اور فقهاء کرام کے ذریعے نقل کیاہے۔

اس میں مقصد یہ ہے کہ جناب ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا اس مسلہ میں فیصلہ یہ ہے کہ عورت مدخولہ ہویا غیرمدخولہ جب اس کو تین طلاقیں کیجا مجتمعا اپنا

خاوند دے دے تو وہ ایک طلاق نہیں ہوتی بلکہ تیوں طلاقیں واقع ہو جاتی ہیں اور وہ عورت اس کے نکاح میں نہیں آ عورت اس کے نکاح میں نہیں آ سکتی۔

## علامہ زاہد الكوثري في الاشفاق ميں لكھا ہے ك

... وقد تواتر عن ابن عباس انه يرى ان الطلاق الثلاث بلفظ واحد يقع ثلاثا وقد سبق روايته ذالك عنه بطريق عطاء وعمروبن دينار وسعيد بن جبير ومحاهد وغيرهم - بل بطريق طاوس نفسه - (الاشفاق على احكام الطلاق لعلامه ذام الكوثري، ص٥٥ عج كراچي)

اس کا مفہوم ہے ہے کہ ابن عباس رہ اللہ اس کا مفہوم ہے ہے اوا تر منقول ہے کہ ایک لفظ سے تین طلاق دینے سے تین طلاقیں ہی واقع ہو جاتی ہیں اور یہ مسئلہ جناب ابن عباس سے نقل کرنے والے عطاء عمرو بن دینار، سعید بن جبیر، مجاہد وغیرہم ہیں بلکہ ایک طریق سے ابن عباس وظافین خود بھی اس مسئلے کے رہائی ہیں۔

# حضرت على المرتضى رضى الله تعالى عنه

محدث عبدالرزاق نے اپنے تصنّف میں حضرت علی المرتفلی مِن اللّٰہُ: سے مسکلہ ہذا میں ایک روایت ذکر کی ہے کہ

... ابراهیم بن محمد عن شریک بن ابی نمر قال جاء رجل الی علی فقال انی طلقت امراتی عدد العرفج-قال تاحذ من العرفج ثلاثا وتدع سائره- قال ابراهیم

روایت ہذا کا مفہوم سے ہے کہ شریک بن ابی نمر کتے ہیں کہ جناب علی المرتضی رضائشہ کی خدمت میں ایک مخص حاضر ہوا اور کما کہ میں نے اپنی زوجہ کو عرفج کے عدد کے برابر طلاق دے دی ہے۔ (عرفج ایک پودا ہے جو بہت جلدی جلنے والا ہے اور یمال اس سے مراد کثر تعداد ہے) اس بر جناب علی المرتضٰی نے فرمایا کہ اس تعداد میں سے تین طلاق تونے افذ کرلی ہیں اور

اخبرني ابو الحويرث عن عثمان بن عفان مثل ذالك-(المصنف لعبد الرزاق ص٣٩٣، ج٢٠ روایت نمبرا ۱۱۳ طبع مجلس علی ، کراچی) باقی تمام تونے ترک کردی ہیں۔

ابراہیم کہتے ہیں کہ مجھے ابوالحوریث نے بتایا کہ جناب عثان بن عفان رضی الله تعالی عنه سے بھی یہ مسئلہ اس طرح منقول ہے۔

# حضرت على المرتضى ضاليَّية، كافرمان

کاب ا کلفایہ للخلیب بغدادی میں روایت ہے کہ اعمش کہتے ہیں کہ کوفہ کے ایک شیخ نے ایک تحریر میرے سامنے پیش کی اس میں درج تھاکہ

روایت ہزا کامفہوم بیے کہ بیر مسکلہ راوی نے علی بن انی طالب منالشہ، سے سنا ہے۔ وہ فرماتے تھے کہ جب ایک آدمی اپنی عورت کو مجکس واحد میں تین طلاق دے دے تو وہ عورت اس سے جدا ہو جاتی ہے (اور وہ عورت اس شخص پر حلال نہیں ہے جب تک کہ وہ کسی دوسرے مخص سے

... فاحرج الى كتابه اذا فيه بسمالله الرحمن الرحيم هذا ما سمعت من على بن ابي طالب رضى الله عنه يقول اذا طلق الرجل امراته ثلاثا في مجلس واحد فقد بانت منه (ولا تحل له حتى تنكح زوجا غيره)

(كتاب الكفاية في علم الرواية للحليب بغدادي ص٠٥٠ تحت باب رو حديث من عرف، بقبول للتلقين)

نکاح کرلے)

# حضرت على المرتضى صى الثير، كا فرمان ديكر

صاحب فتخ القدريہ نے حضرت علی المرتضیٰ رضائتیٰ: کی ایک دیگر روایت بہ

#### عبارت ذمیل نقل کی ہے کہ

... وروئ وكيع عن الاعمش ان حبيب بن ثابت قال جاء رحل الى على رضى الله تعالى عنه بن ابى طالب فقال انى طلقت امراتى الفا فقال له على بانت منك بثلاث واقسم لسائرهن على نسائك-

اس کامنہوم یہ ہے کہ حبیب بن ثابت کہتے ہیں کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ کی خدمت میں ایک شخص عاضر موا اور اس نے کما کہ میں نے اپنی عورت کو ایک بڑار طلاق دی ہے تو جناب علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ نے اسے فرمایا کہ تیری عورت تجھ سے تین طلاق سے جُدا ہو چکی ہے اور باتی طلاقوں کو اپنی دومری عورتوں پر تقیم کردے۔

- (۱) فتح القدير لاين جهام شرح بدايه ص ٢٥- ٣٦ جس تحت قوله طلاق البدعة ، طبع مصر-
  - (٢) سنن كبرى بيهتي م ٣٣٥ جلد سالح مين بعي قليل تغيرك ساتھ ذكور ب-

مطلب میہ ہے کہ تین طلاق کیجا اور مکمبارگ دی جائیں تو وہ تین طلاق ہی واقع ہو جاتی ہیں' ایک طلاق شار نہیں کی جاتی۔

## حضرت عثان بن عفان رضى الله تعالى عنه

نیز ای مقام میں ابن جام نے اس مسلہ کے متعلق جناب عثان بن عفان رضی الله تعالی عنه کے فرمان کو به عبارت ذمیل نقل کیا ہے:

معاویه بن ابی یحیی ایضا عن معاویه بن ابی یحیی قال جاء کتے رحل اللی عشمان بن عفان الله فقال طلقت امراتی الفا- طاق فقال بانت منک بشلاث- طلاق

مطلب ہے ہے کہ معاویہ بن ابی کیکی کہتے ہیں کہ حضرت عثان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عند مت میں ایک مخص اللہ تعالیٰ عند کی خدمت میں ایک مخص حاضرہوا اور کما کہ میں نے اپنی زوجہ کو ہزار طلاق دے دی ہے تو جواب میں جناب

عثمان مِنالِقْر، نے فرمایا کہ تیری زوجہ تھے سے تین طلاق سے ہی جُدا ہو گئی۔

(١) فتح القدير لاين عام شرح بدايد ص ٣٦ جس تحت قوله طلاق البدعة المبع مصر-

(٢) مرقات شرح مشكوة لعلى القارى ص ٣٩٥، ج٦ باب الحلح والطلاق الفصل الثالث، طبع ن-

# حسن بن على المرتضى ضايشه كافرمان اور فيصله

محدثین نے لکھا ہے کہ حضرت سیدنا حسن رضی اللہ تعالی عنہ نے بعض وجوہ کی بنا پر اپنی ایک بیوی کو تین طلاق دے دی پھر اس کے بعد انہیں اس بات پر افسوس ہوا۔ اس کے بعد انہوں نے اپنے عدم رجوع پر مندرجہ ذیل روایت ذکر فرمائی:

مطلب یہ ہے کہ حفرت حسن رہی النے اللہ اللہ ہے یا فرماتے ہیں کہ اگر میں نے اپنے باپ سے یا جد سے یہ بات نہ سی ہوتی کہ وہ فرماتے سے کہ جس شخص نے اپنی عورت کو تین طہروں میں تین طلاقیں دے دیں یا یکبار تین طلاقیں دے دیں یا یکبار تین طلاقیں دے دیں تو وہ عورت اس کے لیے طال نہیں رہتی حتی کہ دو سرے ذوج کے ساتھ نکاح کرے تو میں رجوع کر لیتا۔

... ثم قال لو لا انی سمعت حدی او حدثنی ابی انه سمع حدی یقول ایما رحل طلق المراته ثلاثاعندالاقراءاو ثلاثا مبهمه لم تحل له حتی تنکح زوجاغیره لراجعتها-

- (١) السن للدار تعنى ص ١٣٨٥-١٣١٨، طبع ويل، ص ١١٥٠، طبع مصر، جلد چمارم-
- (٢) السنن الكبرى لليسقى ص ٩٣٣٦ ج ٤، تحت باب امضاء الثلاث وان كن مجموعات

مطلب یہ ہے کہ تین طلاق میکبارگ تین ہی شار ہوتی ہیں۔ وہ ایک طلاق شار منیں ہوتی اور بغیر تحلیل کے زوج اوّل کی طرف نہیں لوث سکتی۔

#### اس بنا پر رجوع کرنے کی اب کوئی صورت نہیں رہی۔

الانتباه

مسئلہ طلاق اللہ کے متعلق ہم نے گزشتہ صفحات میں اکابر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہ کے اقوال فرامین اور ان کے فقاوی درج کیے ہیں۔ ان کی روشنی میں بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اگر کوئی شخص ایک مجلس میں طلاق اللہ کو ایک کلمہ کے ساتھ واقع کر دے تو وہ تیوں طلاقیں واقع ہو جاتی ہیں۔ (ان کو ایک طلاق نہیں قرار دیا جاتا)

اور ان حفرات کا اس فیصله پر اجتماع کرلینا ہمارے لیے دلیل اور ججت شرعی ہے۔ چنانچہ اس دور کے نامور عالم کبیر حضرت مولانا محمد تقی عثانی نے میں تحقیق بہ عبارت ذیل درج کی ہے:

... فهولاء فقهاء الصحابه امثال عمرو على وعثمان وابن مسعود وابن عمر و عبدالله بن عمرو وعباده بن الصامت وابى هريره وابن عباس وابن الزبير وعاصم بن عمر و عائشه (رضى الله تعالى عنهم) كلهم متفقون على وقوع الثلاث ولو نطق بها الرجل فى محلس واحد وكفى بهم حجته واستنادا-

( تكمله في الملهم از حضرت مولانا تقى عثاني ص٨٥٨ ج اول تحت مسكه بذا طبع كراجي)

# جہور صحابہ کرام کے مسلک کی تأثیر

گزشتہ صفحات میں مسلہ طلاق ثلاثہ کے متعلق جمہور صحابہ کرام رضی اللہ عنم کا موقف بیان کیا گیا ہے کہ اگر کوئی شخص ایک مجلس میں ایک کلمہ سے ایک ہی وقت میں اپنی زوجہ کو تین طلاق دے دے تو وہ تین طلاقیں ہی واقع ہو جاتی ہیں۔

(وہ ایک طلاق شار نہیں کی جاتی)

اس موقف کی تائید میں بعض مرفوع احادیث دستیاب ہوتی ہیں۔ ان احادیث میں ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله تعالی عنما سے مروی ایک مرفوع روایت درج زیل ہے:

مسلم شریف میں ہے کہ

رجل امراته ثلاثا فتزوجها رجل امراته ثلاثا فتزوجها رجل ثم طلقهاقبل ان يدخل بها- فاراد زوجها الاول ان يتزوجها- فسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذالك فقال لا- حتى يذوق الاحر من عسيلتها- ما ذاق الاول- (ملم شريف ص٣٢٣، جلد اقل، باب لا تحل المعلقة ثلاثا لمعلقما حتى تكي زوجا غيره، وبلي)

اس مرفوع روایت کامطلب بیہ ہے کہ ... ام المومنين حضرت عائشه صديقه رضي الله عنها فرماتی میں کہ ایک شخص نے اپنی زوجہ کو تین طلاقیں دے دیں تو اس نے ایک دوسرے ہخص سے نکاح کرلیا گراس دو سرے خاوند نے اس عورت کو رخصتی سے قبل ہی طلاق دے دی۔ان حالات میں اس عورت کے پہلے خاوند نے اس سے دوبارہ نکاح کرنے کا ارادہ کیا۔ جب اس سللہ میں جناب نبی اقدس مان کی سے دریافت کیا گیاتو آنجناب ملی کی نے فرمایا، بالكل نهيس- زوج اقل اس عورت سے اس وقت تک نکاح نہیں کر سکتاجب تک کہ دو سرازوج اس عورت سے جماع نہ کرلے۔

اس روایت سے واضح طور پر ثابت ہو تا ہے کہ تین طلاقیں (یکبارگ) واقع اور نافذ ہو جاتی ہیں اور دہ عورت طلاق دہندہ اول پر حرام ہو جاتی ہے کیونکہ آنجناب مل آلی ہی ان تین طلاقوں پر انکار نہیں فرمایا اور نہ ہی رو فرمایا بلکہ ان کا نفاذ بر قرار رکھا اور تھم فدکورہ بالا ارشاد فرمایا - اگر تین طلاقیں اجتماعی

طور پر ناجائز اور حرام ہو تیں تو جناب نی کریم ماڑ کی اس پر خاموثی افتیار نہ فرماتے۔
نیز اسی مضمون کی ایک روایت بخاری شریف جلد ثانی صفحہ ۱۹۵۰ باب من
اجاز طلاق الثلاث میں موجود ہے اور السن الکبری للیستی جلد سابع، صفحہ ۳۳۳ پر
باب ما جاء نی امضاء الطلاق الثلاث --- الح میں بھی موجود ہے۔ ناظرین کرام تسلی
خاطر کے لیے ملاحظہ فرمائیں۔

#### ازاله شبهات

بحث ہزا کے سلطے میں اس مسئلہ میں اختلاف کرنے والے احباب اپنی تائید میں بعض روایات بیش کرتے ہیں اور عمد نبوی ماٹھ کی اور صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے عمد کے بعض واقعات ذکر کرتے ہیں--- ان کے زعم میں یہ ان کے موید ہیں-پس ان روایات کے جواب میں رفع شبھات کے طور پر کلام کرنا مناسب خیال کیا ہے-

اکابر علماء کرام نے جو چیزیں ان روایات کے جوابات کے درجہ میں ذکر کی ہیں ان کو ایک ترتیب کے ساتھ ہم پیش کرنا چاہتے ہیں۔ قابل جواب روایات پہلے ملاحظہ فرمادیں۔ چنانچہ طاؤس سے مروی روایات اس طرح ہیں کہ

جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ کے متعدد شاگر دہوئے ہیں۔ ان
 میں سے ایک شاگر د طاؤس بن کیسان ہیں جو ابن عباس رضافیٰ: سے مسئلہ ہذا کو
 آنموصوف کے دیگر شاگر دوں اور راویوں کے برخلاف بیان کرتے ہیں۔

چنانچہ طاؤس بن کیبان جناب ابن عباس رہی تیز، سے یوں ذکر کرتے ہیں کہ
ابوالصبباء نے ابن عباس رہی تیز، پر ایک موقعہ پر بطور سوال کہا کہ آپ جانے نہیں کہ
جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے عمد میں اور ابو بکر رہی تیز، کے عمد میں اور
عمر بن خطاب رہی تیز، کے عمد کے ابتدائی سالوں میں تین طلاقوں کو ایک طلاق قرار دیا
جاتا تھا؟؟ تو ابن عباس رہی تیز، نے جواب میں فرمایا کہ ہاں یہ بات ٹھیک ہے۔

O اور ایک دو سمری روایت میں طاق س جناب ابن عباس رہن اللہ است ذکر کرتے ہیں کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم اور ابو بکر کے عمد میں اور دو تین سال تک خلافت عمر رہا ہے ہیں کہ ور میں تین طلاق کو ایک طلاق قرار دیا جا آتھا اور حضرت عمر رہا ہے ہیں کہ "لوگوں نے اس معالمہ میں جلد بازی اختیار کرلی ہے۔" الخوی چنانچہ آپ رہا ہے ہیں طلاقوں کو ایک طلاق شار کرنے کی بجائے تین طلاق می کا نفاذ اور اجراء کر دیا۔

#### ألجواب

اکابر علماء نے طاؤس بن کسیان کی جناب ابن عباس معلی ہے ان مرویات کا متعدد طریق سے جواب ذکر کیاہے۔

چنانچہ ان میں سے چند ایک چیزیں ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کی جاتی ہیں' ان پر غور فرمائیں ان شاء اللہ تعالی موجب اطمینان ہوں گی۔

مغرین میں ایک قدیم عالم ابو جعفر النحاس المتوفی ۱۳۳۸ انہوں نے النائخ والمنسوخ میں میہ چیزاس طرح لکھی ہے کہ طاؤس اگرچہ صالح شخص ہے لیکن اس کے بال بعض منظر روایات بھی ہیں جن کی نسبت ابن عباس رہی ہے۔ کی طرف کر دی ہے اور اہل علم نے ان منکر روایات کو قبول نہیں کیا۔ ان میں سے ایک روایت میہ کہ وار اہل علم نے ان منکر روایات کو قبول نہیں کیا۔ ان میں نے اگر اپنی ذوجہ کو کہ طاؤس ابن عباس رہی ہے تین طلاق ہیں تو اس صورت میں ذوجہ کو ایک طلاق بڑے گی۔

طاؤس کے بغیر ابن عباس من النی سے دو سرا آدمی اس کو نہیں نقل کرتا۔ حالانکہ ابن عباس من النی اور حضرت علی من النی دونوں سے صحیح یہ بات مروی ہے کہ اس عورت کو تین طلاقیں ہوگئ ہیں۔ (ایک طلاق نہیں ہے) جس طرح کہ قرآن مجید میں ہے۔ فیان طلقها فیلانے لہ من بعد۔۔۔ الخ

...وطاوس ان كان رجلا صالحا فعنده عن ابن عباس

والتي مناكير يحالف عليها ولا يقبلها اهل العلم منها انه روى عن ابن عباس انه قال في رجل قال لامراته انت طالق ثلاثا انما تلزمه واحده ولا يعرف هذا عن ابن عباس الامن روايته والصحيح عنه وعن على بن ابي طالب رضى الله عنه انها ثلاث كما قال الله (فان طلقها فلا تحل له من بعد) الثالثه -

(الناسخ والمنسوخ لابي جعفر النحاس ص٩٩ تحت باب ذكر الآبيه الثالثه والعشرين محمد بن احمد بن اساعيل السفار)

مندرجہ بالا روایت کے ذریعے واضح ہوگیا کہ طاؤس کے ذریعے جناب ابن عباس رخالیہ سے اس مسلم میں جو مرویات ہیں، انہیں قدیم زمانہ سے علماء نے قبول نہیں کیا اور ان کے مکر ہونے کا قول کر دیا ہے اور معروف روایات کے مقابلہ میں منکر روایت کو قعات کے مقابلہ میں شاذکا میک روایت کو قعات کے مقابلہ میں شاذکا عبال کا اور الشقه اذا شد لایقبل ماشذ فیه۔

O پانچیں صدی ہجری کے مشہور فاضل این عبدالبرنے لکھاہے کہ

اس کامفہوم ہے کہ طلاق الاث کے مسئلہ پر طاؤس نے ابن عباس رہی ہے جو نقل کیا ہے۔ ابن عباس رہی ہی کہ دیگر مثا کردوں کی ایک جماعت نے اس کے خلاف ذکر کیا ہے اور کھتے ہیں کہ عورت مدخولہ ہو یا غیرمہ خولہ اس کے حق میں طلاق اللہ تین ہی واقع ہو جاتی ہیں اور وہ دو سرے شخص سے نکاح کے بغیر طلاق دوسرے شخص سے نکاح کے بغیر طلاق دہندہ کے لیے طال نہیں ہو کتی۔ طلاق

... وروى عن ابن عباس حماعه من اصحابه خلاف ما روى طاوس فى طلاق ثلاث انها لازمه فى المدحول بها وغير المدحول بها المائلات لا تحل له حتى تنكح زوجا غيره وعلى هذا جماعه العلماء والفقهاء بالحجاز والعراق والشام والمشرق

کے ثلاث ہونے پر جاز عراق اور شام کے علاء اور فقماء کی ایک جماعت متفق ہے اور اسی طرح مشرق و مغرب کے اللی نقہ اور وہ اللی حدیث اس کے قائل ہیں اور وہ ایک جماعت ہیں اور جمت ہیں۔

والمغرب عن اهل الفقه والحديث وهم الحماعه والحجه...الخ

(التمييد لاين عبدالبرص ۳۷۸° ج۲۳° طبح كمد كمرمه)

اور امام بیہ قی نے سنن الکبریٰ میں ابن عباس رہی تینے، کے شاگر دوں کی اس جماعت کی تفصیل دی ہے جنہوں نے طاؤس کی روایت کے خلاف ابن عباس رہی تینے، سے یہ مسئلہ نقل کیا ہے، وہ یہ ہیں:

سعيد ابن جبير، عطاء بن رباح، مجامد، عمره بن دينار، ومالك بن الحارث، محمد بن اياس بن البكير، معاويد بن الى عياش الانصارى --- كلهم عن ابن عباس انه احباز البطلاق الشلاث وامضاهن -

(السنن الكبرى ص ٣٣٨ ج2 طبع دكن اور ابن قدامه في المغنى ص ٣٠٣ على السنن الكبرى ص ٣٠٣ جلد سابع ميں تحقيق نقل كى ہے) يعنى اب سب حضرات في جاب ابن عباس رضافتي، سے بيہ بات نقل كى ہے كه ابن عباس رضافتي، تين طلاقوں كو جناب ابن عباس رضافتي، تين طلاقوں كو تين بى قرار ديتے ہيں اور ان كو نافذ كرتے ہيں۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ طاؤس کے بغیر ابن عباس مِنالِیْنی کے باقی شاگر دوں کی اس جماعت کثیرنے ابن عباس مِنالِیْنی کا فرمان میں نقل کیا ہے کہ تین طلاقیں تین ہی شار جاتی ہیں۔ (ان کو ایک طلاق نہیں ہتایا گیا)

گویا کہ جناب ابن عباس من اللہ کے شاگر دوں کی جماعت کثیرہ کے مقابلہ میں طاؤس کا بیہ بیان متفردانہ ہے اور دو سرے ثقات کے مقابلہ میں انفراد کو شاذ کما جا آ

#### طاؤس كى روايت كاشذوذ

ابن عبدالبرنے اس مقام میں ایک دیگر اہم چیز ذکر کی ہے کہ طاؤس (ابن کیسان) اپنی جلالت شان کے باوجود بعض دفعہ ابن عباس رضافی ہے شاذ روایات بھی ذکر کرتا ہے۔ چنانچہ یمال اس نے دو عدد روایتی ابن عباس رضافی ہے شاذ نقل کی بیں۔ ایک روایت خلع کے مسئلہ میں ہے اور دو سری روایت اجتماعی طلاق شلاث کو ایک قرار دینے کے معالمہ میں ہے۔

... ولطاوس مع حلالته روايتان شاذتان عن ابن عباس رضى الله عنه هذه احداهما في الخلع والاخرى في الطلاق الثلاث المحتمعات انها واحده-

(کتاب التمیید لمانی الموطاء من المعانی والاسانید ص۳۵۸ ب۳۳ طبع مکة المکرمه) معلوم ہوا کہ اس فن کے علاء کے نزدیک اجتماعی طلاق ثلاثہ کو واحد قرار دینے والی طاؤس کی بیہ روایت بمنزلہ شاذ کے ہے اور شاذ روایت کے متعلق علاء نے بیہ قاعدہ لکھا ہے کہ

لینی اگر ثقه راوی شاذ روایت لائے تو وہ قبول نہیں کی جاتی۔

وه بول ین ک چی-(مرقات شرح مشککوة ص ۳۲۸ ج۹۰ طبع ملتان) ...الثقه اذا شذ لا يقبل ما شذفيه-

## ديگر طريقه

طاؤس کی ندکور روایت کے متعلق علاء نے ایک دو سرے طریقہ سے کلام کیا ہے- ابن قدامہ عنبلی نے المغنی میں لکھاہے کہ

... وافتى أبن عباس و الثير بحلاف ما رواه عنه طاوش - (المغنى لابن قدامه الحنبل م سوس - ۱۳۰۳ جسالع تحت بحث بزا، طبع قديم، معرى) ... فاما حديث ابن عباس و الثير، فقد صحت الروايته عنه

بخلافه وافتى ايضا بخلافه

پس جبکہ طاؤس کی روایت ابن عباس رہالیٹن کے فتوی اور قول کے خلاف پائی گئی تو یسال ترجیح قائم کرنا متعین ہوگی۔ اس بنا پر کہ ابن عباس رہالیٹن کے متعلق یہ گمان نہیں کیا جا سکتا کہ کوئی چیز انہیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پیچی ہو اور پھراس کے خلاف کردیں۔

چنانچه این حجر عسقلانی رحمته الله علیه فتح الباری میں لکھتے ہیں کہ

لین این عباس رخیاتین کے اکثر شاگردوں اور راویوں کے قول کو لیا جائے گا اور راوی کے قول کو ایک جائر گا اور ایک راوی کے قول کو (جبکہ وہ اکثر کی مخالفت میں ہے) مرجوح قرار دے کر متروک سمجھاجائے گا۔

بابن عباس انه يحفظ عن النبى صلى الله عليه وسلم النبى صلى الله عليه وسلم شياء ويفتى بخلافه فتعين المصير الى الترجيح والاخذ بقول الاكثر اولى من الاخذ بقول الواحداذا حالفهم-

- ا) فتح البارى م ٣٩٨ جلد تاسع، تحت من جوز طلاق الثلاث-
  - (٢) بذل الجمود (في حل الي داؤد) ص ٩٣ ج٣ تحت بحث بذا

حاصل میہ ہے کہ جناب ابن عباس رہی التین کا طاؤس والی روایت کے خلاف فتولی کا پلیا جانا میہ اس بنا پر ہے کہ ان کے لیے اصل معنی ظاہر اور واضح ہو گیا تھا کیونکہ روایت کا راوی اعلم ہو تاہے اس چیز کے ساتھ جو اس نے روایت کی ہے۔

## صاحب روایت کااپنی مروی کے خلاف قول وعمل

جب صاحب روایت سے اپنی مروی کے خلاف قول و عمل پایا جائے تو ایسے مواقع میں علائے اصول اس کو مستقل بحث کی صورت میں ذکر کرتے ہیں۔

ع بن ملك المون ال و سس بن في مورث بن و تر ترك بن - ين المحال الم المرخى في ين المحال المرخى في المرخى في المحال المرخى في المحال المحال المحديث وهذا احسن الوجوه - فيحب الحمل عليه

تحسينًا للظن براويته وعمله ..... وعلم انه منسوخ فافتى بخلافه اوعمل بالناسخ دون المنسوخ-

(اصول السرخى ص٣ ج٣ فصل في الخبر يلحقه التكذيب... الخ، طبع دكن)

اس کا عاصل سے کہ راوی کا قول و عمل اپنی مروی چیز کے برخلاف پایا جائے تو اس کو اس چیز بر محمول کرنا واجب ہے کہ راوی کو سابق حدیث کے حکم کے منسوخ ہونے کا علم ہوگیا ہے۔ یہ ایک بہتر توجیہہ ہے کہ راوی کی روایت اور اس کے عمل کے ساتھ حسن ظن رکھتے ہوئے اس طرح روایت کا محمل بنایا جائے۔ تھوڑا سا آگے چل کر چر بہی مسئلہ تحریر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

جب صاحب روایت کو معلوم ہوگیا کہ اس حدیث کا حکم منسوخ ہوگیا ہے تو اس بنا پر اس نے سابق حکم کے مخالف فتویٰ دے دیا یا یوں کہیے کہ راوی نے ناسخ پر

عمل کیااور منسوخ کو ترک کر دیا۔

یہ توجیہ اس مقام میں اس صورت میں کی جائے گی جبکہ یہ تشکیم کر لیا جائے کہ بقول طاؤس ابن عباس سابقاً اس مسئلہ میں ایک طلاق کے جواز کے قائل تھے اور بعد میں انہوں نے اس مسئلہ میں یہ قول اختیار کیا کہ تین طلاق میکبارگی کہنے ہے تین طلاق یں جی واقع ہو جاتی ہیں۔

اس کی وجہ رہے کہ آنموصوف کوسابق قول کے متروک ومنسوخ ہونے کاعلم ہ ، ۔ تواس بناپرانہوں نے بعد میں بیہ صورت اختیار کی اور سابق قول کو ترک کردیا۔

#### علماء كأكلام

طاؤس کی وہ روایت جس میں الصباء کا سوال ابن عباس رہائیں: سے ہے---اس روایت پر کبار علماء کا کلام پایا جا تا ہے۔

چنانچہ صاحب الجو ہرالنقی نے مندرجہ ذیل عبارت میں اس پر بحث کی ہے۔ فرماتے ہیں کہ صاحب "استذکار" نے 🛴 یہ بات درج کی ہے کہ اس روایت میں وہم راوی ہے اور اس میں انتساب غلط ہے۔ اور بعض کی طرف سے یہ بات کمی گئی ہے کہ ابن عباس رضائشہ کے موانی میں ابوالسباء غير معروف شخص ہے۔ اور طاؤس کہتا ہے کہ ابو الصهباء ابن عباس کا مولی ہے اور اس نے اس مسئلہ میں ابن عباس مغانشہ سے سوال کیا۔ یہ بات صحیح نمیں اس لیے کہ ابن عباس سے ثقات راوی اس کے خلاف ذکر کرتے ہیں۔ اور بالفرض یہ بات جو طاؤس نے ابن عباس سے نقل کی ہے اگر صحیح ہوتب بھی ان کا قول قابل حجت نہیں ہے۔ ان لوگوں پر جو مرتبے میں ان سے برے اور علم میں زیادہ ېس وه حضرات په ېن: عمر' عثان' علی' این مسعود اور ابن عمررضي الله تعالی عنهم-

...وذكر صاحب الاستذكار ان هـذه الروايه وهـم وغـلـط- لـم يعرج عليها احد من العلماء- وقد قيل ابوالصهباء لا يعرف في موالي ابن عباس وطاوس يقول ان ابوالصهباء مولاه ساله عن ذالك ولا يصح ذالك عن ابن عباس لروايه الثقات عنه خلافه- ولو صح عنه ماكان قوله حجه على من هو من الصحابه اجل واعلم منه وهم عمر و عثمان و على و ابن مسعود وابن عمر رضي الله تعالى عنهم وغيرهم- (الجوبر النقى لعلى بن عثان المارديني ص ۳۳۸-۳۳۷ ج ۲، تحت باب من حملْ الثلاث واحدة) مخضریہ ہے کہ ان اکابر حضرات کے قول کو ترجیح ہوگی اور ان کے قول کو مقدم رکھا جائے گا۔

# ایکانکشاف

اور الفاضل زاہد بن الحن الكوثرى رحمته الله عليه نے اپنے رساله "الاشقاق على احكام الطلاق" میں مزید ایک عجیب بات كا انكشاف كیا ہے كه

...قال الحسين بن على الكرابيسى "فى ادب القضاء" احبرنا على بن عبدالله (وهوابن المديني) عن عبدالرزاق عن معمر عن ابن طاوس عن طاوس انه قال من حدثك عن طاوس انه كان يروى طلاق الثلاث واحده كذبه-

دو سرے مقام میں بھی بیہ ذکر کیا ہے کہ

٠٠٠ ابن طاوس (عبدالله) راوى هذا الحبر عن ابيه كذب من نسب الى والده ان الثلاث واحده-

(الاشفاق على احكام الطلاق ص٣٩، وص٥٥، طبع كراجي) فاضل الكوثري كي ان جروو عبارات كا حاصل بيه ہے كه

... "طاؤس کے فرزند (عبداللہ) اپنے مخاطب کو کہتے ہیں کہ جس شخص فی سے کے وہ تین طلاق کو کے کچھے میرے والد (طاؤس) سے بیہ بات نقل کی ہے کہ وہ تین طلاق کو ایک طلاق قرار دیتے تھے تو اس نے جھوٹ کما ہے اور غلط انتساب کیا ہے۔

گویا کہ خبرہدا کے راوی نے اس کے انتساب کی تغلیط کر دی کہ طاؤس اس بات کے قائل نہ تھے، بلکہ وہ تینوں کو تین طلاق ہی کتے تھے۔

یہ چیز نمایت قابل غور ہے کیونکہ اس طریقہ سے تو طاؤس کی ان مرویات کی

بحث ہی ختم ہو جاتی ہے اور اس کی حاجت ہی نہیں رہتی۔

## روايات ركانه يربحث

جناب عبداللہ بن عباس رضافتہ، کی مرویات میں سے ایک وہ مرفوع روایت بھی ہے جہ حدیث رکانہ سے تعبیر کیا جاتا ہے اور اس روایت کا حاصل ہے ہے کہ ابن عباس رضافتہ، کہتے ہیں کہ ایک محض رکانہ بن عبد بزید نے جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے عمد میں اپنی یوی کو طلاق دے دی۔ پھروہ اپناس فعل پر نادم اور متاسف ہوا۔ اس کے بعد رکانہ نے جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کی کہ میں نے اپنی زوجہ کو تین طلاق دے دی ہیں تو آلہ و سلم کی آخراب صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے آنجاب صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے رکانہ سے حلف کے ساتھ استفسار فرمایا کہ تو آلہ اس کے ایک طلاق کے ایک طلاق دے ساتھ کیا ارادہ کیا تھا؟ تو رکانہ نے عرض کیا کہ میں نے ایک طلاق کا ارادہ کیا تھا۔ تو اس وقت جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے اسے نکاح جدید کے ساتھ رجوع کرنے کی اجازت دے دی۔

اس روایت کی روشنی میں بعض لوگ بید مسئلہ تجویز کرتے ہیں کہ اگر کوئی مخص اپنی زوجہ کو یکبارگ تین طلاق وے دے تو وہ نکاح جدید کے ساتھ رجوع کر سکتا ہے۔ (تحلیل کی ضرورت نہیں)

## الجواب

ر کانہ کی روایت کے متعلق علاء نے متعدد جوابات ذکر کیے ہیں ان میں سے امام النواوی کا کلام جو انہوں نے اس روایت پر کیا ہے، وہ پہلے پیش کیا جا تا ہے۔ اس عبارت کامفہوم یہ ہے کہ رکانہ کی روایت جس میں اس نے تین طلاق دے دی تھیں اور پھراس نے اس کو ایک طلاق بنایا- مخالفین نے اپنی تائید میں یہ روایت بیش کی ہے۔ لیکن یہ روایت ضعیف ہے اور مجمول لوگوں سے منقول ہے۔۔۔ اس میں صحح بات سے جو ہم نے قبل ازیں ذکر بھی کی ہے کہ رکانہ نے اپنی زوجہ کو "البتته" کے لفظ کے ساتھ طلاق دی تھی۔ البته كالفظ ايك طلاق اورتين طلاق دونوں معانی کے لیے محتمل ہے۔۔۔ تواس ضعیف روایت کے راوی نے اعتقاد کیا کہ لفظ "ابتنه" تین طلاق کا مقتضی ہے۔ چنانچہ اس نے بالمعنی روایت کرتے ہوئے می سمجھااور اس میں غلطی کی۔

... واما الراويه التي رواها المخالفون ان ركانه طلق ثلاثا فجعلها واحده فراويه ضعيفه عن قوم مجهولين وانما الصحيح منها ما قدمناه انه طلقها البته ولفظ البته محتمل للواحده وللثلاث ولعل صاحب هذه الروايه الضعيفه اعتقد ان لفظ البته يقتضي الثلاث فرواه بالمعنى الذي فهمه وغلط في ذالك- (الواوي شرح ملم شریف ص ۲۷۸، ج اول، تحت روایت مذکوره باب طلاق الثلاث، طبع نور محمدی، دیلی)

مطلب میہ ہے کہ رکانہ نے تین طلاق نہیں دی تھیں بلکہ البتنہ کے لفظ سے طلاق دی اور ایک طلاق کا ارادہ کیا۔

O

جس طرح امام النواوی رحمتہ اللہ علیہ نے روایت (رکانہ والی) پر کلام کیا ہے اسی طرح صاحب فتح القدیر ابن ہمام رحمتہ اللہ علیہ اور دیگر علائے کبار نے بھی اس پر نفذ کیا ہے اور دیگر روایات کی روشن میں انہوں نے روایت کی عمدہ تشریح کر دی ہے جس سے اصل واقعہ کی حقیقت سامنے آ جاتی ہے اور اس کا صحیح موقعہ و محل

#### واضح ہو جاتا ہے۔ چنانچہ فتح القدير ميں ہے كہ

...واما حديث ركانه فمنكر والاصح ما رواه ابوداود والترمذي و ابن ماجه ان ركانه طلق زوجته البته فحلفه رسول الله صلى الله عليه وسلم انه ما اراد الا واحده فردها اليه- فطلقها الثانيه في زمن عمر رضى الله عنه الثالثه في زمن عثمان رضى الله عنه-قال ابوداود وهذا اصح-

(I) فتح القدير شرح بدايه ص٣٦ ج٣٠ تحت بحث بذا-

(۲) تفیر مظری ص ۲۸۰-۲۸۱، ج۱ تحت بحث الطلاق مرتان با-ابوداود شریف میں ہے کہ

... عن نافع بن عجير بن عبديزيد بن ركانه ان ركانه بن عبد يزيد طلق امراته سهيمه البته فا حبر النبى صلى الله عليه وسلم بذالك وقال والله ما اردت الا واحده فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما اردت الا واحده فقال ركانه والله ما اردت الا واحده فردها اليه رسول الله صلى عليه وسلم - فطلقها الثانيه في زمان عمر والثالثه في زمان عمر والثالثه في

(ابوداؤد شریف ص۷۰۰ ج۱ باب نی ابتته طبع مجتبائی دہلی) اس روایت سے ماقبل ص۲۰۳ ج اول پر نافع بن عجیر کی روایت مذا کو ابوداؤد رحمتہ اللہ علیہ نے کہا ہے کہ

اس کا مطلب سے ہے کہ رکانہ والی روایت (معروف روایات کے مقابلہ کی بنا پر) منکر کے درجہ میں ہے اور اس واقعہ میں زیادہ صحیح وہ روایت ہے جے محدث

...حدیث نافع اصح لانهم ولد الرجل واهله اعلم به ان رکانه انما طلق انما طلق امراته البته فجعلها النبي صلى الله عليه وسلم واحده - ابوداؤد اور الم ترمذي اور ابن ماجه نف فركيا ب-

(ابوداؤد شریف ص ۲۰۰۳ مل باب بقیہ سے المرابع بعد التعلیقات اللاث طبع مجتبائی دبلی)

وہ یہ ہے کہ رکانہ نے اپنی زوجہ کو لفظ "ابتتہ" کے ساتھ طلاق دی اور جناب
نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی خدمت اقدس میں اپنے اس فعل کی اطلاع کی)
تو جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے رکانہ کو حلف دے کر دریافت فرمایا
کہ اس لفظ "ابتتہ" ہے تیرا ارادہ کیا تھا؟؟ تو اس نے جواب میں حلف کے ساتھ کہا اللہ کہ میں نے اس می صرف ایک طلاق کا ارادہ کیا تھا تو اس پر جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اس کی زوجہ کو اس کی طرف لوٹا دیا۔ (یہ عمد نبوی کا واقعہ تھا)
اس کے بعد رکانہ نے عمد عمر من الحظی میں اس کو طلاق ٹانیہ دی اور پھر عمد عثمان من الحقہ میں رکانہ نے تیری طلاق دی۔

محدث ابوداؤد كتے میں كه بير بات زيادہ صحح ب-

## تشريح

حاصل مقصد بیہ ہے کہ محدث ابوداؤد کی تقریح کے مطابق رکانہ نے اپنی نوجہ کو "ابنته" کے لفظ کے ساتھ طلاق دی تھی جیسا کہ رکانہ کے فاندان کے لوگ بیان کرتے ہیں اور گھروالے بہ نبست دو سرول کے اصل واقعہ کے ساتھ زیادہ واقف ہوتے ہیں۔ پھراس کے بعد "ابنته" کے اس لفظ کو بعض رواۃ نے ثلاث کا "ہم معنی" و "ہم مفہوم" قرار دے کرلفظ "ملاث" سے تعبیر کردیا۔ رکانہ نے طلاق ثلاث نہیں دی تھی۔

خلاصہ میہ ہے کہ واقعہ رکانہ کے ساتھ بعض لوگوں کا استدلال کرنا اور اپنے مدعا کے لیے دلیل بنانا صحیح نہیں ہے۔

کیونکہ اصل واقعہ میں تین طلاق کا وقوع ہی نہیں ہے بلکہ لفظ "البتنہ" کمہ کر

أيك طلاق كاقصد كيا كيا تھا۔

فلمذا اس روایت کو طلاق ثلاثہ مجموعاً کے جواز و نفاذ کے لیے استدلال بنانا اور طلاق ثلاث کے بعد رجوع کر لینے کا حق اس کو دینے پر دلیل کرنا بالکل صبح نہیں ہے اور بے محل اور بے موقعہ ہے۔

# ابن حجرٌ کی تحقیق

حافظ این حجر عسقلانی ؓ اپنی مشہور تھنیف '' تلخیص الحبیر ص ۲۱۳ ج ۳ کتاب الطلاق میں روایت ہذا البتنہ'' کے الفاظ سے ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ

اس عبارت کا مفہوم ہیہ ہے کہ بعض علاء کہتے ہیں کہ یہ روایت رکانہ کے مندات میں سے ہاور بعض کاخیال ہے کہ یہ روایت رکانہ سے مرسل ہے۔ ابوداؤد این حبان اور الحاکم نے اسے صحح قرار دیا ہے۔ اور المام بخاری " نے اس روایت کے متن میں اضطراب کی وجہ سے اس روایت کو معلول کما ہے جبکہ علامہ ابن عبدالبر نے کما کہ علاء نے اس روایت کو ضعیف قرار دیا ہے۔

... واختلفوا هل هو من مسند ركانه او مرسل عنه وصححه ابوداود وابن حبان والحاكم اعله البخارى بالاضطراب- وقال ابن عبدالبر في التمهيد ضعفوه...الخ-

## حاصل كلام

یہ ہے کہ روایت رکانہ پر علائے کبار نے جو کلام کر دیا ہے، اسے باحوالہ ہم نے پیش کیا ہے کہ بقول محدثین ضعیف ہے، مجمول رواۃ سے مروی ہے، منکر ہے، باعتبار متن کے معلول ہے وغیرہ- تو الى روايت كو اثبات مرعاك ليے وليل بنانا ورست نہيں ہے اور اگر اس نفته و جرح سے صرف نظر كرلى جائے، تب بھى اس سے استدلال ٹھيك نہيں ---وجه يہ ہے كه صاحب واقعه نے "طلاق ثلاث" كے الفاظ كے ساتھ طلاق نہيں دى (البتہ) كے لفظ كے ساتھ طلاق كا ارادہ كيا تھا۔

اب اس چیز کو تین طلاقوں کو ایک قرار دینے پر حجت و دلیل بنانا کسی صورت میں درست نہیں۔ یہ تو ان دوستوں کی غلط فنمی ہی کہی جاسکتی ہے۔

## حضرت عمر رضافتنه برالزام

بعض لوگوں نے طلاق ٹلاشہ کے مسئلہ میں حضرت عمر وہ النی پر بیہ طعن قائم کیا ہے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے عمد میں پھر صدیق اکبر وہ النی کی عمد خلافت میں اور ابتدا عمد فاروق وہ النی میں طلاق ٹلاشہ کو ایک طلاق شار کیا جاتا تھا مگر حضرت عمر وہ النی نے اپنی رائے سے اور اپنی سیاست جمانے کے لیے تین طلاقوں کو تین طلاقوں ہونای قرار وے دیا۔

اس اعتراض کے رفع کرنے کے لیے ذیل میں کلام کیا جاتا ہے جس سے بیہ طعن زائل ہو جائے گااور مسئلہ کی اصل حقیقت واضح ہو جائے گی۔

## الجواب

اصل بات رہے کہ طلاق کے معاملہ میں شرعی احکام کی رو سے تاخیراور ترک عجلت کا حکم ہے۔

لین حتی المقدور بلا ضرورت ایقاع طلاق کی طرف اقدام ہر گزنہ کیا جائے۔ حضرت عمر مخالتی، کے دور میں لوگوں نے طلاق دینے کے معاملہ میں عجلت سے کام لیا اور تین طلاقیں بیک دفت اور ایک کلمہ کے ساتھ دینے لگے۔ حالانکہ شریعت کی طرف سے اگر مجور اطلاق دینا پڑے تو الگ الگ طهر میں ایک ایک طلاق دینے کا تھم ہے۔ بعنی تین طلاقیں مکبارگ دینے کا کوئی جواز نہیں لیکن اگر کوئی ہخص غلطی سے ایساکر گزرے تو تین طلاقیں ہی واقع ہو جاتی ہیں۔

حفرت عمر من الله من اپنو دور خلافت میں جب لوگوں کو اس مسله میں عجلت اختیار کرتے دیکھا تو آنموصوف نے لوگوں کی ایک جماعت کو خطاب کرتے ہوئے مسئلہ بداکی وضاحت فرمائی۔

اس دوران کبار صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی ایسی جماعت موجود تھی جو جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم کے عمد کے گزشتہ واقعات سے اچھی طرح باخبر تھے۔ ان کی موجودگی میں سے تھم جاری کیا گیا اور حاضرین میں سے کسی شخص نے معضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے اس فرمان کے خلاف کوئی انکار نہیں کیا اور کسی صاحب نے جواب میں مرافعت نہیں گی۔

یہ صورت حال اس بات کی بہت بڑی دلیل ہے کہ اس سے قبل مسئلہ ہذا کی جو صورت تھی' وہ منسوخ اور متروک ہو چکی تھی- (اور وجہ ننخ ان پر ظاہر ہو گئی تھی)

#### (۱) ای چیز کو امام اللحاوی ؓ نے بہ عبارت ذیل درج کیا ہے:

... فخاطب عمر رضى الله عنه بذالك الناس جميعا وفيهم اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم و رضى عنهم الذين قدعلموا ما تقدم من ذالك في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم ينكر عليه منهم منكر ولم يدفعه دافع فكان ذالك اكبر الحجه في نسخ ما تقدم من ذالك ...

(شرح معانی الآثار للمحادی مس ۳۳ ج۳ تحت باب العلقات الثلاثه دفعت) (۲) ما قبل میں اس مسئلہ پر امام طحاوی رحمتہ الله علیه کا ایک حوالہ درج کیا ہے۔ اب اس کے بعد ابن حجر عسقلانی کا فتح الباری سے ایک عمدہ بیان تائید آپیش کیا جا تا

ے-

این حجر رحمتہ اللہ علیہ فراتے ہیں کہ تحریم متعہ کے مسئلہ اور ایقاع الثلاث افی الطلاق کے مسئلہ پر حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عمد خلافت میں اجماع منعقد ہوا تھا اور اس کے بعد میں ان دونوں مسائل پر کسی ایک مخص نے بھی مخالفت نہیں کی تھی۔

یہ چیزاس بات پر دلیل ہے کہ ان مسائل میں وجود ناتخ کے پائے جانے کی بنا پر صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کا اجماع و اتفاق ہوا تھا۔ اگرچہ بیہ بات قبل ازیں بعض حضرات سے تخفی تھی، حتیٰ کہ حضرت عمر دخیاتی، کے عمد میں آکر تمام حضرات پر بیہ بات واضح ہوگئ۔

پس اس اجماع کے بعد جو مخالفت کرنے والا ہے، وہ اس کو گرا دیتے والا ہوگا۔

(قاعدہ یہ ہے کہ) جمہور علاء کے نزدیک مسئلہ پر انفاق کر لینے کے بعد اختلاف کھڑا کرنے کا اعتبار نہیں کیا جاتا۔ (واللہ اعلم)

... فالراجح في الموضعين تحريم المتعه وايقاع الشلاث للاحماع الذي انعقد في عهد عمر على ذالك ولا يحفظ ان احدا في عهد عمر روائي، خالفه في واحده منهما وقدول احماعهم على وجودنا سخوان كان خفي عن بعضهم قبل ذالك حتى ظهر لجميعهم في عهد عمر روائي، فالمحالف بعد هذا الاحماع منا بذله والحمهور على عدم اعتبار من احدث الاحتلاف بعد الاتفاق والله اعلم -

- (۱) فتح الباري لابن مجر عسقلاني م ٢٩٩ ج٩٠ تحت من جوز الطلاق الثلاث-
  - (٢) بذل الجمود شرح الي داؤد ص ٩٣ ج٣ ضخ في الراجعته بعد... الخ-

(نوٹ) ابن حجرالعسقلانی نے مسئلہ ہذا میں فتح الباری کے اس مقام میں برے مفصل جوابات درج کیے ہیں اہلِ علم رجوع فرما سکتے ہیں۔

#### تائيد

(۳) جس طرح سابق حوالہ جات میں یہ بات ندکور ہے کہ عمد فاروقی میں ایقاع الثلاث (فی الطلاق) کے مسئلہ میں صحابہ کرام کا اجماع ہوگیا تھا اور وہ ناتخ کے یائے جانے کی بنا پر ہوا۔

اس مضمون کو ابن ہمام نے اپنی تصنیف فتح القدیر میں اور ملاعلی القاری نے مرقات شرح مشکوۃ میں ورج کیا ہے۔ اس مرقات شرح مشکوۃ میں ورج کیا ہے۔ اس بنا پر اہلِ علم کے لیے صرف حوالہ پیش کیا جاتا ہے:

- (۱) (فتح القدير شرح الهدايد لاين جهام ص ٢٥ ج٣ تحت بحث بذا (طلاق البدعة) طبع مصر (معه العناليه)
- (۲) ومرقات شرح مشكوة ملا على القارى ص۲۹۴ ، ج۴ طبع ملتان تحت روايت اين عباس از موطا مالك ، باب الحلع والطلاق والفصل الثالث)

## مزيد تائيه

(۳) جناب قاضی ثناء الله صاحب پانی پی ؓ نے تفییر مظمری میں یمی بیان ورج کیا ہے۔ عبارت ملاحظہ فرمائیں:

عبارت ہذا کا مفہوم ہیہ ہے کہ ابن عباس کی روایت جو ندکور ہے، اس میں اس چیز پر دلالت پائی جاتی ہے کہ بیہ روایت منسوخ ہے۔ جماعت صحابہ کی موجودگی میں حضرت عمر من الشین کا طلاق ثلاث کا امضاء و

... وما ذكر من حديث ابن عباس رقاقي فيه دلاله على ان الحديث منسوخ فان امضاء عمر الثلاث بمحضر من الصحابه وتقرر الامر على

نفاذ کرنا اور اس امر کا تقرر ہو جانا ہے بات دلالت کرتی ہے کہ ان کے نزدیک ناسخ کا جوت موجود تھا۔ اگرچہ ہے بات قبل ازیں عمد صدیق میں مخفی تھی، اور پھرابن عباس رضافتہ، کے فتویٰ کا پی روایت کے خلاف پایا جانا صحیح طریقہ سے ثابت ہو چکاہے۔ (پس ان امور کے پیش نظر واضح ہوگیا کہ ان حضرات کے سامنے ثبوت ننج موجود تھا)

ذالكئيدل على ثبوت الناسخ عندهم وان كان قد خفى ذالك قبله فى خلافه ابى بكر- وقد صح فتوى ابن عباس على خلاف ما رواه... الخ (تغير العلرى م ٢٧٩٠) ج١٠ تحت الآية الطلاق مرآن ٤٠٠)

(۵) اور اہل علم کی تسلی کے لیے بیہ بات ذکر کر دینا مفید ہے کہ صبیح مسلم شریف کے حواثق میں علامہ ابوالحن سند ھی رحمتہ اللہ علیہ نے اس مسئلہ پر (کہ صحابہ کرام کو وجود ناسخ معلوم ہوگیا تھا) نفیس پیرا یہ میں بحث کی ہے۔

مئلہ بدا کے شائق مقام ذیل کی طرف رجوع کر سکتے ہیں۔

(الحاشيه لابي الحن السندهى على مسلم ص ٥٦٠-٥٥ كتاب الطلاق مطبوعه ملتان طبع قديم) خلاصه بحث بيه ہے كه

حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے طلاق ثلاث کے نفاذ کا تھم دیا تو وہ کوئی تفرد نہیں تھا اور نہ ہی وہ کوئی ساس حکمرانی تھی' نہ وہ تھم بدعت تھا اور نہ ہی قضاء نبوی کے خلاف تھا۔

وجديه ہے كه:

کسی صحابی نے (این عباس مِنْ اللہ: سمیت) اس تھم کے خلاف آواز نہیں اٹھائی اور کسی نے انکار نہیں کیا۔

بلکہ سب اس پر رضامند ہوگئے، بس میں بات حق ہے کیونکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنم حق کے خلاف کسی چیز پر خاموش نہیں ہوتے اور ناحق بات پر اجماع نہیں کرتے اور ان کا فعل حجت شرعی ہے۔

# مغيره بن شعبه رهايش برالزام كادفاع

مخالفین صحابہ کی طرف سے مشہور صحابی حضرت مغیرہ بن شعبہ رہنا تھی، پر بیہ طعن قائم کیا جاتا ہے کہ وہ زنا کے مرتکب ہوئے تھے اور ان کے اس فعل پر گواہوں نے گواہوں دی تھی۔

لیکن حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے ایک آخری گواہ کے حق میں دعا مانگی اور ایک طریقہ سے اس کو تلقین بھی کی تاکہ اس کی شمادت ناکھل پائی جائے۔ اس ذریعہ سے انہوں نے حضرت مغیرہ بن شعبہ رضافتہ، کو حد زنا لگنے سے بچا

ليا-

گویا کہ مخالفین محابہ کی طرف سے دونوں محابہ کرام رضی اللہ عنما پر طعن قائم کیا گیا ہے۔ معنرت مغیرہ کو بدکاری کی تہمت کے ساتھ مطعون کیا اور حضرت عمر وخالفہ کو شرعی حد رائیگال کرنے میں ملوث کیا گیا۔

## الجواب

اس سلسلہ میں چند چیزیں قابل وضاحت ہیں، ان کو ایک ترتیب سے پیش کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد اس الزام کاجواب تمام ہوگا۔

ا یک بات تو یہ ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالی عند کے متعلق بد

واقعہ مختلف روایات میں پایا جاتا ہے جن کے اسانید پر محدثانہ طریق پر کلام کرنے کے بہت سے مواقع موجود ہیں اور اس کی تفصیلات میں جانا آیک طویل بحث کا موجب ہے۔

بالفرض روایات کے اساد پر نفذ اختیار کرنے سے صرف نظر کرتے ہوئے اگر اس واقعہ کو کسی درجہ میں نشلیم کر بھی لیا جائے تو اس امر کو دیکھنا ہوگا کہ یہ واقعہ کن حالات میں پیش آیا اور اس کا پس منظر کیا تھا؟

مور خین لکھتے ہیں کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ رخی فیز، جس دوران حاکم بھرہ متعین تھ، وہاں بعض لوگ ان کے خلاف تھے ان میں ابو بکرۃ آنموصوف کی مخالفت میں پیش پیش تھے۔

بعوّل بعض مورخین مثلاً الطبری والبلاذری کے، مخالفین نے مناقشہ اور مخاصمت کی بنا پر آنموصوف پر بدکاری کا الزام لگا دیا۔

اور پھران مخالفین نے حضرت مغیرہ بن شعبہ رہناتیٰ: کے خلاف حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس شہاد تیں دیں جو اپنی جگہ پر اس الزام کے ثبوت میں ناکمل تھیں- اس وجہ سے آنموصوف رہاتیٰ: پر جرم ٹابت نہ ہوسکا اور الزام لگانے والوں پر حد قذف لگائی گئی-

یہ طریقہ شری قواعد کے موافق سرانجام پایا اس کو حیلہ بازی پر محمول کرنا اور جانبداری قرار دینا سرا سرناانصافی ہے۔

نیز مخالفین محابہ حضرت عمر رضی الله تعالی عنه پر شوامد کو تلقین کرنے کا طعن بھی تجویز کرتے ہیں جو سراسر فلط ہے اور یہ طعن رواۃ کی طرف سے روایات میں ادراج کلمات کی بنا پر تیار کیا گیا ہے۔ فلمذا یہ طعن حضرت عمر مخالطہ، پر بہتان صریح

چنانچه شاه عبدالعزیز رحمته الله علیه فرماتے ہیں که

...وتلقين شاهدافتراءمحض وبهتان صريح است-

اور دو سرے مقام پر تحریر کرتے ہیں کہ

... وآنچ گفته اند که عمر وی اثنی این کلم گفت (اری وجه رجل لا یفضح الله به رجلا من

ر المسلمين) غلط مريح وافتراء فتيح بر

عمر مغالثير، است -

مطلب بیہ ہے کہ راویوں کی طرف سے روایت میں ایسے کلمات درج کردیئے گئے ہیں جو حضرت عمر جائٹی، پر بالکل افتراء کے درجہ میں ہیں۔

(تحند اثنا عشریہ ص ۴۹۷ تحت طعن ششم مطاعن فاروتی، طبع سمیل اکیڈی لاہور) اس چیز بر قریند میہ ہے کہ میہ واقعہ حضرت عمر رضی اللّد تعالی عنه کی عدالت

میں جب پیش ہوا تو اس وقت وہاں حضرت علی المرتضلی من اللہ کے علاوہ متعدد کبار صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم موجود تھے اور کسی امرناحق پر انکار کرنا اور جمار اس بر کمیر کرنا ان حضرات کا شیوہ تھا بھروہ کس طور پر اس معالمہ میں خاموش رہے اور

سکوت اختیار کیے رکھا؟؟ اور ناحق بات کو رد نہیں کیا؟؟ یمال سے معلوم ہوا کہ اس موقعہ پر کوئی خلاف شرع یا خلاف حق بات سامنے نہیں آئی اور نہ ہی کوئی قابل اعتراض چیزیائی گئی۔

#### ايك توجيه

اور بعض علماء نے اس واقعہ کے متعلق مندرجہ ذیل توجیہ ذکر کی ہے۔ چنانچہ حافظ این حجر العسقلانی نے اپنی تالیف '' تلخیص الحیر'' میں البلاذری کے حوالہ سے تحریر کیا ہے کہ

... وافاد البلاذرى: ان المراه لينى البلاذرى كمت بي كه وه عورت المتى رمى بها: ام جميل بنت جم كم متعلق حفرت مغيره بن شعبه پر محمد بن الافقم الهلاليه الزام نگايا كيه اس كانام ام جميل بنت مجن وقيل ان المعيره كان تزوج بها الهلاليه تقااور كما كيام كه اس عورت ك

سرا- وكان عمر لا يحيزنكاح السز ويوجب الحد على فاعله- فلهذا سكت المغيره وهذا لم اره منقولا باسناد وان صح كان عذرا حسنا لهذا الصحابي-

ساتھ حضرت مغیرہ بن شعبہ رہی تھی، نے پوشیدہ نکاح کیا ہوا تھا اور حضرت عمررضی اللہ تعالی عنہ پوشیدہ نکاح کو جائز قرار نمیں دیتے تھے اور ایسا کرنے والے کو سزا دیتے تھے، اس وجہ سے حضرت مغیرہ رہی تھی، اس بات کے اظہار سے خاموش رہے اور پوشیدہ نکاح کو ظاہر نمیں کیا۔

- (١) تلخيص الحير لابن حجرص ٩٣ ج٣ تحت كتاب حد القذف-
- (۲) فيض البارى على صحيح البوارى از حفرت مولانا سيّد انور شاه صاحب تشميري مسمه ١٠٨٠٠ جسه، باب شهادة القاذف، قوله جلد عمر مع النيني ابا بكرة... الخ-

مختصریہ ہے کہ مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالی عنہ کے واقعہ کو غیر صحاح کے بعض مولفین نے ذکر کیا ہے لیکن حسب عادت مور خین نے زیادہ تفصیلات ذکر کر دی ہیں، پھررواۃ کے باہم بیانات یمال بہت کچھ مختلف پائے جاتے ہیں۔

ان پر اعتماد کر کے ایک مشہور صحابی (جو حدیدبیہ کے شامل ہونے والوں میں سے ہیں) کو مطعون قرار دینا درست نہیں۔

#### درایت کے اعتبار سے

اس مسکلہ میں درایت کے اعتبار سے بھی نظر کرنے کی ضرورت ہے وہ اس حک حفرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالی عنه کا اسلام میں ایک اہم مقام و مرتبہ ہے۔ آنموصوف من شعبہ عام الحندق ۵ ہجری میں مشرف بد اسلام ہوئے اور بعدہ صلح صدیبیہ کے موقعہ پر حاضرتھے۔

چنانچہ جب ذوالقعد ۲ جری میں صلح حدیبیہ کے موقعہ پر کفار کی طرف سے عوق بن مسعود الل اسلام سے گفتگو کرنے کے لیے جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلمہ وسلم کی خدمت میں پیش ہوا تو اس موقعہ پر باہمی گفتگو کے دوران جناب مغیرہ بن شعبہ رضافتہ و صلم کی حیثیت سے آنجناب صلی اللہ علیہ و آلمہ وسلم کی جناب میں خود پنے ہوئے تکوار سے مسلح کھڑے تھے۔

عروة بن مسعود اپنی گفتگو کے دوران جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ریش مبارک کی طرف ہاتھ بڑھا تھا۔ جناب مغیرہ بن شعبہ وہلاتی، نے اپنی تلوار کی ریش مبارک کے ہوئے کہا کہ اپنے ہاتھ کو جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ریش مبارک سے دور رکھ۔ اس پر عروة بن مسعود نے سراٹھا کر بوچھا کہ یہ کون شخص ہے؟؟ تو حاضرین نے کہا کہ یہ مغیرہ بن شعبہ وہلاتی، بی سے۔۔الخ۔

اى واقع كو الم بخارى رحمته الله عليه في بر عبارت ذيل تحرير كيا به ... و جعل (عروه بن مسعود) يكلم النبى صلى الله عليه وسلم فكلما كلمه اخذ بلحيته والمغيره بن شعبه قائم على راس النبى صلى الله عليه وسلم ومعه السيف وعليه المغفر- فكلما اهوى عروه بيده الى لحيه النبى صلى الله عليه وسلم ضرب يده بنعل السيف وقال احريدك عن لحيه رسول الله صلى الله عليه وسلم - فرفع راسه فقال من هذا؟ قالوا المغيره بن عليه وسلم - فرفع راسه فقال من هذا؟ قالوا المغيره بن الشروط،

لعنی اللہ تعالی نے اینے پیفمبر اور

مومنین پر سکینہ نازل فرمائی اور ان کے لیے

کلمہ تقویٰ لازم کر دیا اور وہ اس کلمہ کے

باب الشروط في الجهاد والمسالحه مع الل الحرب، طبع ديلي)

مقصد یہ ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ رض اللہ اسلم بدیبیہ کے حاضرین میں یقینا شال تعد اور الل حدیبیہ کے حق میں اللہ تعالی نے اپنے کلام مجید میں بست سے فضائل اور محامد ذکر کیے ہیں۔

مثلاً ارشاد باری تعالی ہے کہ

... فانزل الله سكينته على رسوله وعلى المومنين والزمهم كلمه التقوى وكانوا احق بهاو اهلها وكان الله

بكل شي عليما- (ڀ٢٦٬ الفتح)

زیاده الل اور حقدار تھے اور الله تعالی ہر ایک چیز کو جانتے ہیں۔

فلد احضرت مغیرہ بن شعبہ رہ اللہ بھی ان فضائل میں شامل اور محامد کے حامل ہیں اللہ اور محامد کے حامل ہیں اور سے چیز اس بات کے شواہد میں سے ہے کہ مغیرہ بن شعبہ رہ اللہ بی کا کردار صحیح تھا فلط نہیں تھا اور مطاعن کی جو چیزیں ان کی طرف منسوب کی جاتی ہیں، ان کا انتساب بے جاہے اور وہ ان کے شایانِ شان نہیں ہیں۔

علاوہ اذیں خلفائے راشدین رضی اللہ عنم کے ادوارِ خلافت میں ان کو مناصب ویے جاتے رہے اور حضرت عمر فاروق رہی لیے نقاد، عادل اور منصف خلیفہ کے دورِ خلافت میں بھی ان کو ولایت و امارت کا مرتبہ دیا جاتا رہا جیسا کہ ان کے تراجم میں ذکور ہے اور ذکورہ الزام (جو صحیح ثابت نہ ہوا) کے بعد بھی حضرت عمر فاروق رہی تی جن ب والی اور حاکم قائم رکھا۔ یہ چیزیں بھی جناب مغیرہ بن فعرہ بن شعبہ رہی تی جا عمال صالحہ اور عمدہ اخلاق کے قرائن میں سے ہیں۔

اگر مغیرہ معنات کا کردار داغدار تھا تو عالی مناصب سے ان کو برطرف کیوں نہیں کر دیا گیا؟؟

پر حضرت عثمان رضی الله تعالی عند کے عمد ظافت میں آنموصوف بنالیہ،

امیرو حاکم کے مناصب پر قائم رہے۔

بعدہ حضرت علی المرتفئی رضی اللہ تعالی عنہ کے دورِ خلافت میں جناب مغیرہ بن شعبہ رضافیہ، کوفہ بر حاکم شے لیکن جنگ جمل و صفین میں ان باہمی تنازعات سے کنارہ کش ہوگئے تھے اور آنموصوف رضافیہ، نے فریقین میں سے کسی فریق کی جانب داری نہیں کی اور جمل و صفین میں حضہ نہیں لیا۔ بعد میں امیر معاویہ رضافیہ، کے دور میں کوفہ کے والی اور حاکم رہے۔

خلفائے راشدین کا مغیرہ بن شعبہ سے تعامل اور باعزت معاملہ اس بات کا قوی قرینہ ہے کہ آنموصوف صحیح کردار کے شخص تھے، غلط کار اور بدعمل ہرگز نہیں تھے۔

دیگریہ بات بھی اس چیز کا قرینہ ہے کہ روایت صدیث کے باب میں بہت سے صحابہ کرام رضی اللہ عنهم اور اکابر تابعین اپنے اپنے دور میں جناب مغیرہ بن شعبہ رضالتہ: سے حدیث نبوی نقل کرتے رہے ہیں، چنانچہ چند ایک کے اساء بطور مثال ذکر کیے جاتے ہیں:

المسور بن مخرمه رخى تنيز، ' ابو امامه البابلي رخى تنيز، ' قيس بن ابي حازم رضافتند، ' مسروق ابو وائل عروة بن الزبير عامر الشعى ابو ادريس الخولاني وغير بم-

فدکورہ بالا حضرات کا حضرت مغیرہ بن شعبہ رضافتہ، سے روایت حدیث لینے کا یہ معالمہ اس بات پر ولالت کر تا ہے کہ آنجناب رضافتہ، صحیح العل اور نیک کردار کے مالک تھے کیونکہ بداخلاق، بڑے کردار اور بڑے اعمال کے انسان سے دیٹی روایات نہیں لی جاتیں اور دین کے معالمہ میں بدعمل انسان پر ہرگز اعتاد نہیں کیا جاتا۔

نیز محدثین نے لکھا ہے کہ مغیرہ بن شعبہ رضافتہ، سے ایک سو چھتیں احادیث نبوی منقول ہیں- ان میں سے بارہ احادیث نبوی تو صرف محیحین (بخاری و مسلم) میں موجود ہیں-

یہ چیز بھی ان کی عدالت و ثقابت ہر دال ہے اور نیک کردار ہونے کا عمدہ

قرینہ ہے۔

مختصریہ ہے کہ

ان ندکورہ بالا قرائن و شواہر کی روشیٰ میں بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ رضائیہ، اپنے مقام میں صاحب کردار صاحب دیانت اور باو قار صحابی سخے۔ حضرت امیر معاویہ رضائیہ، کے دور میں کوفہ کی ولایت کے دوران ۱/۵۰ ہجری میں فوت ہوئے۔

جن لوگوں نے غیر ثابت شدہ واقعہ کے اعتبار سے ان پر بداعمالی کا طعن قائم کیا ہے اور ان کو بدنام کرنے کی سعی نامشکور کی ہے، وہ سرا سر غلط ہے اور وہ اس دور کے واقعات کے برخلاف ہونے کی بنا پر قابل رو ہے، کوئی ہوش مند اور صاحب رائے شخص اس کو باور نہیں کر سکتا۔

ناظرین کرام مندرجات بالا کے حوالہ کے لیے درج ذبل مقامات کی طرف رجوع کر سکتے ہیں:

- (۱) بخارى شريف جلد اقل ص ١٥٨ ٣٤٩ كتاب الشروط-
- ٣) سيراعلام النبلاء للذبي "، جلد فالث، تحت ترجمه مغيره بن شعبه وفاتفية، -
- (m) تهذيب الاساء للنوادي " ، جلد اقل ، تحت ترجمه مغيره بن شعبه رهي تنيد -
- (٣) البدايه والنهايه لابن كثيرٌ ، جلد ثامن، تحت ترجمه مغيره بن شعبه وطي تتمه ،
  - (۵) تاريخ الاسلام للذهبي "، جلد فاني، تحت ترجمه مغيره بن شعبه وفالفي: -

#### الحاق

جس طرح سابقہ اوراق میں حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالی عنہ کی صفائی کے طور پر چند معروضات پیش کیے ہیں، اسی طرح ایک دیگر مشہور صحابی جناب عمرو بن العاص رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق بھی چند گزارشات یہاں ذکر کی جاتی جناب عمرو بن العاص معلی کے حق میں بھی مخالفین لوگ کی قتم کے اعتراضات قبیج الفاظ کے ساتھ تحریر کرتے ہیں۔ ان کی طرف سے دفاع کے طور چند کلمات تحریر کیے جین قار کین کرام ان کو بغور ملاحظہ فرمائیں۔



# حضرت عمرو بن العاص ملية. اسلام كى نظر ول ميں

جناب نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے اکابر صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم میں سے جناب عمرو بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنه ایک اہم شخصیت اسلام کے عام اور فہم و فراست کے اعتبار سے باکمال زیرک بزرگ ہیں۔ فروغ اسلام میں ان کے عظیم کارنامے پائے جاتے ہیں۔

سطور ذیل میں جناب عمرو بن العاص رضی اللہ تعالی عنه کی زندگی کے حالات اور ملی خدمات بالانتصار ہم ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کرنا چاہتے ہیں۔

# بعض لوگ اکابر صحابه کرام کے خلاف

اپنے دیرینہ شیوہ کے تحت ان کی خامیوں اور کو تاہیوں کو ذکر کرتے ہوئے تنقیص شان میں کوشال رہتے ہیں اور خلاف واقعہ چیزوں کو ان کی طرف منسوب کر کے عوام الناس کو ان سے متعفر اور بد خلن کرنے کی سعی کرتے ہیں۔

چنانچہ اس سلسلہ میں مخالفین صحابہ نے حصرت عمرہ بن العاص معالیہ، کے متعلق بھی بہت کچھ غلط اور بے سروپا چیزیں نشر کرکے ان کے خلاف بد ظنی کھیلانے کی کوشش کی ہے۔

فلمذابه لوگ این عبارات مین آنمو صوف مان کار کو دغاباز، مکار اور فریب کار

وغيره جيے فتبيح الفاظ سے تعبير كرتے ہيں-

مخالفین صحابہ جناب عمرو بن العاص رضافتی کے خلاف جو کچھ ذکر کرتے ہیں، اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ

آنموصوف وخیافید الله و دولت کے حریص، طمع و لالج کے مریض تھے اور دجل و فریب کے عادی تھے اور مالی مفاد حاصل کرنے کی خاطر امیر معاویہ وخیافید کے حای ہوگئے تھے اور اپنی زندگی کے آخری ایام میں اس چیز پر ندامت اور اظہار افسوس کرتے تھے وغیرہ۔

... فیلنک المنه جداة فسی الامهامیة والیصیلوة - (۹۳/۹۳ جلد اول ٔ طبع ثانی از مولوی علی محمد شیعه و امیروین صاحب حکیم شیعه جھنگوی)

ندکورہ بالا حالات کے پیش نظر ہم ذیل میں جناب عمرہ بن العاص رضی اللہ تعالی عنہ کے ضروری احوال بالاجمال ذکر کرنا مناسب سیحصتے ہیں۔ ان پر نظر انصاف کرنے سے آنموصوف رضائیں، کا اسلام میں مقام و مرتبہ واضح ہوگا اور طاعنین کے عائد کردہ الزامات کا دفاع بھی بہتر طریق سے ہو سکے گا۔ (بعونہ تعالی)

## نام ونسب

اسم گرامی عمرو بن العاص بن وائل القریثی السمی ہے اور ان کی کنیت ابو عبداللہ اور بعض کے نزدیک ابو محمد بھی ہے۔ رضی اللہ تعالی عنہ اور ان کی والدہ کا نام النابغہ بنت حرملہ سیہ ہے۔

عمرہ بن العاص کے خاندان کو بنو سہم کہتے تھے اور دور جاہلیت میں یہ بڑا معزز اور باو قار خاندان سمجھا جا تا تھا اور مقدمات کے فیصلہ کرنا ان لوگوں کا منصب تھا۔

# قبل ازاسلام ان کاکردار

عمرو بن العاص جب تك اسلام نهيل لائك اسلام كى مخالفت اور عداوت ميل

پیش پیش رہتے تھے۔

اسلام کے ابتدائی دور میں جب اہل مکہ کی مخالفت زوروں پر بھی اس وقت جناب نبی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی ہدایت کے مطابق چند مسلمانوں کا ایک قافلہ ہجرت کرکے حبشہ میں النجاشی کے ہاں گیا تھا۔

اس قافلہ کے سرگروہ عمرو بن امیہ الغمری و النظیٰ اور جعفر بن ابی طالب و النظیٰ استے۔ یہ لوگ حبشہ میں چند ایام کے لیے مقیم ہوئے تو اس دوران قریش مکہ کی طرف سے ایک وفد عمرو بن العاص کی سربراہی میں شاہ حبشہ النجاشی کے پاس اس مقصد کے لیے پنچا کہ مسلمانوں کے اس قافلہ کہ حبشہ سے نکال دیا جائے اور انہیں ان کے سیرد کر دیا جائے۔

چنانچہ اس کام کے لیے عمرو بن العاص جو سرگرم رکن تھے۔ انہوں نے التجاثی کے پاس پہنچ کر حبشہ سے مسلمانوں کے اخراج کی پوری سعی کی اور ساتھ ہی شاہ حبش کی خدمت میں رنگے ہوئے چڑے کے چند تحائف پیش کیے اور اس خواہش کا اظہار کیا کہ مسلمانوں کو یمال پناہ نہ دی جائے اور ان کا اخراج کر دیا حائے۔

چنانچہ اس سلسلہ میں عمرو بن العاص کی النجاشی کے ساتھ جو باہمی گفتگو ہوئی، اس کی وضاحت میں سیرۃ لابن ہشام سے ایک حوالہ درج ذیل ہے اور اس کی تائید بعض دیگر کتب میں بھی دستیاب ہے۔

یاد رہے کہ یہ نداکرات ناکام ہوگئے تھے، النجاشی ناراض ہوگیا تھا اور عمرو بن العاص کی تمام مساعی بے سود ٹھریں، ابن ہشام نے لکھاہے کہ

مندرجہ بالا عبارت کا ماحصل ہے ہے کہ عمرو بن العاص کتے ہیں کہ میں نے نجاشی کو خطاب کرتے ہوئے کما کہ اے بادشاہ! واللہ! اگر مجھے یہ مگمان ہو آکہ آپ

... ثم قلت (عمرو بن العاص) له ايها الملكا والله لو ظننت انك تكره هذا ما سالتكه قال اتسالني، ان

اس بات کو مکروہ اور ناپیند جانتے ہیں تو میں آپ سے اس کا تقاضانہ کر تا۔ نجاشی نے کما کہ کیاتم مجھ سے اس مخص کے قاصد کے متعلق سوال کرتے ہو (کہ میں اس کو تمهارے حوالے کر دوں) جس شخص کے یاس وہی الناموس (فرشتہ) آ تاہے جو جناب موسیٰ علیہ السلام کے پاس آیا کر ہا تھا۔ عمرو بن العاص نے کما کہ اے بادشاہ! یہ بات ای طرح ہے جس طرح آپ نے بیان کی -?؟ النجاشى بولاكه ويحك ياعمرو! (یہ کلمہ ترحم و شفقت ہے) تم میری بات مان لواور تابعداري اختيار كرو-الله كي قتم! (بیہ بیغیبر) حق پر ہیں اور جو ان کی مخالفت كرے گا اس يربيه غالب آ جائيں گے۔ جس طرح که موسیٰ علیه السلام فرعون اور اس کے اشکر پر غالب آ گئے تھے اس کے بعد میں نے حقانیت اسلام کونشلیم کرلیا، پھر میں اینے ساتھیوں کے پاس واپس آگیا۔ اس وقت میری رائے تبدیل ہو چکی تھی، مرمیں نے اپنے اسلام کو بوشیدہ رکھا۔

اعطيك رسول رجل يايته الناموس الاكبر الذي كان ياتى موسى لتقتله قال قلت ايها الملكاكذالك هو؟قال ويحك يا عمرو اطعني واتبعه فانه والله لعلى الحق وليظهرن على ماحالفه كما ظهر موسى على فرعون و محنوده قال قلت افتبا يعني له على الاسلام؟ قال نعم فبسط يده فبايعته على الاسلام ثم خرجت الى اصحابي وقد حال رائي عما كان عليه وكتمت اصحابي اسه لامهي - (۱) السيرة النبوبير لابن مشام ج٢ ص ٢٧٤ تحت اسلام عمره بن العاص مِنالشُّهُ - (٢) سيراعلام النبلاء للذبهي ج٣، ص٣٠-١٦، تحت ترجمه عمرو بن العاص مِنْ اللهُمُ: - (٣) اسد الغابته لابن اثير الجزري ج٣٠ ص١١٧ تحت عمرو بن العاص مغالثير -

جرت حبشہ کے واقعہ میں بڑی تفصیلات پائی جاتی ہیں، لیکن یمال ہم نے حضرت عمرو بن العاص معلقہ ان کے متعلقہ امور کے ذکر پر اکتفا کیا ہے۔

### قبول اسلام

جناب عمرو بن العاص، شاہ حبشہ سے ملاقات کے بعد والیس ہوئے۔

قریش کمہ سے مسلمانوں کی مصالحت کے دور ہیں فنخ کمد سے چھ ماہ قبل ماہ صفر ۸ھ میں عمرو بن العاص جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ اس موقعہ پر خالد بن ولید اور عثان بن طلحہ رضی اللہ تعالی عنهم وغیرہ بھی اسلام کے مقصد سے ان کے ساتھ ہی حاضر ہوئے تھے۔

پہلے خالد بن ابولید نے اسلام قبول کیا اور اس کے بعد عمرو بن العاص نے جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کرعرض کی یا حضرت آپ اپنا دایاں ہاتھ پھیلائے تاکہ میں آپ سے بیعت کول لیکن جب نی اقد س صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنا دایاں ہاتھ مبارک پھیلایا تو عمرو نے اپنا ہاتھ پیچے ہٹا لیا اور عرض کی کہ میں جناب کی خدمت میں قبول اسلام سے پہلے شرط لگانا چاہتا ہوں تو آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ کیا شرط ہے؟ تو عمرو بن العاص نے عرض کی کہ میرے سابق معاصی سب معاف ہوجائیں تو اس وقت جناب نی اقد س صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

... اما علمت ياعمروا ان الاسلام يهدم ماكان قبله وان الهجره تهدم ماكان قبلها وان الحجيهدم ماكان قبله

لینی اے عمرو! کیا تجھے معلوم نہیں کہ اسلام لانا ما قبل کی سب چیزوں (معاصی) کو گرا دیتا ہے اور ہجرت کرنا ما قبل کی سب خطاؤں کو گرا دیتا ہے اور حج کرنا ما قبل کی سب غلطیوں کو گرا دیتا ہے۔

(۱) اسد الغابد لاين اشر الجزري ج من ص ۱۱۱ تحت ترجمه عمرو بن العاص-

(٢) مسلم شريف ج ا ص ٢٤، تحت باب كون الاسلام يحدم ما كان قبله-

(٣) تهذيب الاساء واللغات للنواوي ص ٣٠٠ جلد اذل تحت عمرو بن العاص -

اس باہی منتگو کے بعد جناب عمرو بن العاص وفائن، نے اپنے ساتھیوں سمیت

اسلام قبول كرليا-

اسلام لانے کے بعد عمرو بن العاص رہی تھنی کے قلب میں جناب رسول اللہ صلی الله صلی الله علیہ و آلم وسلم کی عظمت اور محبت اس قدر جاگزیں ہوئی کہ آنمو صوف کہتے ہیں کہ

... وما كان احد احب الى من رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا اجل فى عينى منه وما كنت اطيق ان املاء عينى منه منه اجلالا له ولو سئلت ان اصفه ما اطقت لانى لم اكن املاء عينى منه... الخ (ملم شريف جا م ٢٧٠) تحت باب كون الاسلام يحدم الحله الله ---الخ)

یعنی آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم

سے بڑھ کر مجھے کوئی شخصیت محبوب نہیں

ربی- میری نظروں میں آپ صلی اللہ علیہ
و آلہ وسلم سے بڑھ کر کوئی جلیل القدر
نہیں رہا حتیٰ کہ میں جناب نبی اقدس صلی
اللہ علیہ و آلہ وسلم کی جلالت کی وجہ سے
انہیں آنکھ بحر کر دیکھنے کی قدرت نہیں
رکھتا اور اگر مجھے آنجناب مان تکھیا کی بیان
صفت کے متعلق سوال کیا جائے تو میں
بیان کی طاقت نہیں رکھتا۔

### ايمان كى شهادت

جناب عمرو بن العاص رضائت اسلام لائے اور ان کا اسلام لانا آنجناب صلی الله عليه و آلبه وسلم کی خدمت میں قبول ہوا اور ان کا شار مخلصین مومنین میں ہوا۔ علیه و آلبه وسلم کی خدمت میں قبول ہوا اور ان کا شار مخلصین مومنین میں ہوا۔ چنانچہ اس چیز پر جناب نبی کریم صلی الله علیه و آلبہ وسلم کی جانب سے شاد تیں یائی جاتی ہیں۔

محدثین نے لکھا ہے کہ حضرت ابو ہریرہ رہالٹی، فرمان نبوت نقل کرتے ہیں کہ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے عاص بن واکل کے دونوں فرزندوں کے متعلق ارشاد فرمایا کہ یہ مومن ہیں: ہشام بن العاص اور عمرو بن العاص (رضی اللہ تعالیٰ

کنما)

...عن ابى هريره ر*خالي، ق*ال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ابنا العاص مومنان هشام وعمرو-

- (I) المستدرك للحاكم ص ٣٥٢، ج٣ ذكر مناقب عمرو بن العاص والتيء -
  - (٢) سيراعلام النبلا للذي ص ٩٣٨ ج٩٣ تحت عمرو بن العاص رهافتي -

### ایک دیگرشهادت

ای طرح محدثین کرام نے ایک دیگر واقعہ ذکر کیا ہے جس میں عمرو بن العاص رضی اللہ تعالی عنہ کے مخلص مومن ہونے کی توثیق پائی جاتی ہے۔ امام نسائی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی مشہور تصنیف "السن الكبریٰ" میں اپنے اساد کے ساتھ ذکر کیاہے کہ

عمرو بن العاص و التين كت سے كه ايك بار مدينه منوره ميں ايك قتم كا خوف و براس طارى بوا اور لوگ متفرق بوگئے۔ اس وقت ميں نے جناب سالم (موالى ابو حذیفه رجی تین کو دیکھا كه وه اپن تكوار لگائے معجد نبوى ميں بيٹھ سے۔ جب ميں نے انہيں اس حالت ميں دیکھا تو ميں نے بھى تكوار لگالى اور ان كے ساتھ معجد ميں بيٹھ كيا۔

اس دوران جناب نی کریم صلی الله علیه وآله وسلم تشریف لائے اور انهوں فی جھے اور سالم کو اس حالت میں دیکھا۔ پھر آپ لوگوں کے پاس تشریف لے گئے اور آنجناب صلی الله علیه وآله وسلم نے لوگوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا که تم گھبراہٹ اور خوف کی صورت میں الله تعالی اور اس کے رسول کی طرف کیوں نہیں آئے اور تم نے الیا کیون نہیں کیا جیسا کہ ان دؤ مومن فخصوں نے کیا ہے۔

... فحرج رسول الله صلى الله عليه وسلم فرانى وسالما واتى الناس فقال يايها الناس الاكان مفزعكم الى الله ورسوله الا فعلتم كما فعل هذان الرحلان المومنان- (السن الكبرى للنائي ص ٨١- ٨١، ج٥، كتاب المناقب، طبع المان ميراعلام النباء للذبي ص ٣٣، ج٣، تحت ترجمه عموين العاص والتين )

# صلاح ونیکی کی شهادت

حفرت عمرو بن العاص رضی الله تعالی عنه کا اسلام لانا قبول ہوا اور وہ اسلام میں برے احترام کی نگاہوں ہے دیکھیے جانے لگے۔

الله تعالیٰ نے ان کو یہ عزت بخش کہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی زبان مبارک سے ان کے حق میں مطاح اور نیکی کی شمادت پائی گئ۔

چنانچہ مشہور محابی حضرت طلحہ بن عبید الله رضی الله تعالی عند نے اپنے حاضرین سے فرمایا کہ میں تہیں وہی بات سنا تا ہوں جو میں نے جناب نبی اقدس صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے سنی ہے۔

آنجناب صلی الله علیہ و آلمہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ عمرو بن العاص قریش کے صالح افراد میں سے ہیں۔

اور ایک دیگر روایت میں آنجناب صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا فرمان ہے کہ ابوعبداللہ (عمرو بن العاص رضافتہ؛ ) ام عبداللہ اور عبداللہ (بن عمرو بن العاص) یہ تنوں عمدہ اور بهترین گھرانہ ہے۔

... قال طلحه لا حدثكم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم شياء الااني سمعته يقول عمروبن العاص من صالحي قريش وفي روايه نعم اهل البيت ابو عبدالله ام عبدالله وعبدالله -

(۱) فضائل المحابد اللهام احمد ص ۹۱۱ ج۴ روایت نمبر۱۵۳۲-۱۵۳۳ تحت فضائل عمرو بن العاص معالید، - ٣) سيراعلام النبلاء للذبي ص ٩٨٠ ج٣٠ تحت ترجمه عمرو بن العاص والتّحة -

# بعض ديگر خصائل

حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ تعالی عند کے متعلق کبار تابعین بعض فضیلت کی چیزیں ذکر کرتے ہیں- ان میں سے یہاں قیبصہ بن جابر کا بیان ذیل میں درج کیا جاتا ہے- جس میں آنموصوف رہنا تھی، کے عمدہ خصال ذکر کرنے کے ساتھ ان کے اعلیٰ کردار کی نشاندہی کی گئی ہے-

چنانچہ علامہ اشعبی نقل کرتے ہیں کہ

قیمہ بن جابر کہتے ہیں کہ میں نے عمرو بن العاص رہی تھی کی محبت اختیار کی۔ وہ قرآن مجید کے ساتھ ذوق رکھتے تھے اور میں نے قرآن مجید کو واضح بیان کرنے والا، کریمانہ اخلاق کا حال اور الیا مخص جس کا باطن اس کے ظاہر کے ساتھ زیادہ مشابہ اور یکسال ہو، ان سے بھتر کی مخص کو نہیں دیکھا۔

...عن الشعبي، عن قبيصه بن حابر صحبت عمرو بن العاص فما رايت رحلا ابين قرانا ولاكرام حلقا ولا اشبه سريرة بعلانيه منه-

- (۱) الاصابہ لاین حجر ص۴ ج۳۰ تحت ترجمہ عمرو بن العاص معالیۃ؛ معہ الاستیعاب۔
  - (٢) سير اعلام النبلاء للذببي ص ٣٨، جلد خالث تحت عمرو بن العاص والتُّور، -

#### روايت مديث

علماء حدیث نے جس طرح دیگر صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنهم سے سید الکونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی احادیث و مرویات کی تعداد بیان کی ہے۔ اس طرح حضرت عمرو بن ہلحاص من کھنے، سے آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کی احادیث

کی تعداد بھی نقل کی ہے۔

چنانچہ علامہ الحزر جی نے تذہیب تہذیب الکمال میں آنموصوف رہالتہ، کی روایات کی تعداد (۳۹) احالیس ذکر کی ہے۔

....لەتسىمغەوتلاتون حديثا-

(خلاصه تذهیب تنفیب الکمال للخزری ص۲۸۸ ، ۲۳ تحت عمرو بن العاص رخالتی، طبع مکتبد الاثریه سانگه بل العام صفی الدین احد بن عبدالله الخزری)

مقصدیہ ہے کہ جناب عمرو بن العاص رضی اللہ تعالی عند نے جس طرح ملکی فتوصات میں حقد وافر لیا اور جنگی خدمات سرانجام دیں۔ اس طرح انہوں نے نشر حدیث کے معالمہ میں بھی قاتل قدر دینی خدمات بجالائیں اور امت کو فرمانِ نبوی مائی ہے تا گاہ کیا۔

### حربي امورمين صلاحيت

جناب عمرو بن العاص رضى الله تعالى عنه طبعاً حربي امور ميس بمترين صلاحيت كما مل تقدد

چنانچہ جب آنموصوف رہ التی اسلام لائے تو جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے بھی ان کی اس فطری صلاحیت کی قدردانی فرمائی۔ جناب عمرو بن العاص رہ التی کہتے ہیں کہ

الله عليه وسلم وبخالد بن عليه وآله وسلم في وار فالد بن عليه و المخاب صلى الله عليه وسلم وبخالد بن عليه وآله وسلم في مخاطات مين كي و الوليد احدا من اصحابه في معالم من الرار قرار نمين ويا- (گويا كه اس معالم من الماري يون وزائل فرائي)

(١) المستدرك للحاكم ص٣٥٥، ج٣، تحت ذكر مناقب عمرو بن العاص وخالين -

(٢) سير اعلام النبلاء للذبي ص ٢٠٠٠ جس تحت ترجمه عمرو بن العاص والله: -

### نائيد

علائے تاریخ و تراجم کی عبارات میں حضرت عمرو بن العاص کے ذکورہ بالا اعزاز کی تائید پائی جاتی ہے۔ چنانچہ مورخین اور اہلِ تراجم نے آنموصوف کی قابلیت اور صلاحیتوں کو مندرجہ ذیل الفاظ میں ذکر کیا ہے:

اس عبارت کا مفہوم یہ ہے کہ جناب عرو بن العاص رفاقتہ، قریش کے صاحب الرائے، زیرک اور عقل مند افراد میں سے تھے اور حزم واحتیاط کے حال تھے اور (اپنے ہم عصروں کے ساتھ) مساوات اور برابری قائم رکھنے والے تھے اور جنگی معاطات میں صاحب بصیرت بزرگ تھے۔ عرب کے اشراف میں شار ہوتے تھے اور اکاپر مماجرین حضرات میں سے تھے۔

...وكان من رحال قريش رايا ودهاء وحزما وكفاء ه وبصيرا بالحروب- ومن اشراف ملوك العرب- ومن اعيان المهاجرين- (۱) مير اعلام النبلاء للذبي "، ص ٢٠، ٣٠، تحت ترجمه عمروين العاص رفالتي، - (۲) تاريخ اسلام للذبي"،

## غزوة ذات السلاسل

اس سلسلہ میں جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جانب سے حضرت عمرو بن العاص رہنالین، کو ذات السلاسل نامی غزوہ کے لیے امیر جیش بنا کر بھیجا گیا۔ وہاں آپ کے والد عاص بن واکل کے ماموں کا خاندان آباد تھا۔ آپ وہال دعوت اسلام کے لیے پہنچ اور اسلام کے بعد انہیں جماد فی سبیل اللہ کے لیے نکلنے کے دعوت دی۔

علماء نے لکھا ہے کہ یہ اسلامی لشکر قریباً تین سو مجاہدین پر مشمل تھا۔ جب یہ

مجاہرین ان کے علاقے میں داخل ہوئے تو انہیں مزید کمک کی ضرورت محسوس ہوئی تو اس وقت جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اکابر مهاجرین کی ایک جماعت کو ان کی معاونت اور امداد کے لیے روانہ فرمایا۔ اس دستہ میں جناب ابو بکر صدیق وہائین، جیسے اکابر صحابہ کرام بھی شامل تھے اور اس دستہ کے امیر حضرت عمر بن الخطاب وہائین، جیسے اکابر صحابہ کرام بھی شامل تھے اور اس دستہ کے امیر حضرت ابوعبیدہ بن الجراح رضی اللہ تعالی عنہ کو مقرر فرمایا گیا تھا۔

... ثم امره رسول الله صلى الله عليه وسلم في عزوه ذات السلاسل على حيش هم ثلثمائه- فلما دخل بلادهم استمده بحيش من المهاجرين الاولين فيهم ابوبكروعمررضى الله عنه واميرهم ابوعبيده بن الحراح رضى الله عنهم-

- (۱) تمذيب الاساء وللغات للنواوى من سوس جا القسم اول تحت ترجمه عمرو بن العاص مع التين .
  - (٢) اسد الغابد لاين اشيرالجزري ص ١١١ ج ٣٠ تحت ترجمه عمروين العاص وتالتير.
- (۳) سیرة النبوید لابن ہشام ص ۹۲۳ ج۴ تحت غزوہ عمرو بن العاص رخالفہ، ' ذات السلاسل کے تحت بھی مضمون ہذا دستیاب ہے)

# اخلاص فى الدين او رمحبّت نبوى ملَّ فليَّاء

جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ایک بار ایک جنگی مہم در پیش تھی۔ عرو بن العاص رض لٹن کہتے ہیں کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے میری طرف فرمان دے کر قاصد بھیجا کہ عمرو بن العاص رض لٹن ہے کہو کہ وہ تیاری کے ساتھ اپنے ہتھیار اور جنگی لباس بین کر ہمارے پاس بینچ۔ ہم نے ان کو ایک مہم میں روانہ کرنا ہے۔

عمرو بن العاص وفالله يكت بين كه جب مين حسب فرمان حاضر خدمت مواتو

آ نجناب صلی الله علیه و آله وسلم اس وقت وضو فرما رہے تھے۔ میرے حاضر ہونے پر ارشاد فرمایا کہ ہم تجھے ایک خاص مهم پر بھیجنا چاہتے ہیں، الله تعالی اس میں تجھے سلامت رکھے گا اور مال غنیمت بھی طے گا۔ ہم اس مال سے تجھے عنایت کریں گے۔ تو عمرو بن العاص وخالفی، نے جو ابا عرض کیا کہ یارسول الله! مال آلا ایک میل نے مال کے لیے نہیں بلکہ جماد کی رغبت اور آنجناب کی معیت حاصل کرنے کے لیے اسلام قبول کیا ہے قربانی پاک اور حلال مال خوص کے لیے عمرہ ہے۔ تیک صالح محمدہ کے لیے عمرہ ہے۔

سوقال ياعمرو! انى اريدان ابعثك وحها فيسلمك الله ويغنمك ارغب لك من المال رغبه صالحه قال قلت يارسول الله! انى لم اسلم رغبه فى المال انما اسلمت رغبه فى الحهاد والكينونه معك قال ياعمرو! نعما بالمال الصالح للمراالصالح -

- (۱) فضائل المعحاب لامام احد" ص ۹۱۲، ج۳ روایت نمبر ۹۷۳۵، تحت فضائل عمرو
   بن العاص بی لیمین، طبع کمد کرمد-
  - (٢) مند لامام احمر "ص ١٩٤ ج٣، تحت بقيه حديث عمرو بن العاص وخالف، -
  - (٣) مند لامام احمد ص ٢٠٢ جم، تحت بقيه حديث عمرو بن العاص والتين -
    - (٣) ميرة المعاويد از مولف كتاب بذا ص ٢٣٩٥ جلد اقل، طبع اقل-

# بثت شكنى

ہجری میں جب مکنہ فتح ہو گیا تو ستید دو عالم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے علقہ علاقوں میں بہت فکنی کے لیے کئی صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کو روانہ فرمایا۔

چنانچہ قبیلہ ہزیل میں ایک سواع نامی بُت نصب شدہ تھا۔ اس کے گرانے کے

لیے حضرت عمرو بن العاص رضی الله تعالی عنه کو ان کے ساتھیوں سمیت جناب نبی اقدس صلی الله علیه و آلم وسلم نے روانه فرمایا۔

عمرو بن العاص رخی الله ایک سادن (مجاور) بینچا تو وہاں ایک سادن (مجاور) بینھا ہوا تھا۔ وہ کہنے لگا تم کس ارادہ سے یہاں آئے ہو؟ تو جناب عمرو بن العاص رضی تھے، نے فرمایا کہ مجھے جناب رسول الله صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے اس بہت کے گرانے کا تھم فرمایا ہے۔ تو وہ کہنے لگا کہ تو اس چیز پر قادر نہیں ہوسکا۔ میں نے پوچھا کیوں؟ تو اس نے کہا کہ یہ بہت خود مانع ہوگا۔ میں نے کہا کہ تو اب تک باطل گمان میں ہے اور کیا یہ بہت سنتا ہے یا کچھ و کھھ سکتا ہے؟؟

اس كے بعد عمرو بن العاص رہ اللہ: كہتے ہيں كہ ميں اس بحت كے قريب كيا اور اسے پاش پاش كر ديا۔ اس كے بعد ميں نے اپ ساتھيوں كو تھم ديا كہ اس كے خزانہ كے كمرہ كو بھى كرا دو ليكن اس ميں سے كوئى چيز برآمد نہ ہوئى۔ پھر ميں نے اس سادن سے كماكہ تو نے كيا ديكھا (بحت كى طاقت كے متعلق) تو اس نے كماكہ اسلمت لله اور وہ مسلمان ہوگيا۔

... قال فدنوت منه فكسرته وامرت اصحابي فهدموا بيت حزانته فلم يحدوا فيه شيا ثم قلت للسادن كيف رايت؟ قال اسلمت لله-

(طبقات لابن سعد ص ٩٠٥ ٢٠١ ج٢ تحت سريه عمرد بن العاص رخي تنتي. الى سواع، طبع ليدن)

### طبعى صلاحيت اور ديني اعتماد

اس سلسلہ میں محدثین کرام نے حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ تعالی عنه کے متعلق ایک واقعہ ذکر کیا ہے کہ ایک وفعہ سردار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلمہ وسلم کی خدمت میں دو شخص اپنا ایک باہمی تنازع لے کر حاضر ہوئے۔ اتفاقاً حضرت عمرو

بن العاص رخی الله و النبین موجود تھے۔ آنجناب صلی الله علیه و آله و سلم نے انہیں ارشاد فرمایا که ان دو متنازعین کے در میان تم فیصلہ کرو۔ تو عمرو بن العاص رہی الله ان عرض کیا کہ یارسول الله ایس معاملہ میں مجھ سے زیادہ فائق اور حقدار ہیں تو آنجناب صلی الله علیه و آله و سلم نے فرمایا کہ اگرچہ میں زیادہ اولی موں (پھر بھی تم ہی فیصلہ کرو) اس کے بعد جناب عمرو بن العاص رضی الله الله علور استفادہ کے اور حصول وضاحت کے طور پر عرض کیا کہ اگر ان کے مابین متنازع کا میں فیصلہ کروں تو یہ میرے لیے کس طرح سودمند ہوگاتو ان کی اس گزارش پر بطور قاعدہ کے ارشادِ نبوی میں میرے اللہ کرو۔

لینی اگر تم نے ان کے مابین درست اور صحیح فیصلہ کیاتو تہمارے لیے دس نیکیاں ہوں گی اور اگر تم نے اپنے اجتماد میں خطا کی تو پھر بھی تہمارے لیے ایک نیکی ہے۔ ... قال ان انت قضیت بینهما فاصبت القضاء فلک عشر حسنات وان انت اجتهدت فاخطات فلک

حسنه

(مند امام احرام مروم مند الله احرام مند الله احرام مند الله الله عليه وآله وسلم كى نگاه نبوت مين عمرو الله وسلم كى نگاه نبوت مين عمرو اس سے واضح مواكه آنجناب صلى الله عليه وآله وسلم كى نگاه نبوت مين الله تعالى عنه ايك نمايت باصلاحيت، مخلص اور ديانت دار هخص شح اور ان كى طبعى صلاحيت بر آنجناب صلى الله عليه وآله وسلم كو اعتاد تقا اسى بنا بر ان كو اس واقعه مين فيصل قرار ديا-

نوٹ: واقعہ ہذا قبل ازیں سیرت امیر معاویہ جلد اڈل' ص۲۳۰-۲۳۱ پر ہم ذکر کر چکے ہیں۔

# مكتوب نبوى اورعمان كى امارت

الل سیرت نے لکھا ہے کہ زوالقعدہ ۸ جری میں سید الکونمین صلی اللہ علیہ

و آلہہ و سلم نے جناب عمرو بن العاص کو ایک دعوتی کتوب دے کر عمان کے دو بادشاہوں(جیفر و عبد)کی طرف روانہ فرمایا۔

یہ دونوں الجلندی کے فرزند تھے اور قبیلہ "ازد" سے تھے اور عمان پر دونوں برادران میں سے جیفر بادشاہ حکمران تھا۔

عمرو بن العاص رخالی ان دونوں کو اسلام کی طرف دعوت دینے کے لیے روانہ کیے گئے۔ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان دونوں بھائیوں کی طرف ایک دعوتی مکتوب کھوایا اور اس پر مہرنبوی تھی۔ عمرو بن العاص رخالی کہتے جن کہ میں عمان پہنچا۔ دونوں بھائیوں میں زیادہ صلی اور نرم اخلاق عبد تھا۔ اس کی طرف قصد کیا اور میں نے کہا کہ میں رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جانب سے تم دونوں کے پاس پیغام رسال بن کر آیا ہوں۔

تو اس نے کما کہ میرا برادر بڑا ہے اور بادشاہ ہے۔ میں اس سے تیری ملاقات کرا تا ہوں' وہ آپ کا کمتوب پڑھے گا۔

عمرو بن العاص رہی التیز، کہتے ہیں کہ کئی اتام میں وہاں ان کے مقام پر ٹھمرا رہا، پھر انہوں نے مجھے دعوت دی، میں ان کے پاس داخل ہوا اور میں نے دعوتی مکتوب ان کے ہاں پیش کیا، ممر گلی ہوئی تھی اس نے اس کو کھولا اور خط پڑھا اور تمام پڑھا۔ پھراس نے بیہ خط اپنے بھائی کو دیا تو اس کے برادر نے بھی تمام خط پڑھا۔

مروبن العاص وخالفہ کہتے ہیں کہ میں نے معلوم کیا کہ اس کا برادر زیادہ نرم طبع کا آدمی ہے۔ اس نے کہا کہ آپ ٹھریئ کل آ جانا۔ پھر دو سرے روز میں ان کے پاس پہنچا تو اس نے کہا کہ آپ ٹھریئ کل آ جانا۔ پھر دو سرے روز میں ان کے پاس پہنچا تو اس نے کہا کہ میں نے اس دعوت میں خوب غور و فکر کیا ہے اور میں عرب میں کمزور آدمی ہوں گا، اگر اپنے تمام ملک کو ایک شخص کی ملکت میں دے دول، پھر میں نے کہا کہ کل میں واپس ہو جاؤں گا۔ جب اس کو میری واپس کا لیقین ہوگیا تو اس پر دونوں بھائیوں نے اسلام قبول کر لیا اور پینیبراسلام کی تصدیق کی اور جھے اس علاقہ سے صدقہ وصول کرنے کی رخصت دے دی اور مانع نہیں ہوئے۔

اور اگر کسی نے اس کام میں میری مخالفت کی تو وہ دونوں حضرات اس مسئلہ میں میرے معاون ہوئے۔

عمرو بن العاص رہ الفتہ، فرماتے ہیں کہ میں نے اس علاقہ کے اغنیاء لوگوں سے صدافت وصول کیے اور وہاں کے فقراء اور حاجت مند لوگوں میں تقلیم کر دیئے۔ اس سلسلہ میں وہاں مقیم رہاحی کہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے انقال کی خبر موصول ہوئی۔

مسفلما ايقن بمحزجى اصبح فارسل الى فدخلت عليه فاحاب الى الاسلام هوواخوه جميعا وصدقا بالنبى صلى الله عليه وسلم وخليا بينى وبين الصدقه وبين الحكم فيمابينهم وكانالى عوناعلى من خالفنى فاحذت الصدقه من اغنياء هم فردوتها فى فقراء هم فلم ازل مقيما فيهم حتى بلغنا وفاه رسول الله صلى الله عليه وسلم-

- (ا) اللبقات لابن سعد مل ١٨ جلدا ق ثانى تحت ذكر بعثت رسول الله الرسل بكتبه طبع قديم ليدن-
- (٢) سيرت ابن بشام جلد ۴ ثاني ٢٠٤ مين جمي واقعه بذا اپني عبارت مين فدكور

# صديقي اورفاروقي عهدمين فتوحات اورشام مين ملى خدمات

ما قبل میں جناب عمرو بن العاص رضی اللہ تعالی عند کی ملی خدمات جو عمد نبوت میں پیش آئیں' ان کا بالاختصار ذکر کیا گیا ہے۔

اس کے بعد صدیقی عمد خلافت میں بھی ان کے بہت وقیع کارنامے اسلامی خدمات کے سلسلہ میں پائے جاتے ہیں۔

مثلاً جس وقت جناب ابو بكر صديق رضى الله تعالى عنه ١٣ جرى ميں جج ادا كرنے كے بعد واپس تشريف لائے تو اس وقت علاقه شام ميں اسلاى افواج بيجنے كى ضرورت پيش آئى تو حضرت ابو بكر صديق رضالتي، نے شام (فلسطين) كى طرف عمرو بن العاص رضالتي، كو امير بناكر بھيجا- اس وقت متعدد حضرات يزيد بن ابى سفيان ابوعبيده بن الجراح اور شرجيل بن حسنه وغير جم رضى الله تعالى عنهم كو بھى اپنے اپ وسته فوج پر امير بناكر روانه فرمايا اور ان تمام امراء كو بلقاء كے مقام كى طرف چنچنے كى بدايت فرمائى۔

... لما قفل ابوبكر (الصديق ولي التي عن الحج (١٣) همرى) بعث عمرو بن العاص قبل فلسطين ويزيد بن ابى سفيان وابا عبيده بن الحراح شرحيل بن حسنه وامرهم ان يسلكوا على البلقاء -

( آریخ خلیفه بن خیاط ص۸۶، ج۱، تحت سنه ۱۳ ججری)

اور خلیفہ بن خیاط نے ابن اسحال کے حوالہ سے مزید اس مقام میں بیہ وضاحت ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

حفرت ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عند کے فرمان کے مطابق بیہ تمام حفرات فلسطین کی طرف روانہ ہوگئے اور اجنادین کے مقام پر جمع ہوئے اور ہر ایک امیر اپنے اپنے دستہ پر نگران تھا۔

اور بعض مورخین اس طرح بھی ذکر کرتے ہیں کہ ان تمام پر حضرت عمرو بن العاص رضافتہ، امیرالامراء تھے۔ اس میں دیگر اقوال بھی پائے جاتے ہیں۔

ان کے مقابل رومیوں کے لشکر کا امیر قیقلاء تھا۔ وہ اس جنگ میں قتل ہوا اور اللہ تعالیٰ نے مشرکین کو شکست وی (اور اہلِ اسلام کو فتح نصیب ہوئی) ہیہ جمادی الاولیٰ ۱۳ہجری کا واقعہ ہے۔

خلیفہ این خیاط نے بیہ بھی ذکر کیا ہے کہ اجنادین کی اس جنگ میں حضرت عمرو

بن العاص من الله: ك برادر بشام بن العاص السمى من الله بمي شهيد بوت ته-

... قال ابن اسحق ثم ساروا جميعا قبل فلسطين-فالتقوا باجنادين... والامراء كل على جنده يزعم بعض الناس ان عمرو بن العاص رفي كن كان عليهم جميعا-وعلى الروم القيقلاء فقتل القيقلاء وهزم الله المشركين وذالك يوم السبت الثلاث يقين من جمادى الاولى سنه ثلاث عشر-

( آریخ خلیفہ بن خیاط ص۸۷ جہ تحت سنہ علاث عشر کلیجے اقل) جناب عمرو بن العاص وفی گفتہ جنگ سر موک میں شریک و شامل ہوئے اور بردی مشکلات اور آزمائٹوں میں جنلا رہے، گر اللہ تعالیٰ نے مخالفین کے مقابلہ میں مسلمانوں کو فتح نصیب فرمائی۔

...وشهدعمرويوم اليرموك وابلى يومئذ بلاءحسنا-

(سيراعلام النبلاء للذبي ص ١٣٦، ج٢، تحت ترجمه عمروبن العاص وخالثير،)

۔ اور بعض مور خین نے اس طرح لکھا ہے کہ بعد میں حضرت ابوعبیدہ بن الجراح نے آپ منافقی، کو حلب رے انظاکیہ وغیرہ کی طرف بھیجا اور انہوں نے صلح کر لی۔

اس کے بعد جناب عمرو بن العاص رضالتہ، نے آگے بڑھ کر تنسرین کے علاقے کو فتح کیا۔

...وقیل: بعثه ابوعبیده (بن الحراح) فصالح اهل حلب وانظاکیه وافتتح سائر قنسرین عنوه-

- (١) سير اعلام النباء للذهبي ص ١٦، حسه تحت ترجمه عمود بن العاص والتيء -
- (٢) الاصابه لاين مجرمد الاستيعاب ص ٣ ج ٣٠ تحت عمرو بن العاص وفي المرورة

خلیفہ این خیاط نے لکھا ہے کہ حضرت عمرفاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے عمرو

بن العاص وخالفي كو فلسطين اور اردن كے علاقہ جات كا والى بنايا-

..... وولى عمر رحياتي، عمرو بن العاص رحياتي، فلسطين والاردن-

- (۱) آریخ خلیفه این خیاط م ۹۲۹ ج۹ تحت الشامات-
- (۲) سيراعلام النباء للذبي ص ٣٦، جس، تحت ترجمه عمود بن العاص وفائش، -

# علاقه مصرمين ملى خدمات

پھراس کے بعد المِلِ تاریخ ذکر کرتے ہیں کہ حضرت عمرفاروق رضی اللہ تعالی عند نے عمرو بن العاص کی طرف کمتوب ارسال فرمایا کہ آپ رہی اللہ ان کی طرف اقدام کریں، چنانچہ آپ رہی اللہ اور کی طرف روانہ ہوئے۔ ان کی امداد کے لیے حضرت زبیر بن العوام رہی اللہ اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کو بھی مصر کی طرف روانہ کیا گیااور ان حضرات کی مساعی سے مصرفتے ہوا اور عمرو بن العاص رہی اللہ اور عمرو بن العاص رہی اللہ حضرت عمررضی اللہ تعالی عنہ کی شمادت تک مصرکے والی اور حکمران رہے۔

... وكتب الى عمرو بن العاص رفي في فسار الى مصر فافتتحها فلم يزل والياحتي مات عمر-

- (۱) آریخ خلیفه این خیاط ص ۱۳۰ ج۹ تحت الشامات (۲۳ جبری) ص ۱۱۴ ج۹ تحت ۲۰ جبری فتح مصر-
  - (٢) سيراعلام النبلاء للذبهي ص٢٦، جسه تحت ترجمه عمرو بن العاص والتية. -

مور خین کی تصریحات کے مطابق جناب عمرو بن العاص رہائی نے ۲۱ ہجری میں السندریہ فتح کیا اور اس سے قبل ۲۰ ہجری میں الیون نامی علاقہ کو فتح کیا۔

اس کے بعد آپ طرابلس کی طرف متوجہ ہوئے اور ۴۳ ۴۳ ہجری میں اسے فنح کر کے سلطنت اسلامی میں شامل کیا۔

... فتح عمرو بن العاص الا سكندريه سنه احدى

وعشرين ... وقال النسوى كان فتح ليون سنه عشرين واميرها عمرو- وقال حليفه افتتح عمروطرابلس الغرب سنه اربع وعشرين وقيل سنه ثلاث-

- (١) سراعلام النبلاء للذبي م ١٠٦٥ ٢٥، حسه تحت ترجمه عمروين العاص والتية -
- (٢) كاريخ خليفه اين خياط ص ٩٢٥ ج٥ تحت عنوان فتح طرابلس والاسكندريد-

امام النواوی نے اپی تھنیف شذیب الاساء میں لکھا ہے کہ فتح مصرے بعد حضرت عمر مرک بعد حضرت عمر العاص و التي و وال اور حاكم رہے، حتی كه حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عند شہید ہوگئے۔

بعدہ حضرت عمرو بن العاص رہنائی، حضرت عثان رضی اللہ تعالی عند کی طرف سے چار سال تک والی مصررہے۔

اس کے بعد حضرت عثان رہ الٹیز، نے انہیں ولایت مصرے معزول کر دیا تو آنموصوف فلسطین میں مقیم ہو گئے اورو فتا فو فتا مدینہ طیبہ میں تشریف لایا کرتے تھے۔

... ثم ارسله عمر رفاتي في حيش الى مصر ففتحها ولم يزل واليا عليها حتى توفى عمر ثم اقره عثمان عليها اربع سنين ثم عزله-فاعتزل عمروبفلسطين وكانياتى المدينه احيانا-

- (۱) تهذیب الاساء واللغات للتواوی ص ۱۳۰ جلد اقل و القسم الاول ترجمه عمرو بن العاص رمنی الله تعالی عنه -
  - (۲) اسد الغابد لاین اشیرالجزری ص ۱۵ ج ۲۰ تحت ترجمه عمروین العاص طالتی: -

#### الانتتاه

ما قبل کے صفحات میں حضرت عمرو بن العاص رہ الفین کے متعلق حربی امور کا ذکر اختصار آ پیش کیا گیا ہے۔ اس کی تفصیلات مفصل ناریخوں میں وستیاب ہو سکتی

ہیں، ان کے جنگی کارنامے اور متعدد علاقوں کی فتوحات میں ان کی مساعی بهتر طریقه سے صفحات تاریخ پر پائی جاتی ہیں، اس سے اشاعت اسلام میں ان کا مقام واضح ہو تا ہے اور فروغ دین میں ان کا کردار آشکارا ہو تاہے۔

## واقعه يحكيم

مؤر خین لکھتے ہیں کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دورِ خلافت میں ولایت مصر سے معزولی کے بعد جناب عمرو بن العاص رخالتہ، عمواً فلسطین یا بعض دیگر مقامات میں مقیم رہے۔ جس وقت حضرت علی المرتضی رخالتہ، اور حضرت امیر معاویہ وخلائے، کے درمیان جنگ صفین واقع ہوئی تو اس وقت دونوں فریقین نے اپنے اپنے حلات کے نقاضوں کے تحت مصالحت کے لیے حکمین تجویز کیے۔

حضرت علی المرتضٰی رہی لیٹنے، کی طرف سے حضرت ابوموسیٰ الاشعری رہی لیٹنے، تھکم منتخب ہوئے اور حضرت امیر معاویہ رہی لیٹنے، کی جانب سے عمرو بن العاص رہی لیٹنے، تھکم منتخب کے گئے۔

صفر کساھ میں ملک شام کی سمرحد پر دومتہ الجندل کے قریب اذرح کے مقام پر حکمین کا اجتماع ہوا۔ وہاں فریقین کے درمیان مصالحت کے موضوع پر باہم گفتگو ہوئی۔ (جس کی تفصیلات تاریخ کی کتابوں میں موجود ہیں اور ہم نے بھی سیرة سیدناعلی المرتفظی رہائیں۔ اور سیرة امیر معاویہ رہائیں، جلد اوّل میں بحث ہذا کے تحت ذکر کی ہیں) اور دونوں حکمین حضرات کی رائے میں اختلاف واقع ہوا اور وہ کسی متفقہ فیصلہ پر مجتمع نہیں ہوسکے۔ اس وجہ سے تحکیم میں ناکامی ہوئی۔

خليفه بن الخياط لكھتے ہيں كه

... وفيها (صفر ٣٥ه) احتمع الحكمان ابوموسى الاشعرى وفي من قبل على وفي التي وعمروبن العاص وفي من من معاويه وفي التي بدومة الحندل في شهر رمضان ويقال

باذرح وهي من دومة الحندل قريب- فبعث على ابن عباس ولم يحضر وحضر معاويه- فلم يتفق الحكمان على شيئي...الخ-

(تاریخ خلیفہ بن خیاط جلداؤل، ص۱۵۴ تحت سنہ سبع و اللہ مین)
مختصریہ ہے کہ واقعہ شخکیم میں کسی مخادعت اور شاطرانہ طریقہ کو دخل نہیں تھا (جیسا کہ مؤرّخین مثلاً طبری متونی اساھ نے واقعہ ہذا میں طول طوال چیزیں بدھا چڑھا کر ذکر کی ہیں) ملکہ اس میں مکمین کے مابین اختلاف رائے ہوگیا تھا لینی ایک صاحب کی رائے دو سری شخصیت کی رائے سے متعارض ہوئی، اس بنا پر مسئلہ کا کوئی متفقہ حل سامنے نہ آسکا اور جانبین کی مصالحانہ مساعی ناکام ہو گئیں۔

اس چیز پر ہم نے طبری سے قدیم تر مورخ غلیفہ ابن خیاط المتوفی ۴۳۰ھ کا مندرجہ بالا فیصلہ بلفلہ ذکر کر دیا ہے جو نمایت قابل توجہ ہے اور صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی شانِ دیانت اور شانِ عدالت کے پیشِ نظر یمی چیز درست اور صحح ہے۔

#### قاتلانه حمله

واقعہ صفین کے بعد جناب عمرو بن العاص رہی تھیں، حضرت امیر معاویہ رہی تھی، کے دورِ خلافت میں مصرمیں مقیم سے اور وہاں کے والی اور حاکم بنائے گئے تھے۔

جنگ نہروان کے بعد رمضان المبارک مہم میں بعض خارتی افراد (عبدالر ملی بن ملم المرادی عروبی بیر برک بن عبداللہ) حرم کعبہ میں مجتمع ہوئے اور انہوں نے باہم فیصلہ کیا کہ --- ان تین اشخاص (حضرت علی المرتفلی رہائٹی، احضرت امیر معاویہ رہائٹی، اور جناب عمرو بن العاص رہائٹی، ) کو قتل کر دینا چاہیے تاکہ لوگوں کو ان کے مظالم سے نجات مل سکے اور یہ کام ایک ہی تاریخ میں بورا کیا جائے۔

عبدالرحمٰن بن ملجم المرادي نے کما کہ علی این طالب منالٹیز، کے قتل کا میں ذمہ

لیتا ہوں اور برک بن عبداللہ نے کہا کہ معاویہ بن ابی سفیان منی کھڑے، کو میں قتل کروں گا اور عمرو بن بکیرنے حضرت عمرو بن العاص منی کھڑے، کے قتل کا عمد کیا۔

حضرت علی المرتضٰی رخیاتینی، اور حضرت امیر معاویه رضاتینی، بر قاتلانه حمله کے واقعات قبل ازیں ہم سیرۃ سیّدنا علی المرتضٰی رضاتینی، اور سیرت امیر معاویہ رضاتینی، جلد اقل میں بحث ہذا کے تحت ذکر کر بچکے ہیں۔

ابن ملم المرادى كے حملہ سے حضرت على المرتضى و النيني شهيد ہو گئے تھے اور برک بن عبداللہ نے حملہ كيا مرحضرت امير معاويد و النيني زخى ہوئے اور قتل ہونے سے فيح گئے تھے۔ اب اس مقام میں حضرت عمرو بن العاص و النيني برقاتلانہ حملہ كا واقعہ بالاختصار ذكر كيا جاتا ہے۔

(عمرو بن بكر) يا عمرو بن بكيراس مقصد كے ليے مصر پنچا اور اس كا ارادہ تھاكہ صبح كى نماز كے موقعہ پر حملہ كيا جائے۔ چنانچہ اس روز حضرت عمرو بن العاص رفالیہ، اپنی بیٹ كے مرض كے باعث فجركی نماز پڑھانے كے ليے مسجد میں تشریف نہیں لا سكے اور اپنے قائم مقام كے طور پر اپنے پولیس افسر خارجہ بن ابی حبیبہ (یا خارجہ بن حذافہ) كو نماز پڑھانے كے ليے بھیجا۔

عمرو بن بكيرمجد ميں پوشيده ہو كر بيشا تھا تاكہ جب آنموصوف نماز كے ليے پنچيں تو ان پر جملہ كيا جائے۔ چنانچہ جب خارجہ نماز كے ليے پنچ تو اس نے ان پر حملہ كيا جائے۔ چنانچہ جب خارجہ نماز كے ليے پنچ تو اس نے ان پر حملہ كر كے قتل كر ديا اور اسے گمان تھا كہ يہ عمرو بن العاص وفائلي ہيں۔ جب يہ خارجی پکڑا گيا تو كنے لگا كہ ميں نے عمرو بن العاص وفائلي كاراده كيا تھا ليكن اللہ تعالى نے خارجہ كی موت كا اراده كيا۔ بعض كتے ہيں كہ يہ قول حضرت عمرو بن العاص وفائلي من عبداللہ كى كردن وفائلي من عبداللہ كى كردن أزادى كئى۔

...فحمل عليه الخارجي فقتله وهويعتقد عمروبن العاص فلما اخذ الخارجي قال اردت عمرواً واراد الله

خارجه-فارسلهامثلاوقتل قبحهالله-وقدقیل ان الذی قالها عمرو بن العاص والتي و ذالک حین جئی بالخارجی فقال ما هذا؟ قالوا قتل نائبک خارجه- ثم امر به فضربت عنقه-"

- (١) البدايد للين كثير جه، ص٢٩٥ تحت مقل على وفي عند -
- (٢) مجمع الزوائد للبيثى جه، ص١٣٧-١٨١ باب آخر احوال على رهايتُهُ. -
  - (٣) كتاب المبر لابي جعفر بغدادي ص ٩٩٩٠ طبع وكن-

### آخرىاحوال

حضرت امير معاويد رخياتي ك دور خلافت مي حضرت عمرو بن العاص رخياتي الك مرت عمره بن العاص رخياتي الك مرت تك معرك والى رب اور اس علاقه مي عده انظام قائم ركها اور اسلام ك فرفغ اور بقاك لي مساعى جارى ركميس- ان كى عمده صلاحيتول كى بنا ير حضرت امير معاويد رخياتي من انهي معزول كرنے يا انهيں تبديل كرنے كى ضرورت محسوس نهيں كى اور ان كى عمر كا بيشتر حقيد معربيں بى يورا ہوا-

آخر میں عمر رسیدہ ہو کر طبعاً علیل ہوگئے۔ ان او قات میں ایک صاحب این شاسة المدی آنموصوف رہائیں۔ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ شدت مرض کی وجہ سے پریٹانی کی حالت میں تھے۔

- این شاسه کهتے بیں که اس وقت آپ بهت روئے اور گریہ کی حالت میں
   دیوار کی طرف رُخ کرلیا۔
- 0 آپ رہوالیہ کے فرزند عبداللہ بن عمرو اس وقت موجود ہے، وہ کئے گئے:
  اے والد! آپ کو جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فلال فلال بشارت نہیں
  فرائی؟؟ تو آنموصوف اپنے فرزند کی طرف متوجہ ہوئے اور فرایا: سب سے بمتر چیز
  جو میں شار کر آ ہوں وہ توحید و رسالت کی شمادت ہے۔ (جو جھے حاصل ہے)

#### میری عمر کے تین دور گزرے ہیں:

میری حالت قبول اسلام سے قبل بیہ تھی کہ میں جناب نبی اقد س صلی اللہ علیہ وسلم کے قل کا اللہ علیہ وسلم کے قل کا متنی تھا۔ اگر اس وقت مجھے موت آ جاتی تو یقینا اہلِ جہنم میں سے ہو آ۔

0 اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے میرے دل میں اسلام کی صداقت ڈال دی اور میں نے جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر قبول اسلام کی خدمت میں حاضر ہو کر قبول اسلام کے لیے اپنے سابقہ معاصی کی مغفرت کی شرط پیش کی۔ (اس موقعہ کی باہمی گفتگو کی تفعیلات مسلم شریف وغیرہ میں فہ کور ہیں اور ہم نے قبل ازیں "قبولِ اسلام" کے عنوان کے تحت اسے مخضراً ذکر کیا ہے) ..... اس حالت میں اگر میری موت واقع ہو جاتی تو میں بھینا اہل جنت میں شار ہو تا۔

 اس کے بعد کئی امور کا مجھے والی بنایا گیا۔ میں نہیں جانتا کہ ان امور کا انجام میرے حق میں کس طرح رہا؟؟... الخ-

- (١) مسلم شريف ج١ ص ٢٤٠ تحت كتاب الايمان باب كون الاسلام يحدم... الخ-
- (٢) حاشيه تهذيب الاساء واللغات للنواوي مساس جه ق، تحت عمرو بن العاص والتيمة. -

روایت مندرجہ بالا کے علاوہ بھی علاء کرام نے بعض چیزیں ذکر کی ہیں۔ حضرت عمرو بن العاص رخالتہ کی وفات کا وقت جب قریب آیا تو آنموصوف اپنی پریشانی کی حالت میں اپنے مالک حقیق کی جناب میں عجز و اعسار کا اظہار کرتے ہوئے فرماتے تھے کہ

اللهم امرت بامورونهيت عن امور- تركنا كثيرا مما امرت ورتعنا في كثير مما نهيت- اللهم لا اله الا انت ...... فلم يزل يهلل حتى فاض رضى الله عنه-

- (١) ميراعلام النباء للذهبي جس ص ٥١ تحت ترجمه عمرو بن العاص رهافتي -
- (٢) تمذيب الاساء واللغات للنواوي جلداقل ص ٣٠٠ القسم الاول تحت عمرو بن

العاص معالثين ميس اى مفهوم كى روايت درج ہے-

مغموم بیہ ہے کہ حضرت عمرو بن العاص رہ الفیٰ کتے تھے کہ اے اللہ! تو نے جمیں کی امور کا تھم دیا اور کی امور سے جمیں منع فرمایا۔ ہم نے بت سے احکام کو چھوڑ دیا اور بہت سے ممنوعات کے ہم مرتکب ہوئے۔ اے اللہ! تیرے سوا کوئی معبود نہیں۔ آنموصوف لا اللہ الا الله کا ذکر بار بار کرتے رہے حی کہ آپ کا انتقال ہوگیا۔

چنانچه حدیث شریف میں بید مسئله فدکور ہے کہ:

حفرت معاذین جبل رضی الله عند کہتے ہیں جناب نی اقدس صلی الله علیه وسلم فض کا آخری کلام لاالله الاالله ہووہ جنت میں جائے گا۔

.....عن معاذ بخ التي المن و الله صلى الله على الله عليه الله عليه وسلم من كان آخر كلامه لا اله الا الله دخل الحنه-رواه ابود او دوالحاكم وقال صحيح الاسناد-

(رياض الصالحين ص٢١٣ تحت باب تلقين المتفر لا الد الا الله)

فامذا جناب عمرو بن العاص رضى الله عنه كاكلمه توحيد كا ورد كرتے ہوئے انتقال مونا خاتمه بالخيرى واضح دليل ہے اور أخروى نجات اور دخول جنت كى علامت ہے-

# تاریخ وفات

حفرت عمرو بن العاص رضی الله تعالی عنه کا انقال قریباً ستر برس کی عمر میں ہوا اور آنموصوف عیدالفطر ہوں الله عبدالله عبدالفطر کی شب میں فوت ہوئے۔ آپ کی نماز کے بعد آپ کے فرزند عبدالله بن عمرو بن العاص و فالله نے پڑھائی اور مقلم میں سپرد خاک کیے گئے۔

(۱) تهذيب الاساء واللغات للنواوي جلداة ل، ص ٩٣٠ القسم الاول تحت ترجمه عمرو بن العاص

مِعَ الشِّيرُ. -

(٢) اسد الغاب لاين اشير الجزري جم، ص ١١٥ تحت ترجمه عمرو بن العاص والشير. -

### أبكاشتباه

حضرت عمرو بن العاص رہ اللہ سے آخری او قات میں پریشانی اور اضطراب کے بعض کلمات صادر ہوئے ہیں مثلاً بعض روایات کے اعتبار سے آنموصوف رہ اللہ اللہ نے فرمایا:

(۱) ...اللهم امرت بامورونهیت عن امور- ترکناکثیرا مماامرت ورتعنافی کثیرممانهیت-

(۲) ... ثم ولیت اشیاء ما ادری ما حالی فیها-

ندکور بالا کلمات کی بنا پر بعض لوگ اعتراض قائم کرتے ہیں کہ یہ حضرت عمرو بن العاص رضائش: کے آخری او قات کے کلمات ہیں جن میں انہوں نے اپی علطوں اور قصور کا اعتراف کیا ہے اور مغفرت سے مایوس کا اظمار کیا ہے اور آنموصوف اپنی زندگی کے آخری او قات میں اپنے افعال و اعمال پر ندامت اور پشیانی کا اظمار کرمتے تھے۔ یہ چیز سوء انجام کی طرف نشاندہی کرتی ہے۔

# رفعاشتباه

اس سلسلے میں چند چیزیں درج ذمل ہیں ان پر نظر انصاف کرنے سے مذکورہ بالا اعتراضات دُور ہو جائیں گے اور شہمات رفع ہوسکیں گے۔

قاعدہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں پر بعض او قات فکر آخرت کا غلبہ ہو آ ہو اکسار کا اظمار کرتے ہوئے مغفرت ہو آ ہو تا ہے اللہ حقیقی کے سامنے بجز و اکسار کا اظمار کرتے ہوئے مغفرت کے طالب ہوتے ہیں۔ ایس کیفیت میں ان حضرات سے جو کلام صادر ہو آ ہے اسے تواضع اور اکساری پر محمول کیا جا آ ہے اور یہ چیز خشیت اللی کے غلبہ کی وجہ سے

بیں آتی ہے۔

اس مسئلہ پر چند نظائر قائرین کرام کی خدمت میں پیش کیے جاتے ہیں جن میں ہماری مندرجہ بالا گزارش کی تصدیق موجود ہے۔ چنانچہ حضرت علی المرتقلی منالی منافل ہے: کلام میں میں مضمون بہ عبارات ذیل منقول ہے:

(۱) ایک دفعہ حضرت علی المرتفئی رضی اللہ عنہ نے کھڑے ہو کر فرمایا کہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے انقال کے بعد اس امت کے سب سے بھترین افراد الو کرو عمر رضی اللہ تعالی عنم بین، پھر فرمایا:

...اناقداحد ثنابعدهم احداثا يقضى الله تعالى فيها

ماشاء-

(مند امام احر" جلداقل، ص١٥٥ تحت مندات على رهايتُر: ) لينى ..... ان كے بعد ہم سے كئى جديد چيزيں صادر ہو كيں، الله تعالى ان كے بارے ميں جو چاہے كا فيصله فرمائے كا-

(٣) البوهيم الاصفهاني افي سند كے ساتھ نقل كرتے بيں كه حضرت على المرتفىٰ رضى الله تعالى عند في المرتفىٰ بعد فرمایا: رضى الله تعالى عند في المرتفىٰ الله عليه وسلم اس امت كے سب سے خير اور افضل الله عليه وسلم اس امت كے سب سے خير اور افضل عنه ، پھران كے بعد امت كے بهترين مخص ابو بكر و الله بي اور پھر ابو بكر و الله بي بي اور پھر ابو بكر و الله بي بيد عمر و الله بي بي اور پھر ابو بكر و الله بي بيد عمر و الله بي بي اور پھر ابو بكر و الله بي بيد عمر و الله بي بي اور پھر ابو بكر و الله بي بيد عمر و الله بي بي اور بي الله بي دو الل

...ثم احدثنا امورايقضى الله فيهاما شاء-

· (اخبار اصنمان لائي هيم اصنماني جلداقل، ص١٣٦٥ طبح ليدن)

لینی ..... پھر ہم نے کئی سے امور سرانجام دیے اللہ تعالی ان میں جو جاہیں گے فیصلہ فرائیں مے۔

(m) خطیب بغدادی نے اپنی تعنیف میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنه کا ایک ارشاد نقل کیا ہے کہ آپ رہی اللہ علیہ

وسلم کے بعد اس امت میں سب سے بمتر ابو بکر منالش، وعمر من الله، بیں - پیر فرمایا: ... واحد ثنا احداث ابعد هم يفعل الله مايشاء-

(موضح اوہام الجمع والتغریق للحلیب بغدادی ج۴ م ۴ تحت ذکر خالد بن علقمہ) لینی فرمایا..... بھران حضرات (شیعین رضی الله تعالی عنهما) کے بعد ہم سے کی چیزیں صادر ہو کیں' ان کے حق میں الله تعالی جو چاہیں گے معاملہ فرمائیں گے۔

حضرت على المرتفئي رضى الله تعالى عند كے ذكورہ بالا تمام اقوال كامنهوم يمى الله جاتا ہے كہ انهوں نے دشيت اللى كے غلبہ كے تحت بد كلمات اوا فرمائے اور خطايا اور كو تابيوں كو ان الفاظ كے ساتھ تعبيركيا- للذا ان كلمات كو جناب على المرتفئي رضى الله عند كے معاصى اور عيوب ير محمول كرنا برگز درست نہيں ہے-

ای طرح ایک دیگر مشہور صحابی حضرت براء بن عازب رضی اللہ تعالی عنہ سے بھی اس طرح کا کلام منقول ہے۔

چنانچہ بخاری شریف میں روایت ہے کہ

... العلاء بن المسيب عن ابيه قال لقيت البراء بن عازب رخي التي فقلت طوبى لك - صحبت رسول الله صلى الله عليه وسلم وبايعته تحت الشحرة - فقال ياابن الحى انك لا تدرى ما احدثنا بعده (صلى الله عليه وسلم) ( بخارى شريف ج٢ ، ص ٥٩٩ ، باب غزوة مديبي طبح ولى ، نور محمى)

یعنی المسیب کتے ہیں کہ میں نے ایک بار براء بن عازب رضافین سے طاقات کی اور میں نے عرض کیا کہ آپ رخالی ہے اور میں نے عرض کیا کہ آپ رخالی ہے عدہ خوشخبری حاصل ہے کہ آپ رخالی ہے نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے شجرہ کے نیچ بیعت کی۔ تو اس کے جواب میں براء بن عازب رضافین نے فرمایا کہ اے برادر زادے! تو نہیں جانا کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ہم نے کیا پچھ نے کام کر ڈالے۔

اس کلام بیل بھی حفرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ نے اپنے بجز و اکسار کے پیشِ نظر یہ کلمات اسے پیشِ نظر یہ کلمات سے آنموصوف رضالیٰ کے خدا و رسول کے نافرمان ہونے اور معاصی کے مرتکب ہونے کا منہوم نسیں لیا جا سکتا۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ مندرجات بالا کے پیشِ نظر یہ چیز واضح ہوئی کہ حضرت عمرو بن العاص مِخالِثْنِ، کا آخری او قات میں اس نوع کے کلمات اوا کرنا ان کے قلرِ آخرت اور خشیت اللی کے غلبہ کی وجہ سے تھا۔

فلدا ان مضطربانه کلمات کی بنا پر آنموصوف مظافید، پر نقد کرنا اور اعتراض قائم کرنا بے جا ہے اور ہرگز درست نہیں بلکہ بید چیز تو ان کی شائن انقاء اور شائن دیانت کی اعلیٰ صفت ہے جو ان سے صادر ہوئی۔ بید چیز خاتمہ بالخیراور حسن انجام کی علامات میں سے ہے۔

## اختتامي كلمات

ناظرین کرام کی توجہ اس چیز کی طرف دلائی جاتی ہے کہ حضرت عمرو بن العاص رفی اللہ بنی بنا نقر کرنے والے لوگوں نے جو اعتراضات آپ کی شخصیت پر وارد کیے ہیں (جیسا کہ ان کا اجمال اوّل بحث میں درج کیا گیا ہے) ان کو پیشِ نظر رکھتے اور پھر جناب عمرو بن العاص رفی لیٹی، کے احوال زندگی اور ان کی ملی خدمات کو ملحوظ رکھتے اور ان کی می خدمات کو ملحوظ رکھتے اور ان کی میرگزشت کے ایک ایک عنوان پر منصفانہ نظر سیجئے۔ (جو صفحات بالا میں بلاختصار پیش کیے گئے ہیں) بشرط انصاف اس طرح موازنہ کرنے سے اعتراضات کا جواب برامانی حل ہوسکے گا اور مزید کوئی بحث ذکر کرنے کی حاجت نہ رہے گی۔

آنموصوف کے اوّل دور کے حالات پھراس کے بعد اسلامی دور کے واقعات پھران کے اختیامی اتیام کے کوا کف ان سب ادوار کے نشیب و فراز سامنے رکھنے کے بعد کسی دیگر صفائی پیش کرنے اور دفاع ذکر کرنے کی ضرورت نہیں رہتی۔ بعد از اسلام ان کی پوری زندگی کا کردار تمام سوالوں کا جواب ہے اور اگر ان تمام چیزوں کو پس پشت ڈال کر اعتراض کرنا ہی مقصود ہے تو پھریہ صرف کینہ و عناد کی وجہ سے ہوگا جس کا کوئی علاج نہیں۔ واللہ الهادی الله یهدی من یساء الی صراط مستقیم۔



# . فصل سوم

# عثانی مطاعن کے جوابات

# تمهيدى كلمات

سید دو عالم نی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم کے محابہ کرام رضی الله تعالی عنهم عضرات انبیاء علیهم السلام کے بعد "خیرامته" بیں اور بهترین قوم بیں- ان کی توصیف و مدح کلام الله میں بے شار مقالت میں فرکور ہے-

اور نبی اقدس صلی الله علیه و آله و سلم کی زبان مبارک سے ان حضرات کی فضیلت صحیح روایت میں بے شار مرتبہ منقول و مروی ہے۔

اس کے باوجود لوگ اس بمترین جماعت کے متعلق طعنہ زنی کرتے ہیں اور شکوہ و شکایت اور اعتراضات و مطاعن کی ایک طویل فہرست تیار کرتے ہیں اور یہ ان کا قدیمی شیوہ ہے۔

مچر ہر دور میں علائے حق ان کے جوابات دیتے رہے ہیں اور یہ سلسلہ اب تک جاری ہے، ختم نہیں ہوا-

اس دور میں بھی خالفین محابہ رہی الٹین کی طرف سے بھی وطیرہ برابر چلا آ رہا ہے، چنانچہ حضرت سیدنا عثان بن عفان رضی اللہ تعالی عند پر قدیم و جدید طعن وارد کیے گئے ان کے جوابات کے لیے ہم نے اپنے مقدور کے مطابق کچھ حقیری کوشش کی ہے جو پیش خدمت ہے۔ البتہ یمال بیہ بات ذکر کر ویٹا فائدہ سے خالی سیں کہ حضرت سیدنا عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے فضائل و کمالات اور ملی خدمات کا مفصل تذکرہ یمال ذکر نہیں کیا۔ اس وجہ سے کہ وہ ایک مستقل کتاب اور مبسوط تصنیف کا متقاضی ہے۔

تاہم آنمو صوف رہنا گئیز، کے فضائل اور کمالات اور دینی و قومی خدمات کا اجمالی خاکہ بالاختصار پیش کر دینا مفید خیال کیا ہے۔ اس طریقہ سے آنجناب رہنا گئیز، کے رفیع مقام کا نقشہ سامنے آسکے گا اور عظیم المرتبہ ہونا واضح ہوگا۔

# اسم گرامی، قرب قرابت داری، فضائل دمناقب اور ملی خدمات

نام مبارک عثمان بن عفان (رضی الله تعالی عنه) ہے اور لقب ''ذوالنورین'' ہے اور کنیت ابو عبداللہ ہے۔ سلسلہ نسب پانچویں پشت میں سردار دو جہاں صلی الله علیہ وسلم کے ساتھ مشترک ہے۔ (عثمان بن عفان بن ابی العاص بن امیہ بن عبد سمٹس بن عبد مناف)۔۔۔عبد مناف دادا مشترک ہے۔

اور حفرت عثمان رضائشہ اپنی والدہ کی طرف سے بھی خاندان نبوت کے ساتھ قریب تر ہیں اور آپ کی والدہ بنی ہاشم کی نواس ہے۔

اس طرح کہ حضرت عثان رض اللہ کی والدہ کا نام اروی بنت کریز ہے اور اروی کی والدہ کی دور کی بنت کریز ہے اور اروی کی والدہ ام علیہ العلوۃ والتسلیم کی عمد کی والدہ ام حکیم بنت عبد العطلب ہیں جو جناب نبی کریم علیہ العلوۃ والتسلیم کی عمد محترمہ ہیں اور جناب کے والد شریف (عبداللہ) کے ساتھ توام پیدا ہوئی تھیں اور ام حکیم البیناء کے نام سے مشہور ہیں۔

(۱) حاصل میہ ہے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور جناب علی المرتفعٰی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دونوں حضرات کے لیے حضرت عثان رہی تھی، بھو پھی زاد بهن کے فرزند ہیں اور عمد زاد برادر ہیں-

### تنبيهم

اس قرابت واری کی مزید تفصیل مطلوب ہو تو ہماری تصنیف رحساء بینہ مصمہ عثانی، ص۲۴ سے ۳۰ تک ملاحظہ فرماویں۔

(۲) اعلان نبوت کے ابتدائی دور میں حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عنه کی رہنمائی سے مشرف باسلام ہوئے اور قبیلہ کی ایذاؤں سے دین اسلام کو ترک نہیں کیا ہلکہ اس پر ثابت قدم رہے۔

(۳) حضرت عثمان رضی الله تعالی عنه کاشار اسلام کے السابقون الاولون میں ہے اور ان کی فضیلتیں ان کو حاصل ہیں اور مشہود له بالجنتہ ہیں ایسی نبوت سے ان کے لیے جنت کی بشارت حاصل ہے) اور عشرہ مبشرہ میں ان کاشار ہے۔

(۳) نمی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم نے اپنی صاحبزادی رقیه الله علیه و آله وسلم نے اپنی صاحبزادی رقیه الله علیه عضرت عثمان رضی الله عند دوسری صاحبز ادی ام کلثوم معزت عثمان رضی الله عند ہے کردیا۔ پھران کے انتقال کے بعد دوسری صاحبز ادی ام کلثوم ان کے نکاح میں دے دی۔ اس بنا پر حضرت عثمان کولقب ذوالنورین حاصل ہوا۔

ه) کفار مکہ نے جب مسلمانوں کو سخت ایذاء رسانی کی تو ہجرت حبشہ (ملک حبش کی طرف) پیش آئی۔ حضرت عثان نے اپنی اہلیہ رقیہ الطبیعی سمیت ہجرت اختیار کی۔

پھراس کے بعد جب ہجرت مدینہ منورہ کی طرف ہوئی تو حضرت عثان رہالتی، صبی ہوئی ہو حضرت عثان رہالتی، حبث سے واپس ہوکھی، دو ہجرتوں کی صبی سے واپس ہوگئی، دو ہجرتوں کی فضیلت سے مشرف ہوئے۔

(٢) غزوہ بدر (١ه) ميں پيش آيا- حضرت رقيد الشيئي يار تھيں- بحكم آنجناب صلى الله عليه و آله وسلم جمارارى كى وجه سے حضرت عثمان و الله عليه و آله وسلى الله عليه و آله وسلم في الله عليه عنايت فرما يا اور اجر و ثواب ميں شريك قرار ديا-

(2) کاتب وحی ہونے کی سعادت ان کو حاصل تھی اور اس کے علاوہ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے خطوط تحریر کرنامجھی ان کے متعلق تھا۔

(A) ۲ھ میں واقعہ حدیبیہ پیش آیا اس کا اختصار ذکر کیا جاتا ہے۔

قریش مکہ نے جب مسلمانوں کو مکہ مکرمہ میں داخل ہونے سے روکا تو نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کے ساتھ مفتگو کرنے کے لیے حضرت عثمان رہی تھیں کو سفیر بناکر مکہ روانہ کیا۔

اندریں حالات آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں خبر پہنجی کہ عثان رہنا تھیٰ: شہید کر دیۓ گئے تو آنجناب نے عثان کے قتل کا انتقام لینے کے لیے صحابہ کرام سے ایک شجر کے تحت موت کی بیعت لینی شروع کی۔

پھرا اثنائے بیعت میں خبر ملی کہ عثان زندہ ہیں البتہ ان کو قید کر لیا گیا ہے۔ اس وقت نبی اقدس مل کی لیے اپنے وست مبارک کو عثان کا ہاتھ قرار دیا اور اسے اپنے دو سرے ہاتھ مبارک پر رکھ کر ارشاد فرمایا کہ یہ عثان کی طرف سے بیعت ہے۔

گویا حضرت عثمان رہی اللہ کے حق میں یہ "دعظیم فضیلت" ثابت ہوئی، انہوں نے رسول خدا کے ہاتھ مبارک سے رسول خدا کے ہاتھ مبارک پر بیعت کی۔

اس بیعت کا نام اسلام میں "بیعت الرضوان" ہے۔ خداوند کریم نے قرآن مجید میں اس بیعت سے مشرف ہونے والوں کے حق میں فرمایا ہے کہ "پختہ بات ہے کہ ان مومنین سے اللہ راضی ہوگیا جنہوں نے شجرکے تحت آپ کے ساتھ بیعت کی… الخ-" (پ۳۲ سورة الفتح)

(9) غزوهٔ تبوک ۹ه میں ہواتھا-ان اتامیں المِ اسلام پر سخت افلاس اور معیشت کی شخص - حضرت عثان رہی گئی تھی - حضرت عثان رہی گئی تھی۔ مسلمانوں کی مالی امداد کیا کرتے تھے- اس موقعہ پر بھی آنموصوف نے بے مثل ایثار کرتے ہوئے مالی خدمات سرانجام دیں -

سردار دو جہاں صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جیش ہذا کی تیاری کے لیے مسلمانوں کو متعدد بار مالی تعاون کی خاطرار شاد فرمایا۔ تو اس وقت حضرت عثان رمنی اللہ، نے تین صد اونث بمع ساز و سامان کے پیش کیے اور مزید برآل ایک ہزار اشرفیاں جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دامن میں لا کر رکھ دیں۔

آنجناب ملٹھ کی نمایت مسرور ہوئے اور عثان رمنی اللہ تعالیٰ عنہ کے حق میں مخسین و بشارت کے کلمات ارشاد فرمائے۔

"ماضرعشمانماعمل بعداليوم-"

اس کا منہوم یہ ہے کہ اگر بالفرض عثان سے آج کے بعد کوئی فعل سرزو ہو جائے تو وہ اس کو نقصان نہ دے گا۔

عثانی خلافت ابتدا محرم الحرام ۲۳ھ سے شار ہوتی ہے اور اس کا اختتام ۱۸ ذوالحبہ ۳۵ھ پر ہے۔

(۱۱) خلافت عثمانی کے ایام میں برے برے عظیم ملی کارنامے پائے جاتے ہیں۔
اس عمد کا ایک اہم اور بے مثال کارنامہ سے ہے کہ ۲۳ھ کے اوا خر اور ۲۵ھ کے
اوا کل میں آرمینیہ اور آذر بائیجان کے علاقوں میں کفار کے خلاف الملِ اسلام کی
جنگیں جاری تھیں، افواج میں مخلف قبائل شامل تھے، وہاں قرآن مجید میں اختلاف
فی القراة کا مسئلہ پیدا ہوا۔ حضرت حذیفہ بن الیمان وہی تھی، (مشہور صحابی) کو یہ بات

شدت سے محسوس ہوئی- معالمہ ہذا کی اہمیت کے پیش نظر وہ فوراً مدینہ شریف واپس پنچ اور امیرالمومنین عثان رہی ہیں نہائی، کی خدمت میں الفاظ ذیل کے ساتھ اپنی پریشانی کا اظمار کیا کہ یا میرالمومنین!!

ادرك هذه الامه قبل ان يختلفوافى الكتاب اختلاف المحتلفوافى الكتاب اختلاف اليهود والنصارى - (مثاؤة شريف ص ١٩٣٠ تحت فضائل القرآن، الفصل الثالث، طبع ديل)

مطلب یہ ہے کہ پیشتراس کے کہ لوگ کتاب اللہ میں اختلاف کرنے لگیں اس امت کو سنبھال لیجئے ایسانہ ہو جیسا کہ یمودو نصاریٰ اپنی آسائی کتب میں اختلاف کرنے لگ گئے۔ (اور اصل دین سے برگشتہ ہوگئے) پھریہ اختلاف ان کے غداہب میں فساد وافتراق کا باعث ہوا۔

مختریہ ہے کہ جناب سیدنا عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ان حالات کے پیش نظر مسلہ بدا کے حق میں کبار صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مشورہ کیا (جن میں حضرت علی المرتضٰی وہاللہ، شامل تھے) ان حضرات کے فیصلہ کی روشنی میں یہ صورت کی گئی کہ حضرت صدیق اکبر وہاللہ، کے دور میں قرآن مجید کاجو نسخہ جمع شدہ تھا وہ حضرت ام المومنین حفصہ اللہ اللہ عنہ کی باس محفوظ تھا۔ ان سے وہ نسخہ عاریتاً حاصل کر کے دافت قرایش پر) ایک نسخہ قرآن مجید کا مرتب کرایا اور حرف واحد پر مصحف بدا کو کھووایا گیا۔ باتی قرآت مختلفہ کو متروک قرار دے کر تلف کر دیا گیا۔

حافظ الذہبی نے اس چیز کو اس طرح تعبیر کیا ہے کہ

لیمی اختلاف واقع ہونے کے بعد حضرت عثمان رہی گئے، نے امت مسلمہ کو ایک مصحف پر جمع کر دیا اور اختلاف فی الکتاب سے ملت اسلامیہ کو بچالیا۔

... من جمع الامه على مصحف واحد بعد الاختلاف- (تذكرة الحفاظ للذبي جلد الذكرة الحفاظ للذبي حلا الله عنهان عنان جالين، طبع بيروت)

### تنبيهم

سئلہ بداکی مزید تفصیل آئندہ "احراق مصاحف" طعن کے جوابات کے تحت آربی ہے انتظار فرائس -

(۱۳) جس طرح عمد فاروتی میں مکی فتوحات کا سلسلہ بن کو حش سے جاری تھا۔ حضرت عمر تعانی طرح عمد عثانی میں فروغ اسلام کی خاطریہ سلسلہ قائم تھا۔ حضرت عمر وفائقی، کی شماوت کے بعد بعض مفتوحہ ممالک نے بعاوت اختیار کی تھی (مثلاً ہمدان، ری، آذر بائیجان، آرمینیہ وغیرہ) تو خلافت عثانی میں ان ممالک کو دوبارہ فیج کیا گیا اور بعاوتیں فرو کردی گئیں۔

اور مزید برآل مشرق میں خراسان طبرستان بینق نیشاپور ، ہرات ، ملخ وغیرہ وغیرہ ممالک مفتوح ہوئے۔

اور مغرب کی طرف مراکش و طرابلس (اندلس) وغیرہ میں اسلام کاغلبہ ہوا اور یہ علاقے اسلامی حکومت کے تحت آ گئے۔

اور افریقہ میں "حرب العبادلہ" کے نام سے ایک بری جنگ لڑی گئی- اس کے ذرایعہ افریقہ کے بہت سے علاقے اسلام کے ماتحت ہو گئے-

اور خاص طور پر بحری جنگوں کا آغاز عمد عثانی میں حضرت معاویہ رہن گئی، کی مساعی سے ہوا۔ ان کے ذریعہ متعدد جزائر مفتوح ہوئے (جزیرہ قبرص وغیرہ) اور رومیوں کو شکستیں ہوئیں۔ قیصرروم کا افتدار ختم ہوا۔

مخضریہ ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالی عند کے عمد خلافت میں مغرب میں مراکش سے لے کر مشرق میں کابل تک حجاز، کین، مصر، شام، عراق، (فارس) وغیرہ تمام ممالک پر حکومت اسلامی قائم ہوئی۔

احیائے اسلام اور فروغ دین کے لیے آنموصوف کے بید ملی کارنامے کتب صدیث و آرائ میں بالتفصیل درج ہیں۔ ہم نے یہاں ان کا اجمال و اختصار پیش کیا

اب اس کے بعد آنجناب حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ پر مشہور اعتراضات کے جوابات پیش کیے جاتے ہیں۔ اس تحریر سے کوئی بحث و مباحثہ کمڑا کرتا مقصد نہیں ہے بلکہ نبی کریم علیہ العلوة والسلیم کے صحابہ کرام اور رفقائے عظام رضی اللہ تعالی عنهم کی طرف سے ان کی صدافت و عدالت اور صفائی بیان کرنا اور ان کا جانب سے دفاع کرنا مطلوب ہے تاکہ الل اسلام ان اعتراضات پر نظر کرنے ان کی وجہ سے ان حضرات کے متعلق سوء ظنی اور برگمانی کا شکار نہ ہوں اور اپنی عاقبت کی وجہ سے ان حضرات کے متعلق سوء ظنی اور برگمانی کا شکار نہ ہوں اور اپنی عاقبت خراب نہ کریں۔ والملہ علی مانقول و کیل۔



# غزوہ کبدر میں عدم شرکت کے اعتراض کاجواب

خلیفہ ٹالٹ سیدنا عثان بن عفان رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق ان کے مخالفین یہ طعن قائم کرتے ہیں کہ

اسلام میں غزوہ بدر بہت بڑی فغیلت اور اہمیت کا حال ہے۔ اس میں عثمان بن عفان رضی اللہ تعالی عنہ شریک نہیں ہوئے اور اس طرح فضائل غزوہ بدر اور اس کے فوائد سے محروم رہے۔

## الجواب

غزوہ برر کے موقعہ پر جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صابراوی معرت رقید رضی اللہ تعالی عنها (جو حفرت عنان رفیالٹین کی زوجہ محرمہ تھیں) بیار معیں۔ جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم سمیت غزوہ برر کے لیے تشریف لے جانے لگے تو آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے معرت عنان رفیالٹین کو معرت رقیہ رضی اللہ تعالی عنها کی تمارواری کے لیے مدید منورہ میں قیام کا ارشاد فرمایا۔ اتفاق قدرت سے حضرت رقیہ اللیسی کا ای دوران انقال موگیا۔ جب زید بن حارث رفیالٹین فتح بدر کی خوشخری مدید شریف لائے تو لوگ معرت رقیہ اللیسی کے دفن سے فارغ مونے تھے۔

اس کے بعد جناب نبی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم نے فاتحین بدر کے لیے جب غنائم تقسیم فرمائے تو حضرت عثان رہائی، کو فاتحین بدر کے مساوی حصّہ عطاکیا اور اس کی فضیلت میں بھی آپ کو شریک فرمایا۔

اس بنا پر حصرت عثمان رضی الله تعالی عنه کو شامدین بدر میں شار کیا جا آ ہے۔ اس مسللہ پر تراجم اور سیرة کے دوعدد حوالہ جات پیش کیے جاتے ہیں:

(۱) ... عن عبدالله بن مكنف بن حارثه الانصارى قال لما خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم الى بدر خلف عثمان على ابنته رقيه وكانت مريضه فماتت رضى الله عنها يوم قدم زيد بن حارثه المدينه بشيرا بما فتح الله على رسول الله صلى الله عليه وسلم ببدر - وضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم بعدم واحره فى بدر فكان كمن شهدها -

(طبقات اين سعر ص ٣٨ جس تحت وكر اسلام عثان بن عقان برقائي، طبع ليدن)

(٢) ... عشمان بن عفان برقائي، تخلف على امراته رقيه

بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم وكانت مريضه

فتوفيت وجاء ت البشرى بالفتح حين دفنت - فضرب له

رسول الله صلى الله عليه وسلم بسهمه من الغنيمه

وباحره من المشهد فهوبدرى -

(جوامع السيرة لاين حزم الاندلى ص١١٥ تحت تسميه من شهد بدرا من المسلمين مع رسول الله صلى الله عليه وسلم)

فلنذا حضرت عثمان رضی الله تعالی عنه اگرچه بذات خود غزوهٔ بدر میں شریک نہیں ہوئے آہم جناب رسول کریم صلی الله علیه وآله وسلم کے فرمان کے مطابق وہ فضائل بدر سے محروم نہیں ہیں اور انہیں غنائم بدر اور اس کے اجر میں سے برابر کا حقه عطا فرمایا گیا اور آل موصوف من الثین الل بدر کے فضائل میں شریک ٹھسرے۔

# ایک فهمائش

اس مقام میں معرض احباب کی فہمائش کے لیے یہ بات ذکر کی جاتی ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عند کا غزوہ بدر میں عدم شمولیت کا مسئلہ اس طرح ہے جس طرح غزوہ تبوک میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عند کاعدم شمول ہے۔ جناب علی المرتفنی رضی اللہ تعالی عند بھی جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان کے تحت مدینہ منورہ میں ٹھریک کئے تھے اور غزوہ تبوک میں شریک نہیں ہوسکے تھے۔ اس طرح حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عند بھی جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان کے تحت غزوہ بدر میں شریک نہ ہوسکے بلکہ آنجناب مسلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صاحبزادی کی جمارداری کے لیے مدینہ طیبہ میں ٹھرائے علی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صاحبزادی کی جمارداری کے لیے مدینہ طیبہ میں ٹھرائے سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صاحبزادی کی جمارداری کے لیے مدینہ طیبہ میں ٹھرائے سلے سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صاحبزادی کی جمارداری کے لیے مدینہ طیبہ میں ٹھرائے سے۔

یہ دونوں واقعات کیسال تھم رکھتے ہیں اور دونوں حضرات رضی اللہ تعالی عنما پر غزوات میں عدم شرکت کا طعن قائم کرنا صحح نہیں ہے اور آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کو حق پنچا تھا کہ اپنے ہر داماد کو اپنے گھرکے کاموں کے لیے، وہ بدر ہو یا تبوک، خدمت پر مامور فرماویں۔

مزیداس مسئلہ کی تفصیل اور حوالہ جات کے لیے ہماری درج ذیل آلیفات کی طرف رجوع فرما سکتے ہیں- ہم نے قبل ازیں اس مسئلہ کو ذیل مقامات میں بفتار ضرورت ذکر کر دیا ہے-

- (۱) بنات اربعه رضى الله عنهن ص ۱۹۲ تا ۱۹۵
  - (٢) رجماء بينمم (حقد عماني) ص١٣٥-١٣٥-

# غزوة احدسے فرار كاجواب

حفرت عثان رمنی اللہ تعالی عند پر طعن کرنے والوں نے ایک یہ طعن بھی شار کیا ہے کہ احد میں ہو گئے تھے، ان میں شار کیا ہے کہ احد میں جو محلبہ میدان جنگ کو چھوڑ کر فرار ہوگئے تھے، ان میں حضرت عثان وہل شئے، بھی شامل تھے اور اسلام میں میدان جنگ سے فرار ہونا ممنوع ہے۔

### الجواب

سیرت کے اکابر علاء نے ذکر کیا ہے کہ غزوۃ احد میں جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے احد بہاڑ کے ایک درہ پر مسلمان تیراندازوں کی ایک جماعت کو متعین فرملیا اور انہیں کی صورت میں بھی اس مقام کو نہ چھوڑنے کا تھم صادر فرمایا لیکن ابتداء میں مسلمانوں کی فتح کو دکھے کر اس جماعت صحابہ رضی اللہ تعالی عنم نے مقررہ مقام کو چھوڑ دیا اور غزائم اکھے کرنے میں شریک ہوگئے۔ ان حالات میں پشت کی طرف سے کفار نے ایل اسلام پر زبردست حملہ کر دیا۔ ان نازک حالات میں بعض مسلمانوں کے قدم آگھڑ گئے اور وہ میدانِ جنگ سے نکل کھڑے ہوئے۔ ان لوگوں میں حضرت عثمان رہی تھے۔

الله تعالى نے اس واقعہ كو بالاختمار قرآن مجيد ميں ذكر فرمايا اور ان لوگوں كى

#### اس لغرش كو معاف فرما ديا:

... قوله تعالى، انما استزلهم الشيطن ببعض ما كسبوا- ولقد عفا الله عنهم- ان الله غفور حليم- (آل عران:۵۵، پ۳)

لین ان لوگوں کو شیطان نے (اس معاملہ میں) کچسلا دیا اور یہ ان کے پہلے بعض اعمال کی وجہ سے تھاہ چھین اللہ تعالی نے ان کو معاف فرما دیا۔ اللہ تعالی مغفرت فرمانے والے بردار ہیں۔

مختریہ ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سمیت جن مسلمانوں سے یہ فروگزاشت ہوگئی تھی، اللہ تعالی نے ان کو معاف فرما دیا۔ اب ان حضرات پر اس کا کوئی گناہ نہ رہا۔ حق تعالی کیتا ان کی تقییر معاف فرما چکاہ اب کسی کو ان پر طعن کرنے کاکوئی جو از ہے۔



# بیعت رضوان میں عدم شمولیت کے اعتراض کاجواب

طاعنین حضرت عثمان رخی تغیرا طعن به کرتے ہیں کہ عثمان بن عفان رہی تھی، بیعت رضوان میں شامل نہیں ہوئے تھے فامذا وہ اس اہم فضیلت سے محروم رہے۔

## الجواب

یہ اعتراض عمد صحابہ رضی اللہ عنہم میں ہی حضرت عثان پر لوگ کرنے لگ گئے تنے اور اس کا جواب بھی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے خود ہی دے دیا ہے۔

چنانچہ احادیث کی کتابوں میں واقعہ درج ہے کہ اہلِ مصرے ایک فخص جج کے موقعہ پر مکمہ میں آیا اس نے پچھ لوگوں کا ایک جگہ اجتماع دیکھا تو دریافت کیا کہ یہ لوگ کون ہیں؟؟ تو جواب دیا گیا کہ یہ قوم قریش سے ہیں اور ان کے درمیان مشہور صحابی معزت عبداللہ بن عمر مخالفہ، تشریف فرما ہیں۔ تو وہ فخص معزت عبداللہ بن عمر مخالفہ، تشریف فرما ہیں۔ تو وہ فخص معزت عبداللہ مخالفہ وخالفہ، کی خدمت میں حاضر ہوا اور آل موصوف وخالفہ، سے بعض چزوں کے متعلق سوالات کیے، کمنے لگا کہ

- (۱) مجھے ہتائیے کہ عثمان بن عفان رہی تھی، احد سے فرار ہو گئے تھے؟ تو این عمر رہی لٹین نے فرمایا کہ ہاں؟
- (٢) پھر كنے لگاك آپ جانتے ہيں ك عثان والليز بدر ميں حاضر نہيں ہوئے تھے،

عائب رہے تھے؟ تو این عمر مواللہ: نے فرمایا کہ ہاں۔

(۳) پھروہ کنے لگا کہ وہ بیت رضوان میں غائب تنے اور اس بیت میں شائل شیں تھے؟؟ تو این عمرون تنز، نے فرملیا کہ یہ بات بھی درست ہے۔

اس کے بعد حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنممانے ان تیوں سوالات کے جواب ذکر کرتا ہوا۔ استان کے جواب ذکر کرتا ہوں، غور سے من لو۔

یوم احدے فرار جو تو نے ذکر کیا ہے تو اس کے متعلق میں شمادت دیتا ہوں
 کہ اللہ تعالی نے ان کی اس لغرش کو معاف فرما دیا ہے۔

(ولقد عفا الله عنهم --- الخ ال عمران آيت ٥٥ پم)

0 اور حفرت عثمان رہن تھی، کے یوم بدر سے غائب رہنے کی وجہ بیہ ہوئی کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی صاحبزادی (حضرت رقیہ اللہ علیہ نوجیت میں تعییں اور وہ ان دنوں شدید بیار تھیں۔ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے حضرت عثمان بن عفان رہن تھی، کو ارشاد فرمایا کہ تم اس کی تمارداری میں رہو۔ تہمارے لیے حاضرین بدر جیسا غنائم اور اجر دونوں میں حضہ ہوگا۔

باتی رہا کہ حضرت عثمان رہی تھیں بیعت رضوان میں غیر حاضر تھے تو اس کے متعلق تہمیں معلوم ہونا چاہیے کہ

لینی حضرت عثمان رمنی الله تعالی عنه کا بیعت رضوان سے خائب رہنا اس وجہ سے خاک رہنا اس وقت حضرت عثمان رمنی الله تعالی عنه سے زیادہ کوئی اور باعزت مختص ہوتا تو جناب نبی اقدس صلی الله علیه وسلم حضرت عثمان رمنی الله تعالی عنه کی بجائے اسے بیجیج (لیکن اس کام کے عنه کی بجائے اسے بیجیج (لیکن اس کام کے

ساما تغيبه عن بيعه الرضوان فلو كان احدا عز بيطن مكه من عشمان بعثه مكانه-فبعث رسول الله الله عشمان وكانت بيعه الرضوان بعد ما ذهب عشمان الى مكه- فقال رسول الله

کیے اس وقت حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بمتر کوئی موزوں مخص نہیں تھا) پس نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے کفار مکہ کی طرف حضرت عثان رضی الله تعالی عنه کو بھیجا اور آنموصوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مکہ کرمہ چلے جانے کے بعد بیعت رضوان پیش آئی- تو اس موقعه یر جناب نی کریم صلی الله علیه وآلبه وسلم نے (حضرت عثان رضى الله تعالى عنه كوبيعت بذامیں شال کرنے کے لیے) فرمایا کہ یہ میرا دايال باته عثان رضى الله تعالى عنه كالاته ہے اور اس کواینے دو سرے ہاتھ پر رکھ کر بيعت فرمائي اور فرمايا كه مين عثمان رضي الله تعالیٰ عنه کی طرف سے بیعت کررہا ہوں۔

بيده اليمني هذه يدعثمان-فضرب بها على يده فقال هذه لعشمان- (١) مشكوة شريف ص ٥٦٢، تحت مناقب عثان رهاليني ، الفصل الثالث بحواله بخاری شریف - (۲) بخاری شریف م ۵۲۳ ملد اول تحت مناقب عثان دهانشی ، طبع دیلی. (۳) بخاری شریف ص ۵۸۱٬ ۵۸۱٬ جلد ثانی باب غزوه احد تحت آیت ان الذین تولوا منک بوم التقی الجمعان ۴ الخ- (٣) المستدرك للحاكم ص٩٨، جلد ثالث تحت ذكر بعض خصوصيات عثان مِنْ النُّهُ: ١ طبع حيدرآباد دكن- (۵) الاستيعاب لابن عبد البر (معه الاصابه) ص ۷۱ جلد څالث، تحت تذكره عثان رمي لنير: - (١) تاريخ يعقوني الشيعي ص١٦٩، جلد ثاني، تحت ايام عثان رهالتير، طبع بيروت- (٤) روضه كاني بمع فروغ كافي م ١٥١ تحت غزو أحديبيه و طبع قديم لكعنوُ - ''.

یہ جوابات ارشاد فرمانے کے بعد حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے اپنے معترض مخاطب سے فرمایا کہ تمہارے سوالات کے یہ جوابات ہیں اور اب تم جا سکتے ہو۔

حفرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنماکی ندکورہ بالا روایت میں تینوں اعتراضات کے یکجا جوابات موجود ہیں۔ اہل السنہ اور شیعہ کے اکابر علماء نے ان ہر سہ جوابات کو بالوضاحت درج کر دیا ہے، اب مزید کسی جوابات کو بالوضاحت درج کر دیا ہے، اب مزید کسی جواب کی حاجت نہیں۔

# منی میں چار رکعت نمازادا کرنے کے اعتراض کاجواب

حفرت عثمان رضی الله تعالی عنه پر ایک اعتراض بیہ مجی کیا جاتا ہے که ج کے موقع پر آل موصوف رض الله من کے مقام پر چار رکعت نماز اداکی حالانکه مسافر کے لیے چار رکعت کی بجائے دو رکعت نماز اداکرنے کا تھم ہے۔

الجواب

یہ ایک قدیم اعتراض ہے جو حضرت عثمان رض فیز، کے اس عمل پر کیا جا تا ہے۔
اس مقام میں سے بات قابل ذکر ہے کہ علماء کرام نے لکھا ہے کہ حضرت عثمان
بن عفان رض فیز، احکام جج کے معالمہ میں مسائل جج کے زیادہ واقف تھے اور ان کے
بعد حضرت عبداللہ بن عمر رض فیز، جج کے مسائل میں زیادہ معلومات رکھتے تھے۔ گویا
آپ ان مسائل میں حضرت عثمان رض فیز، سے دو مرے نمبر پر ہیں، چنانچہ طبقات ابن
سعد میں فدکور ہے کہ

... کان اعلمہ مبالہ نیاسک ابن عفیان و بعدہ ابن عسر۔ (طبقات این سعد ص ۲۰۱۱) جلد قالت تحت ذکر لباس عثان رہی ہیں،) اس کے بعد محد ثمین نے حضرت عثان بن عفان رہی ہیں، پر اس اعتراض کے جواب میں خود حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا اپنا بیان بند ذکر کیا ہے جے معلوم کر لینے کے بعد اعتراض کی مخبائش باقی نہیں رہتی۔ چنانچہ مند الحمیدی میں ہے کہ

> ... عن عثمان (بن عفان) مِنْ اللهِ اللهِ قال: صلى باهل منى اربعا فانكر الناس عليه ذالك فقال: انى تاهلت بها لما قدمت- واني سمعت رسول الله ملككم يقول اذا تاهل الرجل في بلد فليصل به صلاه المقيم- (١) مند الحميرى ص ۲۱، ج۱، تحت احادیث عثان بن عفان رهايش، - (٢) مند اني يعلى الموصلي ص ١٥٧٠ مند احمد ج۱۰ تحت مندات عثمان بن عفان مِعْلِينِهِ، - (٣) المصنف لعبد الرزاق ص١٦٥٠ جلد ثاني، تحت باب العلوة في السفر- (٣) قرة العینین از شاه ولی الله دیلوی مس ۱۷۷۴ تحت جوابات مطاعن عثاني)

لینی حضرت عثان بن عفان رمنی الله تعالی عنہ نے منی کے مقام میں لوگوں کو جار رکعت کے ساتھ نماز پڑھائی تو اس پر لوگوں نے اعتراض کیا تو حضرت عثان منی کشیزنے متعرضین کے جواب میں فرمایا کہ میں جب سے مگر میں آیا ہوں تو میں نے مله میں اقامت کا تصد کرایا ہے اور اس مئلہ کے متعلق میں نے جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم سے سنا ہے کہ آنجناب صلی الله علیه وآلبه وسلم نے فرمایا کہ جب کوئی شخص کسی شہرمیں اقامت کا ارادہ کر لے تو وہ وہاں مقیم کی نماز (جار ر کعت) اوا کرے چونکہ میں نے یمال ا قامت کا قصد کر لیا تھا اس لیے میں نے جار رکعت نماز ادا کی ہے۔

مختصریہ ہے کہ اس مسئلہ میں حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے اپنے بیان کے بعد کسی دیگر جواب کی حاجت نہیں اور اعتراض ساقط ہو جاتا ہے۔

علاء كرام نے اس مسلد ميں توجيهات بھى ذكركى بيں تاہم فدكورہ بالا دليل كے بعد ہم نے ان كے ذكر كرنے كى ضرورت نہيں سمجى-

# جمعہ میں اذانِ ثانی کے ایزاد کرنے کاجواب

معترضین نے اس مقام میں عبارت ذیل نقل کی ہے:

يعنى حضرت عثان رضى الله تعالى عنه

...في هذه السنه (۳۰ه) زاد

نے ۳۰ ھیں الزوراء کے مقام پر ندائے ثالث کا ایزاد کیا۔

عثمان النداء الثالث على الزوراء...الخ-

(تاریخ طبری ص ۱۸ جلد خامس آخر سنہ ٹلا ثین طبع قدیم مصر)
یمال سے معترض لوگ اعتراض قائم کرتے ہیں کہ جعہ میں حضرت عثمان
رخی اینی طرف سے ایک اور اذان کا اضافہ کیا عالانکہ اس سے قبل یہ اذان
نہیں پڑھی جاتی تھی اور مسائل شرعی میں اپنی طرف سے اضافہ کرنا نہ موم ہے۔

## الجواب

اس مسکد کی تفیم کے لیے یہ مخضری بات تمید امعلوم ہونی چاہیے کہ خلیفہ اسلام اپنی جگہ صاحب اجتماد ہو تا ہے اور اس کے لیے اسلامی مسائل میں اجتماد کا اختیار حاصل ہو تا ہے۔ حضرت عثان رضی الله تعالی عنه کے دور ظافت میں لوگوں کی تعداد کثیر ہو گئی تو حضرت عثان رخی تینی، نے اس دور میں دعوت الی الصلوۃ کی خاطر اس اذان کو اجتماداً--- اختیار فرمایا تاکہ لوگ اذان کے ذریعے جمعہ کے لیے جلد بہنچنے کی سعی کریں اور یہ اضافہ وقت کی ملی و شرعی ضرورت کے تحت کیا گیا۔

اس دور میں بے شار صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم موجود سے اور ان حضرات نے اذان ہذا کے اضافہ کے مسئلہ پر حضرت عثان رہی تھی، کے ساتھ اتفاق کیا اور کوئی اختلاف کھڑا نہیں کیا۔

علماء فرماتے ہیں کہ بیہ اجماع سکوتی ہے اور بیہ اس اذان کے جواز کے لیے صیح دلیل ہے۔ (حواثی البخاری ص۹۲۴ ج۴ باب لاذان یوم الجمعہ طبع دیلی)

دیگر اہم بات یہ ہے کہ یہ واقعہ ۳۰ھ کا ہے، اس کے بعد اواخر ۳۵ھ میں حضرت عثمان رہنائی، کی شہادت واقعہ ہوگئی اور حضرت علی المرتضی رہنائی، خلیفہ رائع مختب ہوئے اور ۲سم آ ۴۰مھ تک مند خلافت پر متمکن رہے۔ اب اس تمام عرصہ میں بیہ ایزاد شدہ اذان جاری رہی۔ اس طرح حضرت حسن رہنائی، کے عمد خلافت میں بیہ ایزاد شدہ اذان خانی دواماً کی جاتی رہی۔

ان اکلبر ہاشمی حضرات کا بیہ تعامل اس بات کی شمادت دیتا ہے کہ حضرت عثمان رمنی تینئہ کا بیہ عمل شرعاً درست تھا اور قابل عمل تھا<sup>ہ</sup> بدعت نہیں تھا۔

اگرید اذان شرعاً ناجائز تھی تو یہ حضرات اس مسئلہ کی برملا مخالفت کرتے اور اس کو اپنے دور خلافت میں روک دیتے۔

اسلام میں اصل عبادت نماز ہے اور اذان نماز کی طرف بلانے کا ایک عمل ہے۔ جو اعمال ذرائع کے درجہ میں ہوں ان میں مجتد کے لیے نظر و فکر کی بہت وسعت ہوتی ہے بشرطیکہ اسے دوسرے مجتد حضرات بھی قبول کرلیں۔ حقیقت یہ ہے کہ اس اذان کے اجراء سے لے کر آج تک اس پر انلِ اسلام عمل در آمد کرتے تک اس پر انلِ اسلام عمل در آمد کرتے تک اس پر انلِ اسلام عمل در آمد کرتے تے ہیں اور کمی نے اسے ترک نہیں کیا۔ پس اس مسئلہ پر تواتر طبقاتی پایا گیا ہے۔

فلمذا اس مسئلہ پر امت کا اجماع ہوچکا ہے اور یہ شرعاً درست ہے، بدعت اور گراہی نہیں ہے کئی مسائل تعامل امت سے ثابت ہوتے ہیں اور یہ مسئلہ بھی اس نوعیت کا ہے۔



# مدینه کی جرا گاہیں مخصوص کر لینے کاجواب

قدیم مورخین نے بیہ تصریح کی ہے کہ جس وقت حضرت عثمان رہی گئی، کے خلاف بعض مفید مصر کوفہ اور بھرہ سے اٹھ کھڑے ہوئے اور انہوں نے آکر دار عثمان رہی گئی، کا محاصرہ کرلیا تو اس موقعہ پر ان فتنہ پردازوں کی طرف سے حضرت عثمان رہی گئی، پر بے جااعتراض اٹھائے گئے۔

ان اعتراضات کا جواب بعض دفعہ حضرت علی المرتضلی مِن اللّٰین کے دیا اور بعض او قات خود حضرت عثمان مِن اللّٰین کے جوابات ارشاد فرمائے۔ ان اعتراضوں میں سے ایک اعتراض بیہ بھی تھاکہ

حضرت عثمان رہی تھنے، نے مدینہ طیبہ کے قرب و جوار میں ایک چرا گاہ کو صرف اپنے اونٹول کے لیے مخصوص اور متعین کر دیا ہے اور بیہ کام شرعاً جائز نہیں ہے۔

## الجواب

معترضین کے اس اعتراض کے جواب میں حضرت علی المرتضٰی اور حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنمانے یہ جواب ذکر کیا ہے کہ

"ب چراگاہ عثان رض الني نے صرف صدقہ كے جانوروں اور بيت المال كے اونٹوں كے ليے نہيں) اور اس كے اونٹوں كے ليے نہيں) اور اس كے اونٹوں كے ليے نہيں اور اس كے تبل حضرت عررض الني نے بھى صدقہ كے اونٹوں كے ليے ايك چراگاہ متعين كى تقى۔"

چنانچہ قدیم مورخ خلیفہ این خیاط نے اس اعتراض کا جواب حضرت عثمان رہائٹن کی زبانی بہ عبارت ذمل نقل کیا ہے۔ رمزائٹن کی زبانی بہ عبارت ذمل نقل کیا ہے۔ حضرت عثمان نے فرماہا:

... فاما الحمى فان عمر ولي حماه قبلى لابل الصدقه فلما وليت زادت ابل الصدقه فردت في الحمى لما زادمن ابل الصدقه-

- (١) أريخ خليفه ابن خياط ص ١٣٦٩ ج١ تحت سنه ١٣٥٥ فتنه زمن عثان-
- المرئ طبرى م ١٠٥ جلد خامس تحت روايت مناظرة القوم عثان وهاتش، و سبب حصار بهم، طبع قديم، مصر-
  - اور حافظ زہی ؓ نے اسی جواب کو بہ عبارت ذیل نقل کیا ہے:
     حضرت عثان من الشمر: نے فرمایا:

... فاما الحمى فوالله ما حميته لا بلى ولا لغنمى وانماحميته لابل الصدقه-

( تاریخ الاسلام للذہی ؓ مسا۱۱ جلد ٹانی ، تحت سنہ ۳۵ھ) اسی طرح اس اعتراض کا جواب حضرت علی المرتضٰی مِنی ﷺ، نے جو ارشاد فرمایا تھا اے حافظ ابن کشرر حمتہ اللہ علیہ نے بہ عبارت ذیل نقل کیا ہے:

... واما الحمى فانما حماه لابل الصدقه لتسمن ولم يحمه لابله ولالغنمه قد حماه عمر رفي التي قبله -

(البدايه والنهايه لاين كثير رحمته الله عليه ص ١٤١ ج٤٠ تحت سنه ٥٣٥)

## حاصل كلام

یہ ہے کہ ان قدیم مور خین کے بیانات کی روشنی میں یہ چیز ابت ہوتی ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے جانوروں کے لیے اس چراگاہ کو مخصوص ومتعین نہیں کیاتھا، سویہ طعن بالکل بے جااور بے اصل ہے۔

صد قات کے جانور اونٹول وغیرہ کی تعداد کیٹر ہوگی تو اس وقتی ضرورت کے تحت حضرت عثمان بھی گئے: نے ان چرا گاہوں میں اضافہ بھی کیا اور تعصص بھی کر دیا تھا لیکن سے چرا گاہیں ان کے ذاتی جانوروں کے لیے ہرگز نہیں تھیں۔

نیزید بات بھی مورخین نے واضح کر دی ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالی عند اس معالمہ میں خود ابتداء کرنے والے نہیں تھے بلکہ ان سے قبل حضرت عمر رضی اللہ تعالی عند نے بھی بیت المال کے جانوروں کے لیے مدینہ منورہ کے قرب و جوار میں چراگاییں مخصوص کی تھیں، فلمذا حضرت عثان رہی تھی، پرید اعتراض کرناکسی طرح بھی درست نہیں۔



# حکم <sub>دہائی</sub> بن العاص کی جلاو طنی کے اعتراض کاجواب

حضرت عثان رہی میں ایر اعتراض کندگان آنموصوف کے پیا تھم بن الی العاص ك متعلق بيه اعتراض قائم كرتے بيل كه ني اقدس صلى الله عليه وآله وسلم في حكم کو بعض خطاؤں کی بنا پر مکہ مکرمہ ہے طائف کی طرف جلاوطن کر دیا تھا اور حکم ند کور عہد صدیقی اور عہدِ فاروتی میں بھی وہیں رہے لیکن عثان بن عفان رخالتہ جب غلیفہ منتخب ہوئے تو انہول نے اپنے چھا فد کور طرید رسول کو واپس مدینہ بلالیا۔ اس طرح انہوں نے جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے عکم کی خلاف ورزی کی۔

# الجواب

یمال چند ایک چیزیں قامل وضاحت ہیں جو اعتراض ہزا کے ازالہ کے لیے

- (۱) کبار علاء نے تصریح کر دی ہے کہ تھم کی جلاو کمنی کا قصہ احادیث محاح کی کتابوں میں نہیں پایا جا آ اور نہ ہی اس کے ثبوت کے لیے کوئی (صیح اساد) کے ساتھ معروف اور مشهور روایت ملتی ہے جس پر اعتاد کیا جاسکے۔
  - (۱) منهاج السنه لاين تيميه ص٩٩٦ جلد خالث، بحث طروا لحكم بن اني العام-(۲) المستقى للذهبي مسهومه الفصل الثاث تحت بحث نفي الحكم بن اني العام-

(۲) اگر جلاوطنی کا بیہ واقعہ درست تسلیم کرلیا جائے تو اس کے متعلق علاء نے بیہ تصریح کر دی ہے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم سے حاصل کردہ اجازت سے ہی حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ نے تھم کو واپس بلالیا تھا۔ (ازخود بیہ کام نہیں کیا تھا)

- (۱) تاریخ طبری من ۱۰۱-۹۰۳ ج۵ تحت آمد وفود مصری و عراقی بر مدینه تحت سنه ۳۵هد-
  - (٢) آريخ طبري ص ١٣٥٥ ج٥، تحت ذكر بعض سيرعثان والثير، -
  - (٣) البداميه والتماميد لابن كثير"، صاحا، جه، در ابتداء ٥٣٥ه-
  - (٣) كتاب التميد والبيان في مقتل الشهيد عثان وفي في: ١ ص ٨٥٠-٨٥، طبع بيروت-

ندکورہ بالا مقامات میں اس مسئلہ کے جوابات مکمل طور پر موجود ہیں اور حضرت عثان منالٹین، اس معاملہ میں جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے فرمان کی خلاف ورزی کرنے والے ہرگز ثابت نہیں ہوتے۔

### متنبيهم

اس مسئلہ کے مالہ وماعلیہ کو قبل ازیں ہم نے اپنی تالیف "مسئلہ اقربانوازی" میں ص۲۷۲ تا ۲۷۹ مفصل بیان کر دیا ہے۔ تفصیل مطلوب ہو تو وہاں ملاحظہ فرمائیں، حوالہ جات کی بلڈملہ عبارتیں وہاں ذکر کر دی ہیں۔



# احراق مصاحف کے طعن کاجواب

فلیفہ راشد حفرت عثان رضی اللہ تعالی عند پر ان کے مخالفین یہ اعتراض بھی قائم کرتے ہیں کہ آنموصوف رض لٹی، نے قرآن مجید کو جلوا دیا تھا اور یہ فعل کلام اللہ کے حق میں استخفاف اور اہانت کا باعث ہے جو شریعت میں منع ہے۔

### الجواب

اس اعتراض کے جواب سے قبل مسلہ کی تغییم کے لیے واقعہ ہذا کا پس منظر معلوم ہونا ازبس ضروری ہے۔ جس دور کا بیہ واقعہ ہے اس دور میں مخلف علاقوں کے مخلف قبائل اسلام میں داخل ہو چکے تھے اور ابتدائے اسلام میں قرآن مجید کو قبائل کی اپنی اپنی لغت میں ادا کرنے کی اجازت تھی۔ جو بعد میں ختم کر دی گئی تھی اور تمام مسلمانوں کو ایک ہی لغت قریش پر قرات کرنے کا تھم دے دیا گیا تھا۔

یہ چیز ہم نے قبل ازیں اپنی تالیف "سیرت سیدنا علی المرتفنی رہی تالیہ: " میں "عمد عثانی میں جمع قرآن کے مشلہ میں حضرت علی رہی تھیادت کے عنوان کے تحت ذکر کر دی ہے۔ اس کی متعلقہ تفصیلات وہاں نہ کور ہیں۔

حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے عہدِ خلافت ۲۴ھ اور ۲۵ھ میں مسلمانوں کی افواج میں عرب کے مختلف قبائل جمع ہوئے اور اوگ اپنے اپنے قبائل کی لغت کے لحاظ سے قرآن مجید کی قرات میں اختلاف کرنے گا۔ آرمینیہ اور آذر بائیجان کے علاقہ میں یہ واقعہ پیڑے آیا۔

مشہور صحائی حضرت حذیفہ بن یمان رض عند وہاں موجود تھے انہوں نے قرات کے باہمی اختلاف کو نمایت ٹالبند کیا اور محسوس کیا کہ اگرید اختلاف قائم رہاتو جیسے یمود و نصاری نے آسانی کتابول میں اختلاف کیا تھا اس طرح اہل اسلام قرآن مجید میں اختلاف نه پیدا کرلیں اور امت میں افتراق و انتشار کا باعث نه بن جائے۔

چنانچ حضرت حذیفہ رہائٹہ، اس مقام سے حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے یاس واپس تشریف لائے اور خلیفہ وقت کو ان الفاظ کے ساتھ اس مسللہ کی طرف توجه ولائي۔

> ...يااميرالمومنين!ادرك هذه الامه قبل ان يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصاري-

اس سے پیشغرکہ وہ کتاب اللہ میں اختلاف كرنے لكيں، سنبعال ليجيّ، ايبانہ ہو جيسا کہ یمود و نصاری نے اپنی اپنی آسانی کتب (معكوة شريف ص ١٩٣٠ تحت من اختلاف كرليا (اوراس وجدس ان ك بہت ہے فرقے بن محکے)

لعنی اے امیرالمومنین! اس امت کو

فضائل قرآن الفصل الثالث طبع ديلي)

ان حالات کے پیش نظر حضرت عثمان رہی تھن، نے اکابر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم بشمول سیدناعلی المرتفلی رہائٹی سے مشورہ کیا اور اس کے بعد یہ تدبیر اختیار فرمائی کہ خلیفہ اول سیدنا صدیق اکبر مِنی تھیں کے دور کا مدون شدہ قرآن مجید کا نسخہ جو ام المومنين حفرت حفصہ السي على الله على الله على الله الله على الله الله الله على الله على الله الله الله الله عدد تسخ (نقول) لغت قريش بر مدون كرائ اور وه مصاحف الل شام الل معر الل بعره الل كوفه الل كمه كرمه اور الل يمن كى طرف ارسال كروائ اور ايك نسخه مدينه طيبه مين محفوظ ركها-

- (١) البدايد والنهايد لاين كثيرٌ ص٢١٦، جلد سالي، فصل في مناقب عثمان والتُمَّة -
  - (۲) فقح الباري شرح بخاري ص ٩٤ جلات اسع، تحت باب بحت القرآن-

اور شیعہ علماء نے اس مقام میں اس مسلم کی تفصیل اس طرح درج کی ہے:

مطلب بہ ہے کہ حضرت عثان رضی الله تعالى عنه نے نوعدد مصاحف کے شخ تيار كروا كركوفه، بعره، مدينه، مكه، معر، شام، بحرین، نین اور الجزیرہ کے اہالیان کی طرف ارسال فرمائے اور لوگوں کو تھم دیا کہ اس مرتب شدہ نسخہ کے مطابق تلاوت کریں اور اس کا سبب بیہ ہوا کہ حفرت عثان رضى الله تعالى عنه كويه بات بيني تقى کہ لوگ آل فلاں کا قرآن، آل فلاں کا قرآن (الگ الگ) کئے لگے ہیں۔ پس ان حالات مين حضرت عثان رضى الله تعالى عنہ نے ارادہ فرمایا کہ اتمام مسلمانوں کے لیے) قرآن مجید کا ایک ہی نسخہ ہونا چاہیے تاکہ آل فلاں کے قرآن آل فلاں کے نام سے تفریق و تقتیم پیدانہ ہوسکے۔ ... وبعث بمصحف الي الكوفه ومصحف الى البصره ومصحف الى المدينه ومصحف الى المكه ومصحف الى المصر ومحصف الى الشام ومصحف الى البحرين ومصحف الى اليمن ومصحف الى الحزيره- وامر الناس ان يقرا وعلى نسخه واحده وكان سيب ذالك انه بلغه ان الناس يقولون قرآن آل فلان- فاراد ان يكون نسخه واحده- ( مَارِيخ يعقوني الشيعي ص ١٤٠) جلد الني، تحت اتام عثان بن عفان، طبع بيروت من طباعت ١٥٤٩ه / ١٩٦٠ء)

ناظرین کرام کی معلومات میں اضافہ کے لیے یہ بات تحریر کی جاتی ہے کہ کبار علاء نے ذکر کیا ہے کہ اس مصحف کی متعدد نقول تیار کروانے پر ۲۵ھ سے ۳۰ھ تک قریباً پانچ سال صرف ہوئے۔ پھر ان مصاحف کو اہل اسلام کے مختلف شہروں کی طرف ارسال کیا گیا (جیسا کہ سطور بالا میں نہ کور ہوا) ان میں سے ایک مصحف اہل مدینہ کے لیے اور ایک مصحف حضرت عثمان رخیاتی، نے اپنے لیے محفوظ رکھا۔ ان مصاحف کی تدوین مشہور اور ماہرین قراء حضرات کی گرانی میں ہوئی تھی اور امت مسلمہ نے حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے اس عظیم کارنامہ پر ن کا شکریہ ادا

کیا۔

### تاریخ الاسلام للذہبی کے حواثی میں منقول ہے کہ

...وقداستمرعلى الجماعة في نسخ المصاحف مده خمس سنين من سنة خمس وعشرين الى سنة ثلاثين في التحقيق- ثم ارسلوا المصاحف المكتوبة الى الامصارف وقد احتفظ عثمان بمصحف منها لاهل المدينة بمصحف لنفسه- وكانت تلك المصاحف تحت اشراف قراء مشهورين في الاقراء والمعارضة بها فشكرت الامه صنيع عثمان رضى اللة تعالى عنه-

وواثی تاریخ الاسلام للذہبی م ۱۰۳ جلد ثانی تحت احوال عبداللہ بن مسعود رہی تائیہ) اور مشہور عالم بدر الدین زر کشی نے حصرت عثان رہی تشیر کلدناہے کو بالفاظ ذیل نقل کیاہے:

...ولقد وفق لامر عظیم ورفع الاختلاف وجمع الدختلاف وجمع الکلمه واراح الامه- (تغیر البراان فی علوم القرآن للزکشی ص۳۳۹، جزو اول، تحت نوع نبر ۱۳ طبع اول)

یعنی حفرت عثان رضی الله عنه کوالله تعالی نے اس عظیم خدمت سرانجام دیے، رفع اختلاف کرنے اور امت کوایک کلمه پر جع کرنے کی توفیق عطا فرمائی اور آنموصوف وخلائی نے اہل اسلام کو (افتراق وانتشار کی مصیبت سے) راحت پنچائی اور امت مسلمہ کو یکسوئی نصیب ہوئی۔

حفرت عثمان رضی الله عنه کے اس عظیم کارنامے پر مخالفین لوگ معترض مورض کے اس عظیم کارنامے پر مخالفین لوگ معترض موت ہیں کہ عثمان رہی گئی، نے قرآن مجید جلوا دیئے تھے اور اس طرح کلام الله کے ساتھ استخفاف و حقارت کا معالمہ کیا۔ یہ بات اسلام میں ممنوع ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ یہ اعتراض حصرت عثان رہائٹے: کے خلاف باغیوں نے پہلے

اٹھایا تھا اور بعد والے طاحنین ای کو دہراتے اور بڑھاتے چلے آ رہے ہیں۔ اس اعتراض کا جواب محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے دور میں ہی دے دیا گیا تھا اور واضح کر دیا گیا تھا کہ حضرت عثمان پرضی اللہ تعالی عنہ نے جو چیزیں جلوا دی تھیں، وہ قرآن مجید کے ساتھ تفیری الفاظ سے یا آیت کے معنی و مفہوم کے لیے ذاتی یا دواشتیں تھیں۔ علاوہ ازیں بعض لوگوں نے اپنے اپنے مصاحف میں منسوخ الثلاق آیات قرآن مجید کی آیات کے ساتھ ملاکر لکھ لی تھیں۔

اس وقت تو ان لوگول كو كى قتم كے اشتباہ كا انديشہ نہ تھا ليكن اگر وہ مصاحف باتى رہ جاتے تو آئندہ نسلول كو بہت اشتباہ ہوتا۔ پتا نہ چلتاكہ اصل الفاظ قرآنى كون سے بير؟

منسوخ التلاوة كون ى آيات بي اور غير منسوخ آيات كون ى بي؟؟؟ فلمذا حفرت عثان وفي الله: في جمهور صحابه كرام رضى الله تعالى عنهم ك مشوره سے (جن ميں حضرت على وفي الله: بھى شامل تھے) ان چيزول كو تلف كروا ديا اور معدوم كرؤالا اور وہ متن قرآن كے الفاظ نہيں تھے۔

حافظ ابن کثیر رحمته الله علیه نے البدایه میں مسله بذاکو بالاختصار بالفاظ ذیل ذکر کیا ہے:

...واما المصاحف فانما حرق ما واقع فيه اختلاف وابقى لهم المتفق عليه كما ثبت فى العرضه الاخيره-(يعنى التى درسها حبريل عليه السلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم فى اخرسنى حياته)

(البدایہ والنہایہ لاین کیڑ مں اےا ہے، تحت سنہ ۳۵ھ) نیز اس مسللہ کی بائید احادیث کی روایات سے بھی ہوتی ہے جیسا کہ بخاری شریف میں ہے: لینی حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ نے قرآن مجید کے ماسوا جو کچھ صحیفوں اور مصاحف میں لوگوں نے لکھا ہوا تھا اسے جلانے کا تھم فرمایا۔

... وامر عشمان بما سواه من القرآن في كل صحيفه او مصحف ان يحرق ... الخ- (يخاري شريف، ص٢٣٦) جلد الأني، البرجع القرآن، طبع ويل)

نیز خلیفہ رابع حضرت علی المرتضی رہ اللہ: نے اپنے عہدِ خلافت میں لوگوں کے اس شبہ کو رفع کرنے کے لیے اس مسئلہ کی وضاحت بالفاظ ذیل ارشاد فرمائی:

لینی (سوید بن خفلہ) کہتے ہیں کہ میں نے حضرت علی رہی گئے، سے سنا۔ آپ فرماتے سے اے لوگو! عثمان بن عفان رہی گئے، کے حق میں غلو نہ کرنا اور ان کے متعلق خیرو بہتر چیز کے بغیر کوئی بات نہ کہنا۔ مصاحف کے معالمہ میں اور احراق میں احراق میں اور احراق میں ا

... يقول يايها الناس! لا تغلوا في عثمان رضى الله تعالى عنه ولا تقولوا له الا خيرا في المصاحف واحراق المصاحف فوالله ما فعل الذي فعل في المصاحف الا عن ملامناجميعا-

(كتاب المساحف للحافظ الي بكر عبدالله بن الي داؤد البجستاني ص٢٢-٢٣، تحت عنوان القال الناس مع عثمان على جمع المساحف)

فلمذا اس کام کی وجہ سے ان کی طرف کوئی طعن منسوب نہ کیا جائے۔ روایت ہذا میں تھوڑا سا آگے چل کر سوید بن غفلہ نے پھر حضرت علی المرتضٰی رہنا تھی ذرمان بھی ذکر کیا ہے کہ

یعنی حضرت علی المرتضٰی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالٰی عثان رضی اللہ عنہ پر رحم فرمائے، اگر میں والی و حاکم ہو آتو مصاحف ...سمعت عليا يقول رحم الله عثمان لو وليته لفعلت ما فعل في المصاحف- کے متعلق میں بھی وہی معاملہ کر ماجو عثمان رضی اللہ عنہ نے کیا۔

(كتاب المصاحف لابن لابي داؤد البجستاني ص ٢٣٠)

ای طرح مشہور عالم بدرالدین ذرکشی نے اپنی تفییر میں لکھا ہے کہ: حضرت عثان بن عفان رہی ہے اللہ عادل تھے، ان میں بالکل عناد نہ تھا۔ تدوین قرآن میں انہوں نے کوئی سرکشی اور بے راہ روی اختیار نہیں گی۔ جن چیزوں کی سوخت لازم تھی، وہی گی۔ اس فعل کو پہند کیا اور اس چیز کو ان کے مناقب میں شار کیا حتی کہ حضرت علی المرتضی رہی ہے مناقب میں شار کیا حتی کہ حضرت علی المرتضی رہی ہے فرمایا:

یعنی حضرت علی المرتضی رمی التی نے فرمایا کہ جس چیز کے والی عثان رمی التی ہوئے اگر میں اس کا والی ہو تا تو میں بھی مصاحف کے بارے میں وہی عمل در آمد کر تا جو عثان من التی نے کیا۔

... لو وليت ما ولى عثمان لعملت بالمصاحف ما عمل - (تغير البران في علوم القرآن، م ٢٣٠٠ ج١)

ندکورہ بالا بیانات کی روشی میں بیہ بات واضح ہوگئی کہ حضرت عثمان رہ التی نے جو چیزیں تلف کرائی تھیں، وہ قرآن کے ماسوا چیزیں تھیں (قرآن مجید نہیں جلوایا تھا) اور اس معالمہ میں حضرت علی المرتفلی رہ التی سمیت اکابر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم حضرت عثمان رہ التی کہ موید و معاون تھے اور ان حضرات کی رائے کے مطابق مصاحف سے متعلق بیہ عمل کیا گیا اور امت مسلمہ کو افتراق فی الکتاب سے بچانے کے لیے یہ اہم کام سرانجام دیا گیا۔

فلمذا حضرت عثمان رضی الله تعالی عنه اس معامله میں کلام الله کی تحقیراور استخفاف کے مرتکب نہیں ہوئے اور انہیں مورد الزام ٹھمرانے کا کوئی جواز نہیں۔

# این مسعود رضی شد، کارجوع

یمال قابلِ وضاحت ایک بیه چیز ذکر کی جاتی ہے کہ حضرت عبدالله بن مسعود

رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پہلے پہلے مصاحف کے اس مسئلہ میں اختلاف کیا تھا اور اپنی مخالفانہ رائے پر اصرار کیے ہوئے تھے (جیسا کہ بعض روایات میں ہے) لیکن بعد میں جب حضرت عثان رض اللہ تعالیٰ عنهم جب حضرت عثان رض اللہ تعالیٰ عنهم کے اتباع کی طرف رغبت دلائی اور جماعت کے ساتھ رہنے کی دعوت دی تو آنموصوف رض تنابین نے اپنے موقف سے رجوع کرتے ہوئے جمہور صحابہ کرام کی متابعت اختیار کرلی تھی اور اس مسئلہ میں مخالفت ترک کردی تھی۔

چنانچہ ابن کثیر رحمتہ اللہ علیہ نے البدایہ میں یہ تفصیل بہ عبارت ذیل نقل کی ہے:

حاصل بیہ ہے کہ حفرت عبداللہ بن
مسعود رضی اللہ تعالی عنہ نے حفرت عثان
رضی اللہ تعالی عنہ کی اس دعوت پر لبیک
کما اور مخالفانہ رائے سے رجوع کر کے
حفرت عثان رہ التی کے ساتھ اس مسئلہ
میں انقاق کر لیا اور اختلاف ترک کر دیا اور
جماعت صحابہ رضی اللہ تعالی عنم کے عمل
کے ساتھ متفق ہو گئے۔

...فكتب اليه عثمان والتي الله عثمان والتي المحابه يدعوه الى اتباع الصحابه فيما اجمعوا عليه من المصلحه في ذالك وجمع الكلمه وعدم الاختلاف فاتاب واجاب الى المتابعه وترك المخالفه رضى الله عنهم اجمعين-

(البدايد والنهايد لاين كثيرٌ ص ١٦٠ جلدك تحت مناقبه الكبار... الخ)

# مصحف عثاني پر صحابه كرام كاجماع

مالکی علماء میں مشہور عالم ابن عبدالبر ہیں۔ انہوں نے اپنی معروف و مشہور الیف کتاب التمید لما فی الموطاء من المعانی والاسانید کے جلد چہارم میں مصحف عثانی پر امت کے علماء کا اجماع ذکر کیا ہے اور لکھا ہے کہ اقطار الارض میں جو مصحف مسلمانوں کے پاس آج تک موجود ہے وہ مصحف عثانی ہے۔ اور میں قرآن مجید محفوظ مسلمانوں کے پاس آج تک موجود ہے وہ مصحف عثانی ہے۔ اور میں قرآن مجید محفوظ

ہ اور کسی ایک مخص کے لیے بھی جائز نہیں کہ وہ اس سے تجاوز کرے اور کسی مسلمان کی نماز اس مصحف کی قرأت کے بغیرادا نہیں ہو سکتی۔

مصحف عثانی کو جویہ (مقولیت کا) مقام و مرتبہ حاصل ہوا ہے تویہ محلبہ کرام رضی اللہ تعالی عنم اور امت مسلمہ کے اس اجماعی عمل کی بدولت ہے اور اس کے ماسوا پر اجماع نہیں ہوسکا- وبالله النوفیق-

این عبدالبرکتے ہیں کہ

... واجمع العلماءان ما في مصحف عثمان بن عفان وهو الذي بايدي المسلمين اليوم في اقطار الارض حيث كانوا- هو القرآن المحفوظ الذي لا يحوز لاحد ان يتحاوزه- ولا تحل الصلاة لمسلم الابمافيه-...انماحل مصحف عثمان رضى الله عنه هذا المحل لاجماع الصحابه وسائر الامه عليه- ولم يحمعوا على ما سواه وبالله التوفيق-الخ-

(كتاب التميد لما في الموطاء من المعانى والاسانيد لابن عبدالبر ص ٢٥٩-٩٢٤٩ جمه، تحت حديث نمبرا الزيد بن اسلم، طبع مكه كرمه)

## لتنبيهم

اس مقام میں بیہ بات نمایت قابل توجہ ہے کہ خلفاء ثلاثہ رضی اللہ تعالی عنهم کے بعد جناب امیرالمومنین علی المرتضی کرم اللہ وجہ کی خلافت حقد قائم ہوئی تو آل موصوف بنی تھیں المرتضی کرم اللہ وجہ کی خلافت حقد قائم رکھا۔ ان میں موصوف بنی تھی کہ آل موصوف بنی تھی کہ اللہ و امصار میں اس کی تلاوت کو جاری رکھا اور ہرسال رمضان اپنی خلافت کے تمام بلاد و امصار میں اس کی تلاوت کو جاری رکھا اور ہرسال رمضان المبارک میں اس مصحف عمانی کو ہی تراوت میں پڑھا اور سنا جاتا رہا اور کسی دیگر

قرآن کی خلاوت حضرت علی المرتفنی دہاؤٹن، کے دور میں نہیں کی گئی۔ پس اس وجہ سے صدر اوّل میں الملِ اسلام کا اس مصحف عثانی پر اجماع منقعد ہوگیا اور اسے تواتر طبقاتی حاصل ہوگیا۔ علاء کرام فرماتے ہیں کہ

...وقد تولى الخلافه بعد هولاء الشيوخ الثلاثه اميرالمومنين على أ- فامضى عملهم واقر مصحف عثمان برسمه وتلاوته في جميع امصار ولايته وبذالك انعقدا جماع المسلمين في صدر الاول ... الخ-

(حواثى العواصم من القواصم اذ محب الدين الخطيب ص٦٩ تحت بحث المصاحف طبع لابور)

مندرجات بالاکی روشنی میں حضرت علی المرتفظی رضافیٰ کے عہدِ خلافت کا بیہ اجتماعی عمل اس بات کا قوی قرینہ ہے کہ حضرت عثمان رضافیٰ کے قرآن مجید کے متعلق جو عمل در آمد کیا ہے وہ بالکل ضیح تفاگویا مرتضوی دورِ خلافت کا بیہ عمل اس مسئلہ کی صحت کی بین دلیل ہے اور اس پر شمادت کاملہ کا درجہ رکھتا ہے۔ اس سے بردھ کر مصحف عثمانی کے درست اور صیح ہونے پر کسی گوائی کی حاجت نہیں رہتی۔ پرنھ کر مصحف عثمانی کے درست اور صیح ہونے پر کسی گوائی کی حاجت نہیں رہتی۔ چنانچہ اس سلملہ میں ایک مشہور عالم محمد بن کیجیٰ بن ابی بکرنے اپنی تصنیف

میں ذکر کیاہے کہ

لینی (مفحف کے بارہ میں) حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ نے جو معاملہ کیا آگر وہ منکر اور غلط ہو آتو حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ کو جب خلافت حاصل ہوئی تقی تو وہ اس (مصحف) کو تبدیل کر دیتے اور جب حضرت علی مرتضی نے اسے منفیراور تبدیل نمیں فرمایا تو معلوم ہوا کہ منفیراور تبدیل نمیں فرمایا تو معلوم ہوا کہ

... فعل ذالك عشمان ولو كان منكرا لكان على والتي غيره لماصار الامراليه - فلما لم يغيره علم ان عشمان كان مصيبا في ما فعل - (كاب التميد والبيان في مقل الشيد عثان والتي لحد بن يكي الاشعرى الماكل ص ١٨٥٥ تحت ذكر حفرت عثان وخالفي اس معالمه مين مصيب تح اور صحح العل تع- الاسباب التي نتموها على عثمان رهايشي، والجواب عنها، طبع بيروت)

## عاصل كلام

یہ ہے کہ حضرت عمان رضی اللہ تعالی عنہ نے اپنے عمد ظافت میں یہ ایک عظیم کارنامہ سمانجام دیا اور امت مسلمہ کو اختلاف فی الکتاب کے فتنہ سے بچانے کی مفید ترین تدہیر کی اور کتاب اللہ کی حفاظت کے بارے میں اہم کردار ادا کیا اور یہ تمام کام اس عمد کے اکابر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے تعاون اور اتفاق سے بجا لائے (جیسا کہ مندرجہ بالا حوالہ جات میں ذکر کیا گیا ہے) اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم نے اس عمل کو صحح قرار دیا علط نہیں کما اور اس کے ساتھ اختلاف نہیں کیا۔ پس یہ بات تعالی صحابہ میں داخل ہے اور اس چیز کو تواتر طبقاتی سے بھی تجیر کیا جاتا ہے۔ فامذا تعالی صحابہ اور تواتر طبقاتی کی بنا پر یہ مسئلہ اجماعی قرار دیا گیا اور فرمانِ بات ہے کہ

...لا تحتمع امتى على ليني مراي اور غلط كام پر ميري امت المضلاله- جع نيس بوگ-

اس اعتبارے بھی یہ فعل صحیح ہے، فہیج نہیں۔

حضرت عثان رہی النیز، پر اعتراض ہراکی متعلقہ چیزیں ہم نے بقدر ضرورت ذکر کر دی جیں اور مسئلہ ہرا پر ہم نے قبل ازیں "سیرت سیّد تا علی المرتضٰی رہی النیز، " میں ص ۱۹ تا ۲۰۴۲ مفصل بحث کر دی ہے۔

اندریں حالات قار کین کرام ہے گزارش ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے اس عظیم کام کے مالہ وما علیہ پر نظر عائز کریں اور خود فیصلہ کریں کہ معترضین کا یہ اعتراض کمال تک درست ہے؟؟ کہیں اس مقولہ کامصداق تو نہیں کہ ہنر بچشم عداوت بزرگ تر عیب است

الله تعالى الل اسلام كوبدايت نعيب فرمائ اور متفق عليه مساكل براتفاق قائم ركھنے كى توفق بخشے- والله الهادى-



# صحابہ سےبدسلوکی ومظالم کے اعتراضات کاجواب

ظیفہ ٹالث امیرالمومنین جعرت عثان رضی اللہ تعالی عند کے متعلق معترضین فی مشہور کیا ہوا ہے کہ انہول نے مشاہیر صحابہ رضی اللہ تعالی عنم پر مخلف قتم کے مظالم کیے اور ان کے ساتھ کئی قتم کی بدسلوکی روا رکھی جبکہ ان کابد روید شرعاً صحح نہیں تھا۔

ان ستم رسیدہ حضرات میں حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت ابوذر غفاری اور حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ تعالی عنهم وغیرہم کے اساء نملیاں طور پر ذکر کیے جاتے ہیں۔

پی اس سلسلہ میں حضرت عثمان بن عفان رضافتہ، کی طرف سے صفائی کے بیانات اور دفاع کے لیے چند ایک چنیں پیش کی جاتی ہیں جن سے اصل واقعہ کی حقیقت حال معلوم ہوسکے گی اور ان اعتراضات کا خلاف واقعہ اور بے جا ہونا واضح ہوسکے گا۔

# (١) حضرت عبد الله بن مسعود رضي عند،

ابن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق الل تاریخ یہ ذکر کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت عثان رہائٹی کے ساتھ بعض مسائل میں اختلاف کیا چنانچہ اس کی

وجہ سے انہیں حضرت عثان رہائٹے، کے تھم سے زد و کوب کیا گیا اور کوف میں ان کے منصب سے معزول کر دیا نیز بیت المال سے ان کا وظیفہ روک لیا۔

اور منهاج الكرامه مين ابن مطهر الحلى شيعى نے لكھا ہے كه صرب حتى مات لين معرت ابن مسعود كو شديد زد و كوب كيا حى كه ان كى موت واقع ہو گئى -

### الجواب

ندکورہ بالا اعتراضات کی صفائی میں ہم کبار علاء کے بیانات ذکر کرتے ہیں۔ ان پر نظر کر لینے سے واقعہ کی حقیقت واضح ہو جائے گی اور معترضین کے اعتراضات کا بے جاہونا معلوم ہوسکے گا۔

(الف) چنانچہ ابو بکر ابن عربی اپنی تصنیف "العواصم من القواصم" بیں لکھتے ہیں کہ حضرت عثمان مِن الثیر، کا ابن مسعود مِن الثیر، کو زدو کوب کرنا اور ان کا وظیفہ روک دینا بالکل جھوٹ ہے اور خلاف واقعہ ہے...

...واماضربه لابن مسعودومنعه عطاء فزور-

(العواصم من القواصم لاين عربي م ١٣٠٠ تحت مسئله بذا)

(ب) اور فاضل الذہبی ابنی تصنیف المنتقی میں تحریر کرتے ہیں کہ... ابن مسعود رمزالٹن، کو حضرت عثمان رهزالٹن، کا مارنا پیٹمنا حتی کہ ان کی موت واقع ہو جانا۔ یہ خالص دروغ اور واضح جھوٹ ہے۔

...واما قولك ضرب ابن مسعود حتى مات فهذا من

اسمج الكذب المعلوم-

(۱) المنتقى للذببي م ١٩٩٣ تحت مسئله بدا-

(۲) الصواحق المحرقہ لاین حجرالمکی م سمالاتحت جواب مطاعن مثانی۔
 (۳) اور مورخ دریا بحری نے اسی مسئلہ کو اپنی تالیف " تاریخ الحمیس" میں لکھا

ہے کہ مور خین جو بید ذکر کرتے ہیں کہ عثان رہائٹی، نے اپی غلام کو حکم ویا کہ ابن مسعود رہ اللہ ایک خود ماختہ واستان ہے۔ مسعود رہ اللہ ایک خود ماختہ واستان ہے۔ اس میں کچھ صحت نہیں۔ جالل مور خین جو بیہ بات روایت کرتے ہیں، اس میں جھوٹ سے بچاؤ نہیں کرتے اور اپنی اغراض کے موافق اس کو روایت کر دیتے ہیں اور ان میں کچھ دیانتداری نہیں ہے جو ان کو اس بات سے روک دے۔

... اماما رووه مما حرى على عبدالله بن مسعود رواتي، من

عشمان رفی ترزی وامره غلامه بضربه الی اخر ما قرروه فکله بهتان واحتلاق - لا یصح منه شئی - هولاء الحهله لا یتحامون الکذب فیمایروونه موافقا - لاغراضهم اذلادیانه تردهم لذالک - (تاریخ الحمی لدیار بکری ص ۳۷۰ ج۳ تحت بحث بدا) اور علاء نے لکھا ہے کہ بالفرض اگر حضرت عمان رفی تینی بعض امورکی بنا پر حضرت این مسعود رفی تینی کو یا حضرت عمار بن یا سرکو "نبیمه یا زجرو توزیخ کی بو تو وه فلیفته المسلمین اور امام وقت سے ان کے لیے اپنے اجتمادکی بنا پر ان پر تحزیر جاری کرنے کا اختمار تھا۔

اور اس طرح بالفرض انہول نے اگر ان میں سے کسی صاحب کو اپنے منصب سے معزول کرکے دو سرے مناسب فخض کو والی اور حاکم بنا دیا ہو تو یہ بھی ان کی صوابدید کی ایک بات ہے اور وہ ان امور کے شرعاً مجاز ہیں اور اپنی مجتمدانہ بصیرت کی بنا پر عزل و بصب کا حق رکھتے ہیں۔

چنانچہ اس مسلم کو کبار علاء نے بطور قاعدہ کے تحریر کیا ہے کہ

۰۰۰ان من طعن على عشمان والتي انما كان لعزله اياه و توليه غيره وقطع عطاياه و ذالك سائغ للامام اذا ادى احتهاده اليه- (آرخ الميس لديار برى ص ٧٤ ج٣ تحت مئلم بر)

اور حفرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی رحمتہ الله علیہ نے اس مسلم کو بالفاظ

#### ذیل نقل کیاہے:

... قوله امیر گردانید ایشانرا بر امصار- میگویم نصب و عزل مفوض است برائے خلیفه اگر اجتماد خلیفه مودی شود بانکه از فلال هخص کار امت سرانجام می یابد لازم می شود بروی نصب او- (قرة العینین از شاه ولی الله دلوی می ۱۲۷۳ تحت مسئله بدا)

مندرجہ بالا عبارات کامفہوم یہ ہے کہ خلیفہ وقت کو عزل و نصب کا افتیار ہو تا ہے۔ اس طرح ان کے وظائف دینے اور روکنے کا مجاز بھی خلیفہ ہو تا ہے۔ اگر خلیفہ کا اجتباد اس بات کی طرف رہنمائی کرے کہ فلاں مخص سے امت کا کام بمتر طریقہ سے سرانجام پاسکتا ہے تو اس پر لازم ہے کہ اس مخص کواس کام پر نصب کرے۔ اس مخص کواس کام پر نصب کرے۔

فلمذا حضرت عثمان معالیہ نے اگر کسی صاحب کو عزل یا نصب کیا ہے یا کسی کو "نبیہہہ کی ہے تو بیہ ان کی مجتمدانہ رائے کے موافق تھااور وہ اس کے شرعاً مجاز تھے۔ اس معالمہ میں کسی کو ان پر اعتراض کرنے کا کوئی جواز نہیں۔

### تنبيهم

مور خین مندرجہ بالا اشیاء کو ان حضرات کے مابین مناقشہ کے طور پر ذکر کرتے ہیں اور ان اعتراضات میں افراط و تفریط سے کام لیتے ہیں۔ پھرید سلوکی کی سے چیزیں جس درجہ کی ہیں' ان کے جوابات علماء نے دے دیے ہیں' جن کا خلاصہ ہم نے مندرجہ بالاسطور میں پیش کے دیا ہے۔

اب ہم ان حضرات (حضرت عثان اور این مسعود رضی اللہ تعالی عنما) کے درمیان بہتر تعلقات اور خیرسگالی کی چند چیزیں مختصراً درج کرنا چاہتے ہیں تاکہ واضح ہوسکے کہ ان حضرات کا انجام کار ایک دو سرے کے ساتھ بہتر سلوک تھا اور اسی پر ان کا خاتمہ بالخیر ہوا۔

بالفرض سابقه اتام مين أكر كوئي نزاع يا مناقشه كامعامله پيش آيا بهي تفاقويه وقتي

نقاضوں کے تحت تھا اور وہ ان حالات کے گزر جانے پر ختم ہوگیا۔ یہ کوئی دوامی منازعات نہیں تھے جو مدت العرجاری رہے ہوں۔

----- (I) -----

جس وقت حضرت عمر رضی الله تعالی عنه کی شمادت واقع ہوئی اور حضرت عثمان معنان معنائی من معنان منائی منائی این مسعود عثمان منائی منائی

...انا احتمعنا اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم فلم نال عن حير ناذى فوق فبايعنا امير المومنين عثمان فبايعونه---"

(طبقات این سعد م ۴۳ جس قشم اول تحت ذکر پیعت عثان دوایش، طبح لیدن) نیز محدث طبرانی نے نزال بن سبرہ سے روایت ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ... قال لما است حلف عشمان رخالتی، قال عبدالله بن مسعود رخالتی، امرنا حیر من بقی ولم نالوا۔

(مجمع الزواكد لليشي م ٨٨، جه، بحث فضاكل عثان باب اضليته)

مندرجہ بالا ہر دو روایات کا مفہوم یہ ہے کہ این مسعود رہ الی ہے خاطبین کو فرماتے ہیں کہ جب حضرت عمر فاروق رہ الی شادت واقع ہوئی تو نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اصحاب ہم مجتمع ہوئے۔ پس ہم نے اپنی جماعت میں سے فائق اور بھرین مخصیت کے امتخاب کرنے میں کوئی کو آئی نہیں گی۔ پس ہم سب نے امیرالمومنین عثان رمنی اللہ تعالی عنہ کی بیعت کرلی۔ اے مخاطبین تم بھی عثان

رضاللہ، کی بیعت کر لو۔

اس واقعہ سے حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے حق میں حضرت عبداللہ بن مسعود رضالتہ، کے نظریات واضح ہو گئے کہ باقی صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم میں سے اس وقت حضرت عثان رضالتہ، ان کے نزدیک فائق مخصیت سے اور اس منصب خلافت کے صحح اہل سے۔

#### ----- (r) -----

حفرت عمان رضی الله تعالی عند نے ج کے موقعہ پر منی میں قصر کرنے کے بجائے جار رکعت نماز اداکی۔

حالانکہ ان سے قبل خلفاء حضرات منی میں دو رکعت نماز ادا کرتے تھے۔ اس موقعہ پر جناب عبداللہ بن مسعود رہنالٹن، نے بھی چار رکعت نماز پڑھی۔ تو بعض لوگوں نے کہا کہ آپ تو اس مسلہ میں اس بات کے خلاف تھے۔ تو ابن مسعود رہنالٹن، نے فرمایا کہ میں خلیفہ وقت کی مخالفت کو ناپند کرتا ہوں یا یہ فرمایا کہ خلیفہ کا خلاف کرنا شرہے۔

... فقال ابن مسعود ر*فالله* انى اكره الخلاف- وفى رواية---الخلافشر-

(البدايي لاين كثير جلد سالع، ص ١٦٥ طبع اول، معرى تحت فصل جمع الناس على قراة واحدة)

واقعہ ہذا سے واضح ہوا کہ ابن مسعود رضافتہ، حضرت عثان رضافتہ، کے خلاف نہیں تھے۔۔۔ بلکہ مسائل میں بعض دفعہ اپنی رائے ترک کر دیتے اور خلیفہ اسلام کی اقتداء کو ترجیح دیتے تھے۔

یمال میہ چیزواضح کرنے کے لائق ہے کہ خلیفہ فالث حضرت عثان رضی اللہ

<sup>----- (</sup>**f**") -----

تعالی عند کے عہدِ خلافت میں جمع مصاحف کا معالمہ پیش آیا تو اس مسئلہ میں جناب عبداللہ بن مسعود رہائے، کی رائے مختلف تھی۔

تاہم اس مسلہ میں بھی بالآخر آپ نے حضرت عثان دھائٹی، اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کے عمل کے ساتھ موافقت کرتے ہوئے اپنی رائے کو ترک کر دیا تھا۔

فلنذا مسئلہ معحف میں بھی حضرت عثمان اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضالیہ، کے درمیان مناقشہ اور اختلاف ختم ہوگیا تھا۔

ہم نے تبل ازیں "احراق مصاحف" کے عنوان کے تحت اس مسئلہ کو بالوضاحت تحریر کر دیا ہے۔

#### ----- (r) -----

اور اس مقام میں مورخین نے دیگر چیز بھی ذکر کی ہے کہ حضرت عثان رضائظیر، نے وقتی نقاضوں کم تحت کسی وجہ سے حضرت ابن مسعود رضائطیٰ کا بیت المال سے وظیفہ بند کر دیا تھا۔

اس مسئلہ کی صحیح تفصیلات تو معلوم نہیں ہوسکیں۔ مور خین نے اس معاملہ میں بہت افراط و تفریط کی ہے کہ ان کا وظیفہ کس بنا پر روکا گیا؟ اور کیا حالات اس وقت پیش آئے تھے؟؟ یہ سب باتیں شخصی طلب ہیں۔ تاہم یہ بات الملِ تاریخ نے درج کی ہے کہ وظیفہ کے یہ بقایا جات جناب این مسعود رضا ہے، کی وفات کے بعد ان کے ورثاء کو ادا کیے گئے اور جناب زبیر بن العوام کے ذریعہ ان وظائف کو الملِ حق کی طرف پنچایا گیا۔

<sup>(</sup>ا) طبقات اين سعد ص ۱۱۳ ساله تحت تذكره اين مسعود رهايش، -

<sup>(</sup>٢) آريخ الاسلام للذهبي ص ٩٠٣ ج٢ تحت سند ٣٢ه تذكره اين مسعود رهايتي -

#### ----- (**a**) -----

حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے عہدِ خلافت میں حضرت عبداللہ بن مسعود رخالفہ، کوفہ میں اقامت پذیر شے اور ایک مت تک وہاں اشاعت اسلام میں معروف اور دبی کاموں میں مشغول رہے اور بعض روایات کے مطابق کوفہ کا بیت المال ان کی گرانی اور تحویل میں تفالیکن بعد میں حضرت عثان رضافی، نے ان کو بیت المال کوفہ سے الگ کر دیا اور ان کی جگہ حقبہ بن عمرو کو متعین فرمایا اس کے بعد ان کو کسی کام پر والی اور حاکم نہیں بنایا گیا لیکن آپ وہاں بغیر کی منصب کے مقیم شے اور لوگوں کو دبی تعلیم دیتے تھے۔

اندریں حالات ایک مرت کے بعد حضرت عبداللہ بن مسعود رہی گئی، نے لوگول کی طبائع میں تشرد اور تمرد معلوم کیا اور فقنہ فساد کے حالات پیدا ہونے گئے تو اہلِ کوفہ سے دل برداشتہ ہو کرمینہ شریف کی طرف واپس کے لیے حضرت عثان رہی گئی، سے اجازت طلب کی- اس پر حضرت عثان رہی گئی، نے پہلے تو واپس کی اجازت نہیں دی لیکن بعد میں وقتی تقاضوں کے تحت مدینہ منورہ میں واپسی کی اجازت دے دی۔

چنانچ بقول مورخین آپ من الله اپنی وفات سے چند ماہ قبل مدینہ طیبہ واپس پہنچ اور بہیں ۲۳ میں مدفون ہوئے۔ پنچ اور بہیں ۳۲ میں آل موصوف کا انقال ہوا اور جنت البقیع بیں مدفون ہوئے۔ (التمید والبیان فی مقل الشہد عثان لحمد بن یکی بن ابی بکرالاندلی، تحت ذکر خروج ابن مسعود رضالتی میں الکوف، ص ۱۵)

# ابن مسعود ضالتہ کے آخری او قات

اور اہلِ تاریخ اس طرح بھی ذکر کرتے ہیں کہ جناب عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عند اپنے آخری اتام میں کوفہ سے واپس آ کر مدینہ طیبہ میں مقیم ہو گئے تھے۔ ان اتام میں آپ پر بیاری کاحملہ ہوا۔

جب حضرت عثان وهاليني كو آب والتين كى ناسازى طبع كاعلم موا تو آب وفالفير

ان کے پاس عیادت کے لیے تشریف لے مگئے اور ان کی بیار پرس کی- چنانچہ این کثیر " لکھتے ہیں کہ

... ثم قدم الى المدينه فمرض بها فحاء ه عثمان بن عفان عائدا-

(البدابيه والنهابيد لاين كثيرٌ ، ص ١٩٣٠ ج2، تحت تذكره اين مسعود رهياتي، ) اور اين سعد نے اپنے طبقات ميں ذكر كيا ہے كه

اس کا مغموم ہے ہے کہ حضرت عثمان وی اللہ بن مسعود وی اللہ بن مسعود وی اللہ بن مسعود وی اللہ بن مسعود وی اللہ بن کی وفات سے پہلے پہلے) ایک دو سرے کے حق میں استغفار کیا اور معاف کر دیا۔ اس کے بعد حضرت عبداللہ بن مسعود وی اللہ بن مسعود وی اللہ بن انتقال ہوگیا اور ان پر حضرت عثمان وی اللہ بن خمارت عثمان وی اللہ بن اللہ بن خمارت عثمان وی اللہ بن خمارت عثمان وی اللہ بن اللہ بن اللہ بنا دو اللہ بن

... صلى عليه عثمان بن عفان واستغفر كل واحد منهما لصاحبه قبل موت عبدالله (بن مسعود رهايي، قال وهواثبت عندناان عثمان بن عفان صلى عليه-" (طبقات اين سعد ص ١١٣ ج٣، قتم اول تحت وصايا اين مسعود رهايي، طبع ليدن)

اور ابن سعد کتے ہیں کہ بعض لوگوں نے جو یہ کما ہے کہ جناب عمار بن یا سر رخال ہے۔ کہ جناب عمار بن یا سر رخال ہے، رخال ہے، نے ابن مسعود رخال ہے، کی نماز جنازہ پڑھائی تھی۔ وہ بات قابلِ اعتماد نہیں بلکہ زیادہ صحیح اور درست بات یہ ہے کہ حضرت عثمان بن عفان رضافی نے عبداللہ بن مسعود رخال ہے، کی نماز جنازہ پڑھائی۔

اور اس قول کی وجہ صحت اور وجہ ترجیح یہ ہے کہ اسلام کامسلمہ قاعدہ یہ ہے کہ خلیفتہ المسلمین احق بالعلوۃ ہو تا ہے جبکہ خلیفہ وقت موجود ہو تو نماز کا حقدار وہی ہو تا ہے الاکہ وہ کسی دیگر فخص کو اپنی طرف سے اجازت دے دے۔

ندکورہ بالا مندرجات کی روشنی میں بیہ بات واضح ہوگئ ہے کہ ان دونوں بررگواروں کا آخری او قات میں مناقشہ ختم ہوگیا تھا (جیسا کہ روایت ندکورہ بالا میں

منقول ہے) پس بد دونوں حضرات ایک دوسرے کے مقام و مرتبہ کو المحوظ رکھتے تھے۔ اب ظاہریات یی ہے کہ

حضرت عثان رہی الیہ فلیفہ وقت نے جناب عبداللہ بن مسعود رہی الیہ کی نماز جنازہ پر حمائی اور جنت البقیع میں ان کا دفن ہوا اور ابن مسعود رہی الیہ کو زو و کوب کرنے حتی کہ اس سے موت واقع ہوگئ سے محض جموٹا پروپیگنڈہ ہے اس میں کوئی صداقت نہیں۔ ان کے آخری او قات کے صبح حالات ہم نے ذکر کردیئے ہیں بچو ان کی باہمی صلح جوئی اور عدم کدورت بردلالت کرتے ہیں۔

# (٢) جناب ابوذر غفاری رضی الله تعالی عنه

ان کا اسم گرامی جنرب بن جنادہ ہے۔ غفاری قبیلہ کی طرف نببت ہے اور سابقین اولین بیں ان کا شار ہو تا ہے۔ برے عابد زاہد سے اور صاحب العلم والفعنل سے۔ لیکن طبیعت پر صفت زہد اور ترک ونیا کا غلبہ تھا جیسا کہ بعض حضرات کے مزاج پر بعض مسائل کا غلبہ ہو تا ہے۔ ان کی بھی وہی کیفیت تھی اور یہ ایک فطری اور طبعی چیز ہے۔ اور اہل ایمان کی صفت "ولا یہ حافون لومه لائم" کے صحیح مصداق تھے۔ نیز مسئلہ بیں اپی تحقیق کے ظاف بات برداشت نہیں کرتے تھے اور طبیعت مغلوب الغضب تھی اور "جمع مال" کے مسئلہ بیں ان کا یہ مسلک علاء نے لکھا ہے۔

اس کا حاصل ہے ہے کہ جمع مال کے متلہ میں ان کا فرہب ہے تھاکہ جو مال انسان کی حاجت و مرورت سے زائد پایا جائے اس کو صرف کر دینا چاہیے (جمع کر کے نہیں رکھنا چاہیے) اور ضرورت سے وافر مال کو روک کر رکھنا (ان کے نزدیک) کنز

... وكان مذهبه بذل ما فضل عن الحاجه وان امساكه كنزيكوى به صاحبه- ويتلوا آيه والذين يكنزون الذهب والفضه ولا ينفقونها في سبيل الله

اور خزانہ کے تھم میں تھاجس پر وعید شرع ہے کہ اس مال کو (آخرت میں) گرم کرکے مالک مال کو داغا جائے گا... الخ۔

فبشرهم بعذاب اليم --- الخ-(المستق للأجي " ص١٩٩٠ تحت جوابات مطاعن عثاني)

اور آپ ای مسلم کی تائید میں ای قرآنی آیت والذین یکنزون للذهب والفضه الخ سے استدلال کرتے تھے۔

چنانچہ ای مسئلہ میں ان کے متعلق متعدد واقعات پائے جاتے ہیں، ان میں سے صرف دو یمال تحریر کیے جاتے ہیں۔ ان میں سے صرف دو یمال تحریر کیے جاتے ہیں۔ ان میں سے خاص طور پر ربذہ کا واقعہ ہے جس کی وجہ سے طاعتین نے مطرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ پر سخت اعتراضات وارد کیے ہیں۔

### ايكواقعه

جناب ابوذر غفاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق ان کی منفردانہ رائے کا ایک واقعہ اس طرح منقول ہے کہ

جس وقت آنموصوف بلادِ شام میں مقیم سے اور اس علاقہ کے امیر حضرت معاویہ بن ابی سفیان رہائی، سے - اس میں ایک فقی اختلاف رونما ہوا کہ جناب ابوذر غفاری رہائی، فرماتے سے کہ سیم و زر ہویا دیگر اموال ہوں، ان کو جمع کرنا اور جمع رکھنا ناجائز اور منع ہے - فرماتے سے کہ ضرورت سے زائد مال کو صدقہ کر دیا جائے اور استدلال میں قرآن کریم کی آیت والدین یکنرون جائے اور استدلال میں قرآن کریم کی آیت والدین یکنرون الدهب والفضه ولا ینفقونها فی سبیل الله فبشرهم بعذاب الیم -- النے تلاوت کرتے سے اور عوام میں اس مسئلہ کو اعلانیہ بیان فرماتے سے جبکہ حضرت امیر معاویہ رہائی، اور دیگر حضرات کی رائے یہ تھی کہ مال سے جبکہ حضرت امیر معاویہ رہائی، اور دیگر حضرات کی رائے یہ تھی کہ مال سے صدقات واجب اوا کرنے کے بعد اموال کو جمع رکھنا جائز ہے اور مباح ہے۔

ان حالات میں عام لوگوں کے لیے پریشانی رونما ہونے کی اور شدید اضطراب

پیدا ہوگیا تو حضرت امیر معاویہ رضافتہ، نے مدینہ طیبہ میں امیرالمومنین حضرت عثان رضافتہ، کی طرف یہ تمام حالات و کوا کف لکھ کر تھم طلب کیا۔ اس پر حضرت عثان رضافتہ، نے ارشاد فرمایا کہ ابوذر غفاری رخافتہ، کو واپس مدینہ منورہ بھیج دیا جائے اور جناب ابوذر غفاری رخافتہ، کو بھی مکتوب ارسال فرمایا کہ آپ واپس مدینہ منورہ آ جائیں (تاکہ اس طرح وہاں عام لوگول میں اضطراب و انتشار پیدا نہ ہو)

چنانچہ حضرت ابوذر غفاری رضافین کو مدینہ طیبہ روانہ کر دیا گیا۔ جب آل موصوف رضافین حضرت عثان رضافین کی خدمت میں پنچ تو آپ رضافین نے بتقاضائے وقت ابوذر غفاری رضافین کو مقام ربذة میں رہائش پذیر ہونے کا مشورہ دیا اور آپ رضافین نے اسے بخوشی قبول کرلیا۔

- (١) المصنف لاين ابي شيبه ص١١-١١١ جلد ما زوجم طبع كراجي تحت كتاب الامراء-
- (۲) طبقات ابن سعد ص ۱۲۱ ج۳، قتم اول، تحت ابی ذر غفاری و النین، طبع لیدن-اس مقام میں حافظ ابن کثیر نے لکھا ہے کہ

..... وامره (عثمان لابي ذر

رضى الله تعالى عنه) ان يتعاهد المدينه فى بعض الاحيان حتى لا يرتد اعرابيا بعد هجرته ففعل- (البداي

والنهابيه لاين كثير" ، ص ١٥٥-١٥٦ ج. ٤٠ تحت سنه ٣٠هه )

لینی حضرت عثمان رضائظ، نے حضرت ابوذر غفاری رضائظ، سے فرمایا کہ بعض او قات آپ کو مدینہ منورہ میں آمدو رفت رکھنی چاہیے تاکہ آپ میں بدویت اور اعرابیت کے آثار لوث کر نہ آ جائیں۔ انہوں نے یہ مشورہ قبول کر لیا اور قیام ربذة کے دوران مدینہ طیبہ میں بعض روقت جاری رکھی۔

# ایک دیگرواقعه

جناب ابوذر غفاری مناللہ، کے قیام ربذہ کے دوران جب حضرت عبدالرحمٰن

بن عوف رضی الله تعالی عنه کا مدینه منوره میں انتقال ہوگیا تو آپ اس موقعه پریسال تشریف لائے۔ اس موقعه پر حافظ الذہبی رحمته الله علیه نے لکھا ہے که

یعنی جب مشہور محالی حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رہی گئی، ۱۳۲ھ میں فوت ہوئے تو انہوں نے اپنے ترکہ میں بہت پچھ اموال چھوڑے - ان متروکہ اموال کے حق میں جناب البوذر غفاری رہی گئی، کی رائے یہ تھی کہ یہ کنز اور خزانہ کے تھم میں ہیں جن کے متعلق وعید شرعی موجود ہے - 

- (ا) المستقى الذهبي ص ٩٩٦ ٩٣٩ تحت بحث جوابات مطاعن عثاني-
- (٢) مند ابي يعلى الموصلي ص ١٥٨-١٥٨ جلد اول تحت مندات عثان رهافتي -

خلیفہ وقت حضرت عثمان رضافتہ، کی خدمت میں اس مسئلہ پر ابوذر غفاری رضافتہ، کی خدمت میں اس مسئلہ پر ابوذر غفاری رضافتہ، کے ساتھ گفتگو ہوئی اور جناب کعب رضافتہ، بھی اس موقعہ پر اتفاقاً آ گئے۔ حضرت عثمان رضافتہ، کی رائے جناب ابوذر رضافتہ، کے خلاف تھی اور فرماتے تھے کہ یہ اموال کنز کے تھم میں داخل نہیں بلکہ یہ اموال حسب قاعدہ میراث ان کے وارثوں میں تقسیم ہوں گے۔ اس بحث میں جناب کعب رضافتہ، نے حضرت عثمان رضافتہ، کی رائے کی تصدیق و تائید کی تو جناب ابوذر غفاری رضافتہ، طیش میں آ گئے اور مغلوب الغضب ہو کر کعب رضافتہ، کو اپنی (لا تھی) دے ماری۔

اس مقام میں مورخین لکھتے ہیں کہ

..... ونزل الربذه وبنى بها مسحدا واقطعه عثمان رضى الله تعالى عنه صرمه من الابل واعطاه مملوكين

منہوم یہ ہے کہ (حضرت عثمان وخالفیہ،
کے مشورہ سے) حضرت ابوذر غفاری
وخالفیہ، مقام ربذہ میں فردکش ہوئے اور
وہال ایک مجد نقیر کی- امیرالمومنین

واحرى عليه رزقا وكان يتعاهد المدينه وبين المدينه والربذه ثلاثه اميال-(۱) تاريخ اين فلدون ص ١٠٢٩ بلد فانى، تحت عنوان بدا الانقاض على عثان رضى الله تعالى عنه طبح بيروت - (۲) التميد والبيان فى مقتل الشيد عثان رضى الله تعالى عنه ص ١٤٢ تحت بحث بدا)

حضرت عثان رضافتہ، کی طرف سے چند شر (اونوں کا ایک گلہ) ان کو دے دیا گیا (اور بروایت طبری انہیں بھیز بکریوں کا ایک گلہ بھی دیا گیا) اور ساتھ ہی دو خادم (ایک غلام اور ایک خادمہ) بھی عطا کیے گئے۔ نیز بقدر کفایت ان کے لیے بیت المال سے با قاعدہ وظیفہ جاری کردیا گیا۔ مور خین لکھتے ہیں کہ جناب ابوذر غفاری رضافتہ، وقتا فوقتا مدینہ منورہ میں آمدور فت رکھتے تھے۔ (لیمن مرکز کے ساتھ رابطہ قائم رکھے ہوئے تھے) مقام ربذہ اور مدینہ طیبہ کے درمیان قریباً تین میل کافاصلہ تھا۔

## علماءكي طرفء سينقذو تنقيد

آریخ کے راویوں نے حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ تعالی عنہ کے ربذہ کے مقام پر تشریف کے جانے اور وہاں مقیم ہونے کے واقعہ میں بڑی رنگ آمیزی کی ہے اور حضرت عثمان رخی ہیں، کی پوزیشن کو خراب کرنے کی خاطریمال امور شنیعہ اور قبیحہ ذکر کئے ہیں۔ ساتھ ہی حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی ہیں۔ حق میں بھی اس واقعہ کے متعلق بہت می غلط چیزیں منسوب کی ہیں۔ چنانچہ:

(الف) رطب و مابس ہر فتم کی روایات لانے والا مورخ الطبری بھی اس واقعہ کے تحت لکھتا ہے کہ

لینی (مفرت ابوذر منی تین کے ربذہ کی طرف خروج کے واقعہ میں) لوگوں نے ...واما الاخرون فانهم رووا في سبب ذالك اشياء كثيره بت سی چزیں اور بڑی باتیں ذکر کردی ہیں جن کے بیان کرنے کو میں مکروہ جانتا ہوں۔

وامورا شنيعه كرهت ذكرها---الخ-

(آريخ الطبري ص ١٤ ج٥، تحت اخبار الى ذر، ٣٠ه، طبع قديم، معرا

ب (ب) اور صاحب كتاب التمييد والبيان في تحرير كياب كه

یعنی جناب ابو ذر رہی گئی کو ربذہ کی طرف اخراج کرنے میں بہت می بری چزیں فہ کور میں اخراج کرنے میں بہت می بری چزیں فہ کور میں اور جناب معاویہ رہی گئی کا جناب ابو ذر رہا گئی کو سب و شم کرنا اور قبل کی دھمکی دینا اور ان کو بلاد شام سے مدینہ طیبہ کی طرف بغیر سواری کے نکال دینا وغیرہ ابن چیزوں میں کوئی صحیح روایت منقول نہیں بلکہ یہ باتیں روافض کے اکا ذیب میں سے بیں اور زیب داستان کے طور پر ایزاد کی سی سے

...واما ما ذكر في سبب اخراجه من الأمور الشنيعه وسب معاويه اياه و تهديده بالقتل وحمله من الشام الى المدينه بغير وطا و نفية فلا يصح النقل به بل هوا من اكاذيب الرافضة قبحهم الله تعالى - (آب التميد والبيان في عقل الشهيد عان لحمد بن يكي بن الي بكرالا شعرى ص ٤٠٠ طع بروت)

(ناریخ الکبیر للجاری ص۱۰۰ جلد ۴۰ ق اول ، تحت عالب الخ) مور خیین کے ذکورہ بالا بیانات کی روشنی میں بیہ بات واضح ہوگئی کہ اس واقعہ میں مور خیین نے بہت کچھ غلط سلط روایات بڑھا دی ہیں اور صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے مخالفین خصوصاً روافض نے ان چیزوں کو حضرت عثمان رہی گئی، اور حضرت معاویہ بن ابی سفیان رہی گئی، کے خلاف خوب نشر کیا ہے۔

#### حالا نكه بات اس طرح نه تقی او روا قعہ کے خلاف چیزیں انہوں نے پھیلادیں۔

#### نوث

واقعہ ہذا کو ہم نے قبل ازیں اپنی تالف "سیرت حضرت امیر معاویہ" جلد اقل میں "ایک فقتی اختلاف" کے عنون کے تحت ص ۱۷۵ تا ۱۸۳ مفصل درج کر دیا ہے۔ اس مقام پر واقعہ ہذا کے متعلق حوالہ جات بھی درج کردیئے ہیں۔

## حضرت ابوذر غفاری ضالٹین کے آخری او قات

جیسا کہ سطور بالا میں بیان کیا ہے کہ حضرت عثمان رضی تینی، کی رائے سے جناب البوذر غفاری رضی تینی، مقام ربزة میں مقیم ہوگئے تھے اور ان کی ضروریات کے موافق حضرت عثمان رضی تینی، نے ان کے لیے سمولتیں فراہم کر دی تھیں اور وظیفہ بھی جاری کر دیا تھا۔ پچھ مدت کے بعد حضرت ابوذر غفاری رضی تینی، کے انتقال کے او قات قریب آ بہنچ۔ مور خین نے لکھا ہے کہ ۱۳۳ھ میں ان کا مقام ربزة میں انتقال ہوا۔ اس وقت آنموصوف رضی تینی، کے باس اپنی اولاد اور البیہ کے علاوہ اتفاقاً کوئی دیگر شخص موجود نہیں تھا۔ اندریں حالات حضرت عبداللہ بن مسعود رضی تینی، عراق کی طرف سے انقاقاً وہاں اپنے ساتھیوں کے ساتھ آ بہنچ اور انہوں نے حضرت ابوذر غفاری رضی تینی، کو انتقال کی خبر ملی تو انہوں نے تخص بن عفان رضی تینی، کو عسل اور کفن و دفن کا انتظام کیا۔ اس کے بعد حضرت عثمان بن عفان رضی تینی، کو جب جناب ابوذر غفاری رضی تھی، کے انتقال کی خبر ملی تو انہوں نے آنموصوف کے اہل و عیال کی کفالت اپنے ذمہ لے لی اور ان کو اپنی تحویل میں لے لیا۔

..... وقد ارسل عشمان بن عفان رضي الله تعالى عنه

الى اهله فضم هم مع اهله-

- (۱) البدايه والتهاييه لاين كثير : ٢٥ م ١٦٥ تحت تذكره ابو ذر غفاري وخالير ، ٣٣ هـ -
  - (٢) التميد والبيان في مقل الشهيد عثان ص ٢٥ ، تحت واقعه مذا-

مختریہ ہے کہ حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلقہ حالات و کواکف جو اصل واقعہ کے مطابق ہیں وہ ہم نے تاریخ کے صفحات سے ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کر دیتے ہیں۔

اس صورت میں ان دونوں حضرات (حضرت عثمان رضافتہ، اور ابوذر غفاری رضافتہ، ) کے درمیان کوئی مناقشہ باقی نہ رہا تھا اور نہ ہی یہ دونوں حضرات آلیں میں ایک دو سرے کے مخالف تھے۔

مخالفین محابہ رمنی اللہ تعالی عنهم نے حضرت عثان رخی تین اور حضرت معاویہ رخی تعلق ہو قابل طعن روایات چلائی ہی اللہ متعلق جو قابل طعن روایات چلائی ہیں وہ ہر کر صحح نہیں۔

## (۳) حضرت عمار بن يا سرر ضى الله تعالى عنه

آپ رہ الی ہے۔ اس میں انہوں نے متعلق تاریخ کے راویوں نے ایک طویل داستان تالیف کی ہے۔ اس میں انہوں نے ظاہر کیا ہے کہ حضرت عثان بن عفان رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت عمار رہ اللہ و اللہ کی حق کوئی پر خود انہوں نے اور ان کے خدام نے سخت زد و کوب کیا اور وہ شدید مضروب ہو گئے حالا نکہ حضرت عمار بن یا سر رہ اللہ اللہ جاتا کی اور بہت سے فضائل و جلیل القدر قدیم صحابہ رضی اللہ تعالی عنم میں سے ہیں اور بہت سے فضائل و مناقب کے حامل ہیں اور ان کا اسلام میں بڑا اعلیٰ مقام و مرتبہ ہے۔

#### ا الجواب

اس فن کے کبار علاء نے حضرت عمار بن یا سرونالٹنی، کے مضروب ہونے کے واقعہ کے متعلق جو صحیح حالات بیان کیے ہیں وہ سطور ذیل میں پیش خدمت ہیں اور جو حضرت عثان رہائٹی، کے مخالفین نے اس واقعہ کے متعلق خلاف واقعہ داستان چلائی ہے وہ سراسر جموث اور دروغ گوئی پر مشتمل ہے۔

اصل واقعہ اس طرح ہے کہ ایک بار حضرت عمار بن یا سر رہی النی اور حضرت عمار بن یا سر رہی النی اور حضرت عمان رہی النی کی سعد بن ابی و قاص رہی النی مجد نبوی میں تشریف لائے اور حضرت عمان رہی النی کی طرف پیغام بھیجا کہ آپ ہمارے پاس تشریف لائیں، ہم آپ کے ساتھ بعض امور میں شعتگو کرنا چاہے ہیں تو حضرت عمان رہی النی ہے آپ وابا کہ الما بھیجا کہ آج میں چند دیگر امور میں مصروف و مشغول ہوں اس لیے آپ وابس تشریف لے جائیں اور فلال دن بھر آئیں۔ اس معذرت پر حضرت سعد بن ابی و قاص رہی النی وابس چلے گئے لیکن حضرت عمار رہی النی وابس خمارے رہے اور دوبارہ اور پھر سہ بارہ حضرت عمان کو باہر تشریف لائے اور معذرت کر دی۔ اس پر حضرت عمار رہی النی کسی مصروفیت کی بنا پر تشریف نہیں لائے اور معذرت کر دی۔ اس پر حضرت عمار رہی النی کی معذرت کی دی۔ اس پر حضرت عمار رہی النی کسی مصروفیت کی بنا پر تشریف نہیں لائے اور معذرت کر دی۔ اس پر حضرت عمار رہی النی کی معذرت کر دی۔ اس پر حضرت عمار رہی النی کی معذرت کی معذرت قبول نہیں کی اور وابس جانے سے انکار کر دیا۔

حضرت عثمان معنی من الله کے خدام نے حضرت عمار من الله کے بار بار اصرار کرنے، حضرت عثمان معنی من الله کی خدام نے حضرت عثمان معنی کی طرف سے معذرت قبول نه کرنے اور والیس تشریف لے جانے سے انکار پر برہم ہو کرانہیں زدو کوب کیا اور مسجدسے باہر نکال دیا-

اس کے بعد جب حضرت عثمان رہائٹن کو اس معاملہ کی خبر ہوئی تو خود حضرت عثمان تشریف لائے اور عمار بن یا سررہائٹن سے معذرت کی اور فرمایا:

یعنی حضرت عثان روائی، نے فرمایا کہ اللہ کی مسم میں نے اپنے خدام کو انہیں زدو کوب کرنے کا حکم ہرگز نہیں دیا (انہوں نے یہ فعل از خود کیا ہے) اور نہ ہی میں اس فعل پر راضی ہوں اور فرمایا کہ یہ میرا ہائی حاضر ہے۔ عمار بن یاسر رضائی، اگر چاہیں تو جھے سے قصاص لے لیں۔ میں اس بر آمادہ ہوں اور کی بات انصاف کے پر آمادہ ہوں اور کی بات انصاف کے پر آمادہ ہوں اور کی بات انصاف کے

رضیت بضربه وهذه یدی رضیت بضربه وهذه یدی لعمار فلیقتص منی ان شاء-هذا ابلغ ما یکون من الانصاف--- الخ (آری المی اللی حین لدیار کری ص۲۷۲ ت تحت جوابات مطاعن عثانی نبر۱۱)

قریب زہے۔

نیز اس مقام میں شاہ عبدالعزیز دہلوی ؒ نے مزید لکھا ہے کہ جناب عمار بن یا سر رہائٹن کے حضرت عثان رہائٹن کے ہاتھ کو بوسہ دیا اور راضی ہوگئے۔ ... ایں است دست من برائے عمار رہائٹن کیں کو قصاص مجیرو از من اگر بخوابد۔ عمار دست او بوسید و راضی شد۔

موم (تحفه اثنا عشريه ص ۱۳۴ تحت جوابات مطاعن عثمانی تصد عمار بن ياسر رمنی الله تعالی عنه طبع لامور)

اور صاحب تاریخ الحمیس ندکورہ بالا صحح واقعہ بیان کرنے کے بعد اس کی صحت کے بارے میں ایک ولیل پیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ

جب آخری او قات میں حضرت عثان رہی گئی، کو ان کی دار میں باغیوں کی طرف سے محصور کر دیا گیا اور پانی کی ترسل بھی باغیوں نے روک دی تو حضرت عمار رہی گئی، محاصرین کے پاس مجئے اور فرمایا: "سبحان اللہ یہ وہی حضرت عثان رہی گئی، ہیں جنہوں نے بھر رومہ خرید کر مسلمانوں کے لیے وقف کر دیا تھا اور اب تم اس کو کی کا پانی حضرت عثان رہی گئی، سے روکتے ہو۔ ایسا نہ کرو اور ان تک پانی می پینچنے دو" - - اور جب باغیوں نے ان سے کوئی تاثر شمیں لیا تو آپ رہی گئی، حضرت عثمان رہی گئی، کے اور ان کے تعاون سے حضرت عثمان رہی گئی، کے بال پانی میں ہیں گئی، کے بال پانی سعی کی۔

...ومما يويد ذالك ويوهى ما رووا انه روى ابو الزنادعن ابى هريره أن عثمان لما حوصر و منع الماء قال لهم عمار-سبحان الله قد اشترى بثر رومه و تمنعونه ماءها خلوا سبيل الماء- ثم حاء الى على رضاه وقد روى رضاه اليه فامر بروايه ماء- وهذا يدل على رضاه وقد روى رضاه عنه لما نصفه بحسن الاعتذار ... الخ-

( آاریخ الحمیس لکشیخ حسین بن محمد الدیار بکری ص۹۵۳ ج۴ تحت جوابات مطاعن عثانی وجالتین، الثانی عشر)

مقصد یہ ہے کہ ایسے نازک او قات میں حضرت عمار رہی گئی، نے حضرت عمار رہی گئی، نے حضرت عمار رہی گئی، نے حضرت عمار رہی گئی، کی طرف پانی پہنچانے کی سعی کی تھی۔ اس واقعہ سے معلوم ہوا کہ حضرت عمار رہی گئی، اور حضرت عمان رہی گئی، کے مابین اگر کوئی مناقشہ کا معالمہ پیش آیا بھی ہو تو وہ ختم ہوچکا تھا اور سے دونوں بزرگ باہم راضی ہو گئے تھے اور ان کے مابین کسی قتم کی کدورت اور منازعت باتی نہیں تھی۔

فلبذا ان کے درمیان تنازعات اور مناقشات نشر کرنا درست نہیں اور ان کے درمیان نفرت پھیلانے کاکوئی جواز نہیں۔

# (۴) محمد بن ابی بکر رضافته،

حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق ان کے مخالفین نے اعتراض قائم
کیا ہے کہ انہوں نے غدر کیا اور بدعمدی کر دی اور اپنے وعدے کے خلاف کیا وہ
اس طرح کہ جب لوگوں نے ان کے عامل مصر عبداللہ بن سعد بن ابی سرح کے
متعلق شکایات کیں اور اس کی تبدیلی کا شدید تقاضا کرتے ہوئے محمہ بن ابی بکر کو اس
کی جگہ عامل مصربنانے پر اصرار کیا تو حضرت عثان رخالفی نے بیہ مطالبہ تشکیم کرتے
ہوئے محمہ بن ابی بکر کو اپنی طرف سے والی مصربنا کر روانہ کیا لیکن بقول مور خین
ساتھ بی ایک دو سرا خفیہ خط دے کر ایک محض کو سابق عامل مصر کی طرف ارسال
کر دیا۔ اس میں درج تھا کہ جس وقت محمہ بن ابی بکر تہمارے پاس پنچ تو اس کو قتل
کر دو۔

الجواب

اس مسلد کے متعلق کبار علاء نے جواب دیا ہے کہ وہ خفیہ کمتوب جو سابق

عامل مصری طرف حضرت عثمان رہی تھیں، کی طرف سے تکھا گیا وہ جعلی تھ ،سے حضرت عثمان رہی تھی۔ عثمان رہی کھیں، نے نہیں تکھوایا تھا اور نہ ہی انہیں اس کاعلم تھا۔

..... فحلف عثمان رضى الله تعالى عنه انه ما فعل

ذالك وما إمربه ... الخ-

(۱) تاریخ الخمیس للشیخ محمد بن نجینی ویار بکری ص ۴۵۹ ج۴ تحت ذکر مقتل عثمان رمنی الله تعالی عنه -

(٢) العواصم من القواصم لابن العربي ص ١٠٥-١١ تحت نمبر ١٨ طبع لابور-

(٣) تاريخ خليفه اين خياط ص ٩٣٦ جه تحت الفتته في زمن عثان والتُّورُ. -

نیز شخ دیار بکری نے اپنی اس تالیف میں مطاعن عثانی کے جوابات میں لکھا ہے

کہ

.....وقدحلفعلى ذالك لهم ...الخ-

(آراريخ الميس م ٢٧٥٠ ج٢ تحت جوابات مطاعن عثاني، طعن نمبروا)

مطلب میہ ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس کمتوب کے متعلق حلف اٹھلیا ، مجھے اس کا کچھ علم نہیں اور نہ ہی میں نے اس کا حکم دیا ہے۔

یہ مکتوب جعلی تھا اور اسے حضرت عثان رہی تھنے، کے خلاف ایک سازش کے تحت مخالفین اور مفسدین نے خود مرتب کر کے ان کی طرف منسوب کر دیا تھا تاکہ ان کے خلاف شورش برپاکی جاسکے۔

تفصیلات کے لیے ہماری تالیفات کے درج ذیل مقامات کی طرف رجوع فرمائیں:

(۱) کتاب "مسئله اقربا نوازی" ص۲۸۳-۲۸۵ تحت عنوان "ایک مصنوعی نط-"

(۲) كتاب "سيرت سيّدنا على المرتفنى مِنْ النِّيَّةِ، " ص ٢١٨ ٢١٩ تحت عنوان "جعلى خطوط سے برأت-" حاصل کلام یہ ہے کہ معرّضین نے حضرت عثمان رض الحیٰ پر عادر ہونے اور وعدہ خلافی کرنے کا الزام جس واقعہ کی بنا پر وارد کیا ہے، وہ سرے سے غلط ہے اور خط جعلی تھا۔ فلبذا حضرت عثمان رض الحیٰ کے خلاف اس بنا پر اعتراض قائم کرنا کسی صورت میں ورست نہیں اور یہ طعن بناء الفاسد علی الفاسد کے قبیل سے ہے۔



# اجرائے حدود میں کو تاہی کاالزام

خلیفہ ثالث حضرت عثان بن عفان رضی اللہ تعالی عنہ پر طعن کرنے والے لوگ میہ طعن بھی بدی آب و آب سے ذکر کرتے ہیں کہ حضرت عثان رہی اللہ نے اللہ تعالی کی حدود کے نفاذ میں تعافل سے کام لیا اور شرعی حدود جاری کرنے میں کو آہی کی۔

چنانچہ عبید اللہ بن عمر رہ اللہ نے اپنے والد حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے قتل میں طوث ہر مزان اور جفینہ وغیرہ کو قتل کر دیا تھا گر حضرت عثمان رہ اللہ نہ اللہ اللہ کے ان سے قصاص نہیں لیا۔ اس طرح آنموصوف رہ اللہ نہ شرعی حد قائم کرنے میں کو آئی کی اور غفلت اختیار کی۔

## الجواب

جب خلیفہ ٹانی حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ابولولو فیروز نامی مجوسی نے شہید کیا تو آنموصوف کے فرزند عبید اللہ بن عمرنے مغلوب الغضب ہو کر ابولولو کے ساتھیوں ہرمزن اور جفینہ وغیرہ کو قتل کر دیا۔ اس بناء پر کہ بیہ لوگ بھی آنجناب رضافشہ کے قتل کے منصوبہ میں شریک کارتھے۔

جس وقت امیرالمومنین حضرت عمر بن خطاب رمی الله: بر اجانک قاتلانه حملے کا حادث فاجعہ پیش آیا اور تین روز کے بعد آنموصوف رمی الله: کا ابتدا محرم الحرام ۲۳ھ میں انتقال ہوگیا تو آنجناب رمی الله: کی قائم کردہ مجلس شوریٰ کے فیصلہ کے مطابق

حضرت عثان رہائین، بن عفان خلیفہ ثالث منتف ہوئے تو آنجناب رہائین، کے سامنے اہتداء میں یہ مسئلہ پیش ہوا کہ عبید اللہ بن عمرنے جو ہرمزان اور اس کے ساتھیوں کو قتل کرویا ہے، اس کاکس طرح فیصلہ کیا جائے؟

بعض حفرات کی رائے یہ بھی کہ قبل ہذا کی بنا پر عبید اللہ بن عمرے قصاص لیا جائے جبکہ بعض دیگر حفرات کی یہ رائے نہ تھی اور وہ کہتے تھے کہ کل ان کے والد حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالی عنہ کو شہید کر دیا گیا اور آج ان کے فرزند کو قبل کر دیا جائے، یہ ہرگز نہیں ہو سکتا۔

اس مسئلہ میں محابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنهم کے درمیان سخت اضطراب اور شدید پریشانی واقع ہوگئی اور حالات بہت کشیدہ ہوگئے اور قبائل میں عظیم فتنہ کھڑا کہونے کے آثار نظر آنے لگے۔ ای کیفیت کو الشیخ حسین الدیار بحری نے اپنی تصنیف تاریخ الممیس میں مخترا اس طرح ذکر کیا ہے کہ

...فلما راي عثمان ذالك

اغتنم تسكين الفتنه وقال امره الى سارضى اهل الهرمزان منه- (تاريخ الجميس عمائي عمائي عمائي عمائي

لینی حضرت عثان رضی الله تعالی عنه نے جب حالات کشیدہ دیکھے تو فتنہ ہذاک تسکین کو غنیمت سمجھا اور فرمایا کہ یہ معاملہ میرے سپردہ اور میں اہل ہرمزان کو اس معاملہ میں راضی کروں گا۔

نمبر۱۱)

چنانچہ ان نازک حالات کے متعلق دیگر علماء نے بھی تحریر کیا کہ حضرت عثان رہی ہے۔ ان مقتولین کے ور فاء کو اپنے مال سے دیت ادا کرنے کا فیصلہ کیا اس لیے کہ ان کا معاملہ خلیفہ وقت کے سپرد تھا اور خلیفہ وقت پیش آمدہ معاملہ میں بہتر فیصلہ کرنے میں باافقیار ہو تا ہے۔ فامذا حضرت عثان رہی تھی، نے مقتولین کے وار توں کو مال دے کر اس فقنہ کو فرو کرنے کی تدبیر افقیار کی اور عبید اللہ بن عمر کو چھوڑ دیا گیا۔

حافظ این کشرر حمت الله علیه نے اس مقام میں تحریر کیا ہے کہ

..... فودى عثمان رضى الله عنه اولئك القتلى من ماله لان امرهم اليه اذ لا وارث لهم الابيت المال والامام يرى الاصلح في ذالك وحلى سبيل عبيد الله-

(البدايه والنهايه لاين كثيرٌ ، ص١٣٩، جلد سالع، تحت سنه ١٢٥ه) اور اسي مسئله كو حضرت شاه ولي الله وبلوي رحمته الله عليه في بالفاظ ذيل ذكر كيا

-

... میگوئیم راضی کرد اولیاء مقتول را بمال- و دریں صورت قصاص ساقط شد و فتنه مصحل گشت و ایں کیے از فضا کل ذی النورین است-" (قرة العینین از شاہ ولی اللہ والوی ص۷۲۴ تحت جوابات مطاعن عثانی، طبع مجتبائی، ویلی)

حضرت شاہ عبدالعزیز وہلوی رحمتہ اللہ علیہ نے اس چیز کو اس طرح تحریر کیا

4

پس حضرت عثان رضی الله عنه نے عدہ تدیر کے ساتھ ایک عظیم فتنہ کھڑا مونے سے قوم کو بچالیا اور متقولین کے وارثوں کو اموال کثیرہ دے کرراضی کرلیا۔ ...عثان رضی الله عنه خود ور « هرمزان را باموال خطیره راضی ساخت که اصلاباز شکایت <sup>،</sup> نکردند-

(تحفدانا عشرید از شاہ عبدالعزیر"، ص ۱۲۳ تحت جوابات مطاعن عثانی، طعن عشم، طبع لاہور)

نیز مسئلہ شرعی پر صحیح طور پر عمل در آمد ہوگیا کیونکہ ضابطہ شرعی بد ہے کہ
مقتول کے وار ثین اگر بطور دیت کے مالی معاوضہ لے کر راضی ہو جائیں تو قاتل سے
قصاص ساقط ہو جاتا ہے۔

حاصل کلام یہ ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ سے اس معاملہ میں کسی شری قاعدہ کی خلاف ورزی بالکل نہیں ہوئی اور کسی شری حد کو ضائع نہیں کیا

#### اور بهتراسلوب کے ساتھ مسئلہ ہذا کو طے کر دیا۔

# تنبيهم

بعض روایات میں پایا جاتا ہے کہ اس مسلہ میں حضرت علی المرتفیٰی مِن التّٰہ، نے خالفت کی اور وہ چاہتے تھے کہ ہر مزان وغیرہ کے قتل کے عوض میں عبید الله بن عمر وفالتّٰہ، کو قتل کیا جائے۔ اسی لیے جب حضرت علی المرتفیٰی رضی الله تعالی عنه خلیفه منتخب ہوئے تو عبید الله بن عمر وفالتّٰہ، آنموصوف وفالتّٰہ، کا نظریه معلوم کرکے ملک شام کی طرف بھاگ گئے تھے۔۔۔ الخ

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ روایات کاباب بہت و سبع ہے۔ اس میں ہر نوع کی روایات مل جاتی ہیں اور ان میں سروح کی روایات مل جاتی ہیں اور ان میں صحح و سقیم ضعیف اور قوی رطب و یابس ہر قتم کی روایات موجود ہوتی ہیں، چنانچہ مندرجہ بالا قتم کی روایات بھی اس زمرہ میں سے ہیں۔

اور مور خین نے یہ اپنے اپنے انداز میں درج کی ہیں۔ اس سلسلہ میں ضابطہ یہ ہے کہ روایت کے ساتھ ساتھ درایت سے بھی کام لیا جائے۔

اب توجہ فرمائیں کہ حضرت عثان ذوالنورین رضی اللہ تعالی عنہ کی خلافت بارہ یوم کم بارہ سال قائم رہی ہے اور اس کے ابتدائی ایام میں عبید اللہ بن عمر ضافتہ، سے قصاص لینے کا مسئلہ پیش آیا تھا اور اکابر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کی اپنی اپنی آراء بھی اس وقت سامنے آگئی تھیں جو باہم متعارض تھیں اور رائے میں شدید اختلاف بھی موجود تھا۔

لیکن ان نازک طالت کے پیش نظر تمام حضرات کی موجودگی میں حضرت عثمان رہنائی نے فلیفہ وقت ہونے کی حیثیت سے جو تدبیر اختیار فرمائی (یعنی مقتولین کے ورثاء کو بطور دیت اموالِ کیرہ دے دیئے اور ان کو راضی کر لیا اور اس طرح قاتل سے قصاص ساقط ہوگیا اور عبید اللہ بن عمر جنائی، قصاص سے جے گئے) یہ فیصلہ قاتل سے قصاص ساقط ہوگیا اور عبید اللہ بن عمر جنائی، قصاص سے جے گئے) یہ فیصلہ

شرعاً صحیح تھا اس لیے اکابر حضرات صحابہ رضی اللہ تعالی عنم میں سے کسی نے بشمول حضرت علی المرتفنی بولائشہ کے اس فیصلہ پر اعتراض نہیں کیا اور معالمہ ہذا ختم ہوگیا۔

اتنی قدر بات صحیح ہے اور درایت کے اعتبار سے بھی کبی درست ہے لیکن حضرت علی المرتفنی رضی اللہ تعالی عنہ کی جانب سے قریباً بارہ برس کے بعد گزشتہ فیصلہ شدہ قضیہ کو از سرنو کھڑا کرنے کی کوئی محقول وجہ نظر نہیں آتی، اور نہ ہی کوئی داعیہ پایا جاتا ہے۔

علاوہ ازیں حضرت علی المرتضی رہی تھیں۔ کی خلافت کے ایام میں جو حضرت علی المرتضی رہی تھی۔ ان المرتضی رہی تھی۔ ان المرتضی رہی تھیں، کے اپنے فرمودات و معمولات کبار علماء نے ذکر کیے ہیں، یہ واقعہ ان کے بھی بالکل خلاف یلیا جا تا ہے۔ مثلاً

۱۰۰۰ عليا قال اقضوا كماكنتم تقضون حتى تكونوا حماعه فاني اخشى الاختلاف-

المصنف لعبد الرذاق ص ٩٣٢٩، جاله تحت باب القضاة طبع مجلس على كرا جي-

(٢) بخارى شريف ص ٥٢٦، جلد اول، تحت باب مناقب على والنيز، المبع وبلي-

 (۲) ...اسی مسئلہ کو مشہور عالم ابن حزم الاندلسی نے اپنی تصنیف کتاب "الفصل فی الملل" میں اس طرح درج کیا ہے کہ

یعنی حضرت علی المرتضی رضی الله تعالی عنه جب خلافت کے والی ہوئے تو انہوں نے خلفاء ثلاث کے کسی تھم کو تبدیل نہیں

... ثم ولى على والرواش فماغير حكما من احكام ابى بكر وعمر وعثمان (رضى الله فرمایا۔ (اور ان کے احکام کو بحلل رکھا) (الفصل فی الملل والاحواء والنحل ص ۹۵ جس طبع بغداد)

تعالى عنهم) ولا ابطل عهدا من عهودهم- ولوكان ذالك عنده باطلالماكان في سعه من ان يمضى الباطل وينفذه-وقدار تفعت التقيه منه-

اور ان حفزات رضائقہ ،کے معاہدہ جات میں سے کسی معاہدہ کو باطل قرار نہیں دیا۔ جناب علی المرتفعٰی رضائقہ ،کے نزدیک اگر سے چیز باطل ہوتی تو وہ ایک باطل چیز کے اجراء و نفاذ کے حق میں نہیں تھے حالانکہ ان کے اپنے دورِ خلافت میں "تقیہ" مرتفع ہوچکا تھااور آپ تقیہ کے حیلہ کے مختاج نہیں تھے۔

نوٹ: یہ مسکلہ قبل ازیں ہم اپنی تالف ''سیرت سیدناعلی المرتضی رضائیہ'' کے صوال ۲۲۵ میں ''عملی نظم'' کے عنوان کے تحت درج کر چکے ہیں۔ مہاں سے معلوم ہوگیا کہ ہر مزان وغیرہ والے عثانی فیصلہ کو بھی علی المرتضی رضائیہ' نے تبدیل نہ فرمایا اور اس کے خلاف کوئی اقدام نہیں کیا۔

اور جن روایات میں ہرمزان وغیرہ کے قل کے دوبارہ قصاص لینے کا ذکر ہے کہ حضرت علی المرتفیٰی رہالتہ، عبید اللہ بن عمر رہالتہ، سے قصاص لینا چاہتے تھے (حالانکہ حضرت عثمان رہ لائے، رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس قضیہ کا فیصلہ پہلے فرما چکے تھے) تو وہ روایات مرجوح ہیں بلکہ خلافت مرتضوی کے دور کے فیصلوں کے بھی برخلاف ہیں۔ جیساکہ ہم نے سطور بالا میں کبار علماء کی تصریحات پیش کر دی ہیں، پس اس بنا بردہ روایات متروک ہیں اور قابل اعتناء نہیں۔

(۳) ... یہ چیز بھی بطور یادوہانی یمال ذکر کی جاتی ہے کہ قبل ازیں ہم اسے رحماء بینہ ہم خصہ سوم، ص ۱۲۴ تحت عنوان "اجرائے احکام میں عملی تعاون" ذکر کر چکے ہیں کہ شیعہ علاء نے لکھا ہے کہ خلفاء ثلاثہ کے دور میں حدود اللہ جاری کرنے اور نافذ کرنے کے فرائض حضرت علی المرتضٰی رضافتہ، کے سپرد تھے اور اس

منصب کا تعین آنموصوف رہنا ہیں ہے حق میں فیصلہ شدہ امر تھا۔ چنانچہ امام جعفرصادق فرماتے ہیں کہ

... جعفر بن محمد عن آباء ان ابابكر وعمر وعثمان كانواير فعون الحدود الى على بن ابى طالب... الخ-(جعفريات بمع قرب الاسناد، ص ١٣٣ طبع طران)

ائمہ کے ان فرمودات کی روشی ہیں ہے بات واضح ہوتی ہے کہ حدود کے اجراء کا مسلم حضرت علی المرتضٰی رفیالی ہے ہاتھوں تمام ہو تا تھا اور آنموصوف اس صیغہ کا اعلیٰ منصب رکھتے تھے۔ سو یہ ظاہر بات ہے کہ ہرمزان وغیرہ کے قصاص کا مسلم بھی ان کے پیش نظر آیا ہوگا اور اگر بالفرض خلیفہ وقت کی رائے اس مقدمہ میں دو سری تھی اور حضرت علی المرتضٰی رفیالیہ کی رائے اس کے خلاف تھی تاہم اس کا فیصلہ ابتدائے خلافت عثمانی میں ہوگیا اور اس پر عمل در آمد بھی ہو چکا تھا۔ اس موقعہ پر حضرت علی المرتضٰی رفیالیہ کا اس فیصلہ کے خلاف کوئی اقدام نہ کرنا اس بات کا قوی قرینہ ہے کہ حضرت عثمان رفیالیہ والا فیصلہ شرعاً صیح تھا ورنہ حضرت علی المرتضٰی رفیالیہ والا فیصلہ شرعاً صیح تھا ورنہ حضرت علی المرتضٰی رفیالیہ والا فیصلہ شرعاً صیح تھا ورنہ حضرت علی المرتضٰی رفیالیہ والا فیصلہ شرعاً صیح تھا ورنہ حضرت علی المرتضٰی رفیالیہ والا فیصلہ شرعاً صیح تھا ورنہ حضرت علی المرتضٰی رفیالیہ والیہ والیہ

حاصل بحث ریہ ہے کہ واقعہ ہذا میں حضرت عثان غنی رضی اللہ تعالی عنه کا فیصلہ درست تھا اور شرعاً صحیح تھا اور آپ رہن گئے، نے شری حدود کو ضائع نہیں کیا اور ان کے نفاذ میں کوئی کو آئی نہیں گی-



# <sup>درف</sup>جوة ''کےاعتراض کاجواب

بعض ملتوں کی طرف سے خلیفہ ٹالث سیدنا عثان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عمد خلافت بیں نظام اسلام صبح طور پر قائم نہیں تھا اور اسلام کے قواعد و ضوابط پر عمل در آمہ نہیں ہو آ تھا۔ آئموصوف رہائی ہی عمد بیں حضرت عثمان رہائی گئی کی طبعی کروری کی وجہ سے مروان بن الحکم کی حکمرانی رہی اور اس عمد بیں دینی و شرعی نظام معطل رہا۔ یانچہ عمد عثمانی پر ان معترض لوگوں نے طعن بدا عبارت ذیل کے ساتھ وارد کیا ہے:

... وان عهد عثمان رفي الذي تحكم فيه مروان كان

فحوهبينهما الخ-

اس کا منہوم ہیہ ہے کہ حضرات شیخین (حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنما) اور حضرت علی المرتضی وہالٹی، کی خلافتوں کے در میان عمد عثمانی ایک فراخ جگہ خالی بڑی ہے۔ گویا خلافت عثمانی قوانین اسلام کی ترویج اور قواعد شرعی کے نفاذ سے بکسر خالی تھی اور اس عمد کے ہر دو جانب اسلام کی صحح حکومت مقاصد اسلام کے مطابق قائم تھی لیکن در میانی عمد (یعنی خلافت عثمانی) میں قوانین اسلام اور قواعد شرعی مفتود ہوگئے تھے۔ ان ایام میں مروان بن الحلم کی تحمرانی تھی۔ اس منہوم کو معترضین نے "فجوة" کے لفظ سے تعبیر کیا ہے اور "فجوة" دو شیلوں کے در میان کی فراخ خالی جگہ کو کہتے ہیں۔

اعتراض فدكور جن لوگول نے بھی اٹھایا ہے، پراسھین نوعیت كا ہے اور ایک مخضرے جلہ فدكورہ میں عجیب طریقہ سے طعن کے تمام پہلوؤل كو مركوز كردیا ہے۔ اور اللي اسلام میں مسلمہ "خلافت راشدہ" كے ایک اہم اور زریں حمد لینی بارہ سالہ خلافت عثانى كو دبنى و شرعی نظام سے معطل اور بريكار قرار دیا ہے اور یہ اعتراض معترضین كی طرف سے جس طرح معرت عثان رضى اللہ تعالى عنہ كی ذات كراى پر وارد ہو رہا ہے، اى طرح اس عمد كے عمال، حكام، معلونين اور كاركنان پر بمى قائم موت بن اور كاركنان پر بمى قائم موت بن ميں ایك كثيرتعداد محلبہ كرام رضى اللہ تعالى عنم كى ہے اور آليمين بمى شائل ہیں۔ ان سب معرات پر بمى یہ اعتراض وارد ہو آ ہے اور وہ اس سے محفوظ شیال ہیں۔ ان سب معرات پر بمى یہ اعتراض وارد ہو آ ہے اور وہ اس سے محفوظ شیں رہ سکتے۔

طعن کرنے والوں نے اس موقعہ پر نہ "خلافت راشدہ" کالحاظ کیا ہے نہ اکابر محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کا اور نہ ہی اکابر تابعین کا چیئم بند کر کے سب پر ایک ہی لاٹھی سے ضرب لگا دی ہے اور ان سب کی دینی حیثیت کو مجروح کر ڈالا ہے۔ (فیا اسفا!!!)

# الجواب

آئدہ سلور میں ہم اس طعن کو بطور اختصار کے "فجوہ" کے نام سے تعبیر کریں گے۔

عمد عثانی کے متعلق «فجوہ" کا نظریہ جو اعتراض میں پیش کیا گیا ہے اس کے غلط ہونے اور خلاف واقعہ ہونے پر ہم بطریق ذیل کلام چلانا چاہتے ہیں۔ قار مین کرام اس پر غور فرائیں اور انصاف کے ساتھ نتائج خود قائم کریں:

- (ا) ایک تو یہ نظریہ آیات قرآنی کے نقاضوں کے خلاف پایا جا آہے۔
- (۲) دوسرا سے تخیل فرامین نبوی (علی صاحبها الصلوه والسلام) کے متعارض ہے اور ان کے ساتھ اس کی کوئی مطابقت نہیں یائی جاتی۔

(۳) تیسرا یہ نظریہ دور عثانی کے دوسرے تاریخی حقائق کے بھی متضاد ہے اور اس دور کے واقعات برملا اس کی تکذیب اور تردید کرتے ہیں۔

(۴) چوتھا۔ امت مسلمہ کے اکابر علاء کے صفائی کے بیانات جو خلافت عثانی کی صحت کے حق میں موجود ہیں وہ "فبوۃ" والے نظریات کے بر عکس ثابت ہوتے ہیں، ان کے ساتھ کوئی موافقت کی صورت نہیں ہو سکتی۔

مندرجہ بالا چیزیں ہم ایک ترتیب سے ناظرین کی خدمت میں پیش کرنا چاہتے ہیں جو مسللہ بذا حل کرنے میں مفید ہوں گی۔

## تنبيهم

جن احباب کو علم نہیں ہے، ان کی آگائی کے لیے واضح کیا جاتا ہے کہ مصر میں جماعت "اخوان المسلمین" کے رکیس وامیرسید قطب مرحوم نے "العدالت الاجماعیہ" میں حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے عمد پر تبحرہ کرتے ہوئے مندرجہ بالاجملہ درج کیا ہے، چو تکہ یہ تبعرہ واقعات کے اعتبار سے غلط ہے، اس بناء پر یہ چند سطور صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کے حق میں بطور صفائی کے اور دفاع کے مرتب سطور صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کے حق میں بطور صفائی کے اور دفاع کے مرتب کی ہیں۔ (مولف)

# آياتِ قرآنی

اس سلسله میں قرآن مجید کی بہت سی آمات ذکر کی جاسکتی ہیں کیکن فی الحال ہم آمات زیل سامنے رکھتے ہیں:

... والزمهم كلمه التقوى وكانوا احق بها واهلها... الخ (سورة ( تي ٢٦)

واقعہ حدید بیں جو صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم شامل و شریک تھے ان میں حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ تعالی عنہ کا شمول یقینی ہے اور مسلمات میں ے ہے۔ حق تعلق نے اپنے پیغیر کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور شاملین حدیبیہ صحابہ رضی اللہ تعلق عنم کے حق میں اس موقعہ پر اپنی سکینہ اور اطمینان نازل فرمایا اور ان صحابہ رضی اللہ تعالی عنم کے لیے پر بیزگاری کا کلمہ (کلمت التقویٰ) ثابت کردیا اور اس نے ان کو تقویٰ کا اہل بنا دیا۔ پس وہ صحح طور پر اس کے سزاوار و حقدار سے۔

چنانچہ آیت ہزا سے یہ بات واضح ہوئی کہ شاملین صدیبیہ کی صفات میں اللہ تعالیٰ نے پر بیزگاری لازم کر دی تھی اور یہ اصحاب پر بیزگاری کی صفت کے زیادہ حقدار اور اہل تھے تو سیدنا عثان رہائیں کی صفات میں بھی پر بیزگاری اور تقویٰ کا پایا جانا ثابت ہوا اور یہ صفات ان حضرات کے لیے دائی تھیں وقتی نہیں تھیں۔

اب اگر کوئی فخص ان اکابر کے حق میں یہ تاثر قائم کرے کہ ان لوگوں نے اپنی زندگی کے کسی مرحلہ میں پہنچ کر ضوابط شرعی اور اسلای قواعد کو ترک کر دیا اور دین کے برظاف ایک بے دین معاشرت اختیار کرلی تھی تو یہ نظریہ مندرجہ بالا قرآئی آیت کے برظاف ایک بے دین معاشرت اختیار کرلی تھی تو یہ نظریہ مندرجہ بالا قرآئی آیت کے نقاضوں کے برعکس ہوگا کیو تکہ یہ حضرات کسی مرحلہ میں بھی تقوی اور بیزگاری کی صفات سے دست کش نہ ہوئے اور انہوں نے اپنی زندگیاں ہرگز بیبرگاری کی صفات سے دست کش نہ ہوئے اور انہوں نے اپنی زندگیاں ہرگز طاف شریعت نہیں گزاریں بلکہ اس پر بیشہ ثابت قدم رہے اور اللہ تعالی کی طرف سے عنایت فرمودہ صفت «کلمہ التقویٰی" اس چیز کی متقاضی ہے۔

فلدا ان حضرات کے متعلق دینی احکام و شرعی نظام سے اعراض کرنے اور اسے عملی زندگی میں ترک کر وینے کا نظریہ صفت تقویٰ کے زاکل ہو جانے کے مترادف ہے، حالاتکہ فرمان خداوندی کی روشنی میں ان حضرات سے صفت انقاء کا زوال ہرگز درست نہیں۔ اس وجہ سے کہ یہ ان کی دائی صفت ہے۔ کوئی وقتی و عارضی صفت نہیں۔

(۲) نیز الله تعالی نے واقعہ حدیبیہ کے دوران جو ارشادات فرمائے ہیں ان میں اس نے اس میں اللہ علیہ واللہ وسلم کی صفات اور ان کے اصحاب رضی

الله تعالى عنم اور ساتھيول كى صفات اس طرح ذكركى ہيں-

...محمدرسول الله والذين معه اشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعا سحدا يبتغون فضلامن الله ورضوانا... الخ-

(مورة في پ٢٩)

یعنی محر مل الله تعالی کے پیغبریں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر سخت ہیں اور اپنوں کے در میان مہران ہیں۔ تو در کھنے گا ان کو رکوع کرنے والے اور سجدہ کرنے والے اور سجدہ میان فرایا اور ریا و نمود کی ان سے نفی کرتے ہیان فرایا اور ریا و نمود کی ان سے نفی کرتے ہوئے فرایا کہ (بید لوگ) اللہ تعالی کافضل اور اس کی خوشنودی اور رضامندی کو طلب اس کی خوشنودی اور رضامندی کو طلب کرتے ہیں اور یہ چیزان کاشیوہ ہے۔

آیت بداکی روشنی بی بیت ثابت ہوتی ہے کہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اصحاب رضی اللہ تعالی عنم اور خصوصاً وہ حضرات جو واقعہ صدیبیہ بی شامل سے، وہ بیشہ اللہ تعالی کا فضل اور رضامندی طلب کرتے ہیں۔ گویا خداوند کریم نے ریا و نمود و نمائش کی نفی کرتے ہوئے ان کے ظومی نیت کی گواہی دی ہے اور سیدنا عثان رضافتی، ذکورہ حضرات (والنین معه) بی بیقینا واض ہیں۔ فلمذا آنموصوف بی اور بی زندگی کے تمام مراصل میں اللہ تعالی کی خوشنودی اور رضامندی طلب کرتے تھے۔ پھریہ اپی ظافت کے دوران میں بھی اس آیت کے مصدات سے اور ان صفات جمیدہ کے عامل سے۔

بناء بریں طالت انہوں نے اپنے عمد خلافت میں خداوند کریم کی رضا کے بر عکس اور جناب رسول کریم صلی اللہ علیہ و آلب وسلم کے فرمودات کے خلاف کوئی عمل در آمد نہیں کیا اور نظام شرعی کو برگز ترک نہیں فربایا۔ بلکہ خدا تعالی اور جناب رسول اللہ (صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم) کے احکامات کے تحت تمام نظم خلافت قائم رکھا۔

لنذا "فجوة" كا اعتراض آنموصوف رهائين، كے عمد ظافت بر وارد كرناكى صورت بيل صحح نبيل كيونك يه اعتراض تواس شادت اور گواى كے برظاف ہے جو قرآن مجيد نے ان كے حق بيل مخلصانه اعمال و مومنانه كردار بر دى ہے- معترض لوگول نے اعتراض كرتے وقت اس قرآنى گواى كو پس پشت دال دیا ہے اور اس كا كچھ لحاظ نبيل كيا ہے- (ترجيح)

(۳) مغسرین کے عام قول کے مطابق مندرجہ ذیل آیت الل حدیبیہ کے حق میں واردہے اور اس میں فرمایا کہ

... كزرع احرج شطاه فارره فاستغلظ فاستوى على سوقه...الخ- (سورة القي باره ٢٩٥)

اس فرمانِ خداوندی میں دین اسلام کی ترقی کے مسئلہ کو تھیتی کے ساتھ تشبیہ دے کر سمجھایا گیا ہے بعنی وہ مثل ایک تھیتی کے ہے جس نے اپنا اکھوا نکالا پھراس کو مضبوط کیا اور پھروہ موٹا ہوا اور ڈنڈی کے بل کھڑا ہوگیا۔ الخ۔

یمال سے معلوم ہوا کہ

(۱) صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کی دینی ترتی یقیناً ہوگی اور بندرتے ہوگی جس طرح کہ کھیتی کی نشودنما بندرتے ہوتی ہے۔

(٢) اوريه ترقى منتائے كمال تك پنچ بغير نميں ركے گى-

(۳) نیزیه ترقی علی الانصال ہوگی، درمیان میں سکون یا وقفہ نہیں ہوگا اور نشود نما کا اسلسل نہیں ٹوٹے گا۔ جس طرح کہ تھیتی کی ترقی کی حالت اپنے کمال تک پہنچنے میں مسلسل ہوتی ہے۔

اندریں حالات معرض احباب کے نظریات کو آگر پیش نظر رکھاجائے اور عمد عثانی کو اسلامی نظام سے بیسر خلل تسلیم کر لیا جائے اور ان کے ایامِ خلافت میں قوانین اسلامی کو مفتود اور قواعد شرعی کو نابود مان لیا جائے تو قاتل غور بات یہ ہے کہ دینِ اسلام کی تدریجاً ترتی کی تمثیل جو ارشادات خداوندی میں ذکر کی گئی ہے، اس کی

مثال اور ممثل له میں مشابهت سم طرح صیح ہوگی؟؟ اور مماثلت سس طرح قائم ہوگی؟؟

معترض دوست فرماتے ہیں کہ صدیقی و فاروقی ادوار میں اور مرتضوی عمد خلافت میں صحیح اسلامی نظام تھا لیکن درمیان میں عمد عثانی میں شرعی نظام اور قواعد اسلامی ختم کر دیئے گئے ہے، حالا نکہ قرآنی تمثیل جو تھیتی کے ساتھ دی گئی ہے، اس کا نقاضا یہ ہے کہ اس کی تدریجاً ترقی مسلسل و لگا آر پائی جائے، اس میں فلور اور وقعہ نہ آنے یائے۔

ندا عمد عثانی کے متعلق "فجوۃ" کا نظریہ قائم کرنا ہرگز درست نہیں اس وجہ سے کہ سابق تمثیل کے ساتھ اس کی مطابقت قائم نہیں رکھی جا عمق اور مفسرین نے اس مثال کے متعلق اس طرح بیان کیا ہے کہ

لینی اسلام کی ابتدائی حالت پھراس کا ترقی کرنا اور زیادہ ہو جانا یمال تک کہ وہ قوی اور مضبوط ہو جائے، اس کی مثال خداوند کریم نے بیان فرمائی ہے۔

... وهذا مثل ضربه الله تعالى لبداالاسلام وترقيه فى الزياده الى ان قوى و استحكم ... الخ-

(تغیر مدارک التنزیل ص ۱۲ جلد خامس تحت الآیه سوراً فتی طبع لابور)
اور جب عمد عثانی میں اسلام کی ترقی کو مفقود مان لیا جائے تو اس کا قوی ہوتا
اور مشحکم ہونا تو نہ پایا گیا ہی اس وجہ سے تمثیل ہذا درست نہیں بن عمق تو معلوم
ہوا کہ "فجوۃ"کا نظریہ قرآنی ارشادات کے مطابق قطعاً صیح نہیں ہے' اس کو درست
سنلیم کر لینے سے آیات خداوندی کی (معاذ اللہ) کلذیب لازم آتی ہے۔

# احاديث نبوى ملافليرا

اگرچہ اس سلسلہ میں بیشترا عادیث پائی جاتی ہیں، تاہم اس مقام میں صرف چند روایات پیش کی جا رہی ہیں، جن کی روشن میں سے بات واضح ہو جائے گی کہ جو اعتراض بعض لوگ "فجوة" كے كلمه سے عمد عثانی پر وارد كرتے ہيں وہ حقيقةً درست نہيں اور اعتراض كرنے والول نے اپنے زعم و كمان سے اسے تجويز كيا ہے اور بير ان كانظر بير روايات محيحه كے بالكل متعارض ہے۔

(۱) چنانچہ احادیث میں مروی ہے کہ --- حضرت انس رضائی، (بن مالک) کہتے ہیں کہ جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جب بیعت رضوان کا حکم دیا تو اس وقت حضرت عثان بن عفان رضی اللہ تعالی عنه آل جناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جانب سے قاصد کی حیثیت سے ملہ مکرمہ گئے ہوئے تھے۔ جب لوگ بیعت کی جانب سے قاصد کی حیثیت سے ملہ مکرمہ گئے ہوئے تھے۔ جب لوگ بیعت کرنے گئے تو جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ عثان رضائی اللہ تعلیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ عثان رضائی اللہ تعلیہ وآلہ اللہ تعلیہ وآلہ عبی رضوان میں شامل ہونالازم ہے) اس لیے جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنا ایک ہاتھ مبارک اپنے بی دو سرے ہاتھ مبارک پر رکھتے ہوئے فرمایا کہ یہ بیعت عثان رضائی کی طرف سے ہے۔

پس نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا ہاتھ مبارک جو سیدنا عثمان معالی میں اللہ کے اللہ اللہ کا ہاتھ مبارک جو سیدنا عثمان معالی میں طرف سے بیعت کے لیے تھا وہ دو سرے لوگوں کے ہاتھوں سے جو اپنے اپنے لیے تھے، بدرجما بستر تھا۔

سعه الرضوان كان عثمان رسول الله صلى الله عليه وسلم ببيعه الرضوان كان عثمان رسول رسول الله صلى الله عليه وسلم الى مكه فبايع الناس فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ان عثمان روائي، في حاجه الله وحاجه رسوله فضرب باحدى يديه على الاخرى فكانت يد رسول الله صلى الله عليه وسلم لعثمان روائي، خير امن ايديه ملانفسهم لانفسهم وسلم لعثمان روائي،

(۱) رواه الترغدي-

(۲) مشکوة شریف ص ۵۹۲ بحواله بخاری از این عمر دی نشود ، تحت مناقب عثان معاشید، الفصل الثالث-

روایت بداکو متعدد محدثین نے ذکر کیا ہے۔ اس میں مندرجہ واقعہ بالکل صحیح ہے۔ اس روایت بدا کو متعدد محدثین نے ذکر کیا ہے۔ اس من مندرجہ واقعہ بالکل صحیح علیہ وآلہ وسلم نے اپنے دست مبارک کو عثان رہی تی کا ہاتھ قرار دیا۔ یہ چیز جناب عثان رہی تی کے حق میں کمال فضیلت اور برکت کی چیز ہے۔ پس اس ہاتھ سے دین کے خلاف احکام کا صدور و نفاذ کیے ہوسکتا ہے؟؟

نیز سیدنا عثان رہائین کا بیعت رضوان میں شامل و شریک ہونا بھی بالیقین پایا گیا۔ پھر شاملین بیعت کے لیے خداوند کریم کی طرف سے جو بشار تیں رضوان وغیرہ (لقد رضی الله عن المومنین،، الخ سورة فنخ) کی ذکور ہیں۔ حضرت عثان رضائین بھی اس کے صحیح مصداق ہیں اور ان کے اہل ہیں۔

فلدا جس شخصیت کے حق میں یہ فضائل اور بشار تیں پائی جائیں، اس کے متعلق اس طرح کے نظریات قائم کرنا کہ اس نے اپنے دور خلافت میں اسلام کے قواعد ترک کردیئے اور دینی ضوابط کو چھوڑ دیا اور ان کے ایام خلافت اسلامی قانون سے بکسر خالی پائے گئے۔۔۔ بالکل غلط ہیں اور نصوص سے ثابت شدہ بشارتوں اور فضیاتوں کے برعکس ہیں۔ ایسے نظریات کو کوئی عقل مند اور ذی ہوش آدمی تشلیم نہیں کر سکتا۔

جس نے اس نوع کے تصورات حضرت عثان رمنی اللہ تعالی عنہ جیسی شخصیت کے حق میں قائم کیے ہیں، وہ یقیناً حسد و کینہ و عناد کا شکار ہے اور ان حضرات سے سوء ظنی رکھنے کا مریض ہے۔

(۲) اور مشهور محانی حضرت جابر بن سمرة كهتے بيل كه

جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک موقعہ پر خطبہ میں دیگر فرمودات کے علاوہ ایک بیہ بات مجمی بطور پیش گوئی کے ارشاد فرمائی کہ: بیہ ہمارا دین

منقفی اور ختم نہیں ہوگا حتی کہ اس میں بارہ ظیفے گزریں گے--- الخ-

...ان هذا الامر لا ينقضي حتى يمضى فيهم اثنى عشر

حليفه---الخ-

اور بعض دیگر روایات میں اس طرح منقول ہے کہ: یہ دین اسلام بیشہ غالب اور مضبوط رہے گا حی کہ بارہ خلیفے گزریں--- اور وہ سب قبیلہ قرایش سے ہوں گے--- الخ-

٠٠٠٧يزال هذا الدين عزيزا منيعا الى اثنا عشر حليفه...

كلهم من قريش ١٠٠٠ الخ-

(مسلم شريف ص١٩٥ جلد ان الناب العارة باب الناس تبع لقريش)

اس فرمانِ نبوی ما المالی کی روشن میں یہ چیزواضح ہوتی ہے کہ قرایش سے متعدد خلیفے یقینا آئیں کے اور ان کے دورِ خلافت میں دینِ اسلام عالب رہے گا اور منقفی و منقطع نہیں ہوگا۔

اور حضرت عثمان رہی گئی، یقیبنا قریش کے ان خلفاء میں سے تیسرے خلیفہ راشد ہیں۔ پس ان کے دورِ خلافت میں بشارت نبوی مال آلیکی کے مطابق دینِ اسلام یقیبنا عالب ادر مضبوط رہے گا اور اس میں نظام اسلام جاری رہے گا۔

بنابریں خلیفہ فالث سیدنا عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے دور میں دینِ اسلام کے قواعد و ضوابط یقینا قائم تھے اور بیہ دور نظام اسلام سے ہر گز خالی نہیں تھا۔

پس جن لوگوں نے آنموصوف رہن اللہ: کے عمد خلافت کے متعلق "فجوۃ" کا نظریہ قائم کیا ہے۔ وہ ہرگز صیح نہیں کیونکہ احادیث محیحہ کے نقاضوں کے اعتبار سے اس دور میں دین اسلام غالب رہنے اور نظام اسلام قائم رہنے کی صیح بشارت موجود ہے۔

(۳) اور حدیث شریف کی بعض صحیح روایات میں بیہ فرمان نبوت اس طرح موجود ہے کہ ...عن عرباض بن ساريه (مرفوعا)...وسترون من بعدى الحتلافا شديدا فعليكم لبسنتي وسنه الخلفاء الراشدين المهديين وعضواعليها بالنواجذ...الخ-

- (١) السن للداري ص ٣٥، تحت باب اتباع السنه طبع نظاي كانبور-
  - (٢) المستدرك المحاكم ص٩٦، جلد اقال، طبع اقال وكن-
  - السنن الكبرى لليسقى ص ١١١٣ جلد عاشر طبع الآل وكن -

ان روایات کا منہوم ہیہ ہے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا: میرے بعدتم شدید اختلاف دیکھو گے اور میرے خلفاء الراشدین کے طریقہ کو لازم پکڑنا اور اپنی داڑھوں کے ساتھ اس کو مضبوطی سے پکڑ رکھنا۔ '

ان فرمودات نبوی ما الله الله علیه الله علیه و ان فرمودات نبوی ما الله علیه و آخیاب صلی الله علیه و آله و الله و ا

ان ارشادات نبوت کی روشنی میں بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ خلفائے نبوی کی خلافت اسلام کے تقاضوں کے عین مطابق ہوگی اور اسلامی شرعی قواعد کے موافق ہوگی۔ پس ان کی اتباع کرنا اسلام میں لازم ہے اور ان کے طریقوں پر چلنا عین مقتضائے دین ہے۔ بالفرض اگر ان خلفائے راشدین میں سے ایک خلیفہ (مثلاً حضرت عثمان رضافتہ، بن عفان) کے دور میں اسلامی نظام کا ختم ہونا اور اس کا شریعت کے قواعد سے یکسر خالی ہونا نسلیم کر لیا جائے تو اس دور کو لزوم اتباع سے مشتی کرنا ضروری تھا تاکہ لوگ گراہی میں نہ پڑ جائیں، گرابیا نہیں کیا گیا تو معلوم ہوا کہ وہ دور بھی اپنے مقام پر صبح اور قابلِ اتباع رہا ہے۔

(۳) حضرت عثان غنی رضی الله تعالی عنه کی خلافت کی حقانیت اور صدافت کے حق میں بیشتر روایات پائی جاتی ہیں۔ ان میں سے ایک روایت سے بھی ہے جو حضرت عائشہ صدیقه رضی الله تعالی عنها سے مروی ہے:

واین ماجه والحائم)

قال لعثمان باعثمان الله مقمصك قميصافان الله مقمصك قميصافان ارادك المنافقون على حلعه فلا تخلعه حتى تلقانى وهذا من الاحاديث الظاهره في خلافته الداله دلاله واضحه على حقيتها لنسبه القميص في الحديث المكنى به عن الخلافه الى الله تعالى - (اثرج الحدوائم)

اس كا مفهوم يه ب كه حفرت صديقة رضى الله تعالى عنها فرماتى بيس كه جناب بي اقدس صلى الله عليه وآله وسلم في حفرت عثان رضى الله تعالى عنه ! آپ كو الله تعالى عنه! آپ كو الله تعالى عنه! آپ كو الله تعالى ايك قيص بهنائيس كے، اگر منافق لوگ اس قيص كو تھ سے اثار في كاراده كريں تو اسے برگز نه اثارنا حتى كه تم (آ فرت بين) مجھ سے آكر ملاقات كره

- (١) الصواعق المحرقه لاين حجر المكي ص٩٠٥ تحت الفصل الثاني في فضاله-
- (٢) البداية والتماية لاين كثير ص ٢٠٠-٢٠٨، ج٤، تحت فضائل عثاني-

یہ روایت ان طاہر روایات میں سے ایک ہے جو حضرت عثان رہی اللہ فلافت کی حقائیہ کی خلافت کی حقائیہ کی خلافت کی حقائیت و صدافت پر واضح دلالت کرتی ہیں۔ کیونکہ حدیث فدکور میں اللہ تعالی کی طرف سے تمیص کا پہنایا جانا فدکور ہے جو خلافت سے کنامیہ ہے اور ساتھ ہی تحکم ہے کہ اس کو نہ ا تارنا۔

مندرجہ بالا روایت کے ذریعے حضرت عثمان رضائیہ، کی خلافت کی حقانیت برملا ثابت ہوتی ہے اس خلافت حقہ صحیحہ کے حق میں اگر کوئی شخص میہ تخیل قائم کرے کہ یہ خلافت اسلامی قواعد اور شریعت کے ضوابط سے خالی تھی تو یہ تخیل قطعاً غلط ہوگا اور ان روایات صحیحہ کے تقاضوں سے متعارض اور خلاف ہوگا۔

فلنذا "فَحُوة" ك نظريه ك اعتبار سے جو اعتراض قائم كيا كيا ہے، وہ ان

#### احادیث محید کے مفہوم سے متصادم ہے، اس لیے برگز درست نہیں۔

# عہدِ عثانی کے چند تاریخی واقعات

اس مقام میں سیرنا عثمان بن عفان رضی اللہ تعالی عنہ کے دورِ خلافت کے چند ایک تاریخی واقعات بھی ہم ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کرتے ہیں، جن سے آنموصوف رہ اللہ ہے عمد کی کیفیت واضح ہوتی ہے اور حضرت عثمان رہ اللہ اللہ اللہ عوام کے ساتھ بر آؤ اور سلوک معلوم ہو تا ہے، گھریہ بھی واضح ہوگا کہ اس وقت کس نوع کا انتظام مروج تھا؟؟ اور دبنی مسائل کی رعایت کس طرح کی جاتی مقی؟ اور علیفہ اسلام کا رابطہ ان سے کس طرح کا تھا؟

#### عمال کے نام ایک مکتوب

 ایک دفعہ حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے عمال (کار پردازوں) کی طرف ایک سرکاری کمتوب ارسال کیا اس میں لکھاکہ

اللہ تعالی نے اپی مخلوق کو تدبیر حق کے ساتھ پیدا فرمایا۔ پس اللہ تعالیٰ حق بات کے بغیر قبول نہیں کرتا (جس سے) حق لینا ہو۔ حق بی حاصل کرو اور (جس کو) حق عطا کرتا ہو، حق اوا کرو۔ (کس پیشی نہ کرو) امانت داری کا خیال رکھو۔ (اس پر قائم رہو۔۔۔ وفاداری کا خیال رکھو۔ وفا کرو۔ یہتم پر ظلم مت کرو۔ اور معاہد (جس کے ساتھ معاہدہ ہوچکا ہے) کے ساتھ ظلم نہ کرو۔ کیونکہ ظلم کرنے والے کے مقابلہ میں اللہ تعالیٰ خود خصم اور (مقابل) بن جاتے ہیں۔

...اما بعد فان الله حلق الحلق بالحق فلا يقبل الا الحق حذوا الحق واعطو الحق به والامانه الامانه قوموا عليها ولا تكونوا اول من يسليها فتكونوا شركاء من بعدكم الى ما اكتسبتم والوفاء الوفاء لا تظلموا اليتيم ولا المعاهدفان الله حصم لمن ظلمهم-

( آریخ لاین جریر الطبری ص ۴۳-۳۵ ج۵ تحت کتب الی عماله و ولایة والعامته سنه ۲۴هه طبع قدیم مصری)

#### عوام سے خطاب

(۲) ایک دو سرے مقام میں سیّدنا عثان رضی الله تعالیٰ عنه اپنی پابک کو خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ

اے لوگو! جو ترقی اور فروغ تم کو حاصل ہوا ہے، یہ افتراء اور اتباع کے ذریعے ملاہے، پس تم کو اس بات سے دنیاداری پھیرنہ ڈالے اور موڑ نہ دے... الخ-

...اما بعد فانكم انما بلغتم ما بلغتم بالاقتداء والاتباع فلاتلفتنكم الدنياعن امركم...الخ-

(آاریخ لاین جریر الطبری ص۳۵، ۵۶ تحت کتب عثمان الی عماله و ولات والعامته سنه ۲۳ه، طبع قدیم مصری)

کتوب ندکور--- اور خطاب ہزا سے واضح ہو تا ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے حکام اور عمال کو خصوصی ہدایات فرماتے تھے کہ دو سروں کے حقوق کی ادائیگی اور امانت کی رعایت کی جائے ان کو ضائع نہ کیا جائے۔ وعدوں کی وفا کی جائے۔ بتائی پر ظلم نہ کیا جائے۔ جن سے معاہدہ ہوچکا ہے ان سے بد عمدی نہ کی جائے بلکہ وفاکریں۔ کی محض سے ظلم کا معالمہ نہ کیا جائے اور تہیں تمام ترقی اور جائے بلکہ وفاکریں۔ کی محض سے ظلم کا معالمہ نہ کیا جائے اور تہیں تمام ترقی اور سے فروغ اتباع شریعت سے حاصل ہوا ہے۔ اس بات کو مخوظ رکھیں اور دنیاداری میں پڑ کراس کو بھلانہ دیں۔

#### عمال کے نام ایک دیگر مکتوب

ایک دیگر موقعہ پر سیّدنا عثان رضی الله تعالیٰ عنه نے اپنے عمال اور حکام کی طرف ایک مکتوب میں ہدایات تحریر کیس اور اس میں پلک کی رعایت، حقوق کی ادائیگی اور اس کی خبر کیری کا مضمون لکھاکہ

امابعد! حکام کے لیے اللہ تعالٰی کا فرمان ہے کہ وہ لوگوں کے حق میں راعی اور گران ہوں اور بیہ تھم نہیں دیا کہ وہ ان کو کاشنے والے بنیں۔

اور اس امت کے ابتدائی دور کے لوگ محافظ و نگران بنائے گئے ہیں- تراش کرنے والے اور کاٹ کھانے والے نہیں بنائے گئے- عظریب زمانہ آئے گا کہ حکام و عمال لوگ کاشنے والے ہو جائیں گے اور راعی و محافظ نہ رہیں گے- جب وہ اس طرح کے ہو جائیں گے تو اس وقت حیاء امانت اور وفا ختم ہو جائے گی-

نمایت عادلانہ سیرت یہ ہے کہ مسلمانوں کے معاملات اور ان کے حقوق و فرائض پر تم نظر رکھو۔ جو چیزیں ان کے حق میں قابل ادا ہوں، وہ عطا کرو اور جو چیزیں ان سے قابل وصول ہوں ان کو ان سے افذ کرو۔ پھراپی ذمہ داری کی طرف توجہ کرو۔ جو چیزان کے لیے دینے کی ہے، اس کو دے دو اور جو چیزان سے لینے کی ہے، وہ وصول کر لو۔ پھر جو دشمن تمہارے سامنے آئے، اس کے ساتھ بھی وفا کا معاملہ کرو۔ (بدعمدی نہ کرو)

...الا وان اعدل السيره ان تنظروا في امور المسلمين وفيما عليهم فتعطوهم مالهم وتاخذوهم بما عليهم ثم تثنوا بالذمه فتعطوهم الذي لهم وتاخذوهم بالذي عليهم عليهم - ثم العدو الذي تنتابون فاستفتحوا عليهم بالوفاء-

(آریخ لاین جربر الطبری ص ۴۳ ج۵ تحت کتب عثان الی عمامه و ولایه والعامه، سنه ۲۳ه، طبع قدیم، مصری)

#### فوجی افسرول کے نام مکتوب

(۴) سیدنا عثان رضی اللہ تعالی عنہ نے اپنے عمد کے فوجی حکام کے نام جب کمتوب ارسال کیا تو اس میں انہیں ان کی ذمہ داری اور فرائض کا احساس ولاتے ہوئے تحریر فرملیا کہ

الم بعد --- تم لوگ الملِ اسلام کے محافظ و حامی اور مدافعت کرنے والے ہو۔
حضرت عمر رہی اللہ نے آپ لوگوں کی خاطر جو (حقوق و فرائض) وضع کیے ہے ، وہ ہم
سے مخفی نہیں ہیں بلکہ وہ ہمارے جماعتی مشورہ سے ہی متعین ہوئے ہے ۔ تم میں
سے کمی کی جانب سے بھی اس میں تغیرہ تبدل کی اطلاع مجھے نہ ملے ورنہ اللہ تعالیٰ
تہیں متغیر فرما دے گا اور تہیں تبدیل کر ڈالے گا۔ پس تم اپنے حالات پر نظر رکھو
کہ تم کیسی حالت پر ہو؟؟ اور جن باتوں کے متعلق نظر رکھنا اور خیال کرنا اللہ تعالیٰ
نے میرے ذمہ کیا ہے، ان کا میں خیال رکھوں گا۔

الما بعد فانكم حماه المسلمين وزادتهم وقد وضع لكم عمر مالم يغب عنابل كان عن ملاء منا ولا يبلغنى عن احد منكم تغيير ولا تبديل - فيغير الله ما بكم و يستبدل بكم غيركم - فانظروا كيف تكونون فانى انظر فيما الزمنى الله النظر فيه والقيام عليه -

( مَارِیخ لابن جریر الطبری ص ۴۴ ، ج۵ ، تحت کتب بخان ان مماله و ولایة والعامته ، ۴۲ه ، طبع قدیم مصری )

(۵) علامہ این کثیر رحمتہ اللہ علیہ نے سیدنا عثان رضی اللہ تعالی عنہ کی خلافت کے تذکرہ کے تحت کل محلات کے تذکرہ کے تحت لکھا ہے کہ ایک دفعہ آنموصوف میں لٹنے، نے اپنے عمد میں شروں کے والیوں اسلامی لشکر کے سرداروں نماز کے اماموں اور بیت المال کے گرانوں کی طرف ایک سرکاری کمتوب ارسال فرملیا جس میں سیہ مضمون درج تھاکہ

خلفہ وقت مہیں بمتر کامول کا تھم دیتے ہیں اور برائیوں سے منع کرتے ہیں

اور الله تعالی اور اس کے پیغیر کریم کی اطاعت و فرمانبرداری پر برانگیفته کرتے ہیں اور اتباع سنت کرنے اور بدعات کو ترک کرنے پر ابھارتے ہیں۔

...ثم كتب عثمان بن عفان (رضى الله عنه) الى عماله على الامصار، امراء الحرب والاثمه على الصلواه، والا مناء على بيوت المال يامرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحثهم على طاعه الله وطاعه رسوله يحرضهم على الاتباع وتركذ الابتداع-

(البدايه والنهاميه لاين كثيرٌ ص ٩٣٩ ج٤، تحت تذكره خلافته امير المومنين عثان رهالتي، طبع اقل، قديم مصرى)

### قابل غور

مندرجہ بالا چند ایک تاریخی حقائق ہیں۔ مورخین نے انہیں عمد عثانی میں اپنے اپنے موقعہ پر درج کیا ہے اور یہ چند واقعات بطور نمونہ پیش کیے ہیں۔ اس نوع کے تمام واقعات کا استیعاب مقصود نہیں۔ ان پر نظر انصاف کرنے سے صاف طور پر واضح ہو رہا ہے کہ حضرت عثان وہی تی عہدِ خلافت میں مندرجہ ذیل امور پر توجہ کی جاتی تھی اور ان پر عمل در آمد کا خاص خیال رکھا جاتا تھا۔

- مثلاً حق داروں کے حقوق کی رعایت، امانتوں کی رعایت، بتائی کے حقوق کی رعایت۔ جن اقوام سے معاہدہ ہوچکا ہو، ان سے وفا کرنا، بدعمدی نہ کرنا۔
  - 0 اتباع شریعت کی ترغیب۔
- حکام اور حکومت کے کارندوں کو ذمہ داری کا احساس دلانا کہ آپ لوگ دین
   اسلام کی حمایت کریں اور اس کی حفاظت میں مستعد رہیں اور اپنے اپنے فرائض میں
   کو آپنی نہ کریں۔
- مختریہ ہے کہ عمد عثانی میں اسلامی احکام کا پورا پورا لحاظ رکھا جاتا تھا اتباع

شریعت کی ترغیب و تلقین کی جاتی تھی۔

یہ دور اسلامی نظام سے ہرگز خالی نہیں تھا۔

جن لوگوں نے اس دور کو اسلامی نظام سے خالی قرار دیا ہے۔ ان کا یہ نظریہ آریخی حقائق کے بالکل بر عکس اور متصادم ہے اور تاریخی واقعات اس بات کی ہر گز تائید نہیں کرتے بلکہ اس کی محکذیب کرتے ہیں، فلمذا یہ نظریہ قابل تسلیم نہیں۔

#### اکابرین امت کی طرف سے عہدِ عثانی کے حق میں صفائی کے بیانات

سابقہ سطور میں عہدِ عثانی کے چند ایک ایسے تاریخی واقعات ہم نے پیش کیے ہیں، جن میں اعتراض "فجوۃ" کاجواب پایا گیا۔

اب اس اعتراض کے جواب کے لیے اکابرین امت کے بعض بیانات ناظرین کرام کی خدمت میں ذکر کیے جاتے ہیں تاکہ قار ئین ان پر بہ نظر انصاف غور فرما سکیں- اس طریقہ سے ان پر خوب واضح ہو جائے گاکہ ان اکابرین امت کی صفائی کے بیانات کی روشنی میں "فجوۃ" کا اعتراض کمال تک درست ہے؟؟ اور اس میں فی نفسہ کیا کچھ صدافت ہے؟؟

(۱) ایک مشہور صحابی حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا بیان پہلے ملاحظہ کریں... حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما فرماتے ہیں کہ حضرت عثان رضافتہ؛ کے عمد خلافت میں ایک مخص میرے پاس آیا۔ اس کی زبان میں تقل قعا جلدی سے پوری بات نہیں کر سکتا تھا۔ حضرت عثان رضافتہ؛ کے متعلق اس نے میرے ساتھ طویل گفتگو کی۔ اس کا مقصد تھا کہ میں بھی اس کی ہمنوائی کر کے معضرت عثان رضافتہ؛ کی عیب چینی کروں۔۔۔ جب وہ اپنی ناقدانہ کلام تمام کرچا تو میں نے کما کہ سید الکونین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی حیات طیبہ میں ہم لوگ یہ کما کہ سید الکونین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی حیات طیبہ میں ہم لوگ یہ کما کہ تے کہ: مردار امت رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہیں۔ آنجناب مان میں کہتے تھے کہ: مردار امت رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہیں۔ آنجناب مان میں کے بعد عمر وضافتہ؛ کا درجہ ہے پھران کے بعد

عثان بن عفان مناتشہ کا رتبہ ہے۔

--- این عمر فرماتے ہیں کہ اللہ کی قتم! ہمیں نہیں معلوم کہ عثان رہائٹن، نے کسی معلوم کہ عثان رہائٹن، نے کسی معنوں کو تارہ کیا ہو جس کو گناہ کبیرہ کما جا کسی۔ الخ-

... قال عبدالله بن عمر رضى الله عنهما جاءنى رجل فى خلافه عثمان فكلمنى بكلام طويل يريد ان اعيب على عثمان رخالية وهو امرا فى لسانه ثقل لا يكاديقضى كلامه فى سريع - فلما قضى كلامه قلت قد كنا نقول ورسول الله صلى الله عليه وسلم حى افضل امه رسول الله صلى الله عليه وسلم ابوبكر رخالية شم عمر رخالية شم عثمان رخالية والله عليه وسلم ابوبكر مناوية شم عمر رخالية شم عثمان قتل نفسا بغير نفس ولاجاءمن الكبائرشيا ... الخ-

(کتاب التمهید والبیان ص۱۸۴-۱۸۵ از محد بن یجی بن ابی بکر، طبع اقل، بیروت) مطلب میہ ہے کہ حضرت عثان رضالتی، بر اس دور کے ایک معترض کو ابن عمر رضالتی، نے جو جوابات ذکر فرمائے ہیں، ان سے واضح ہو تا ہے کہ

(الف) سیدناعثان رضی الله تعالی عنه کامقام و مرتبه خلافت کے اعتبار سے تیسرا ہے۔ یعنی شیعین مناللہ کے بعد امت مسلمہ میں ان کامقام فیصلہ شدہ ہے۔

(ب) حضرت عثمان نے اپنے عمد خلافت میں کسی مخص کو ناحق قتل ہرگز نہیں کی اور کسی مخص کو ناحق قتل ہرگز نہیں کیا اور کسی کبیرہ گناہ کے مرتکب بالکل نہیں ہوئے۔ یعنی وہ شرعاً مظالم و معاصی کے مرتکب نہیں تھا۔

(ج) یہ گواہی و شادت آیک مشہور صحابی نے دی ہے جن کی صدافت اسلام میں مسلم ہے۔ امید ہے ناظرین کرام صفائی کے اس بیان پر غور فرمائیں گے اور خود فیصلہ کریں گے کہ اس عہدِ عثانی پر "فجوۃ"کا اعتراض کس حد تک درست ہے؟؟ (۲) ابن جریر الطبری اور ابن خلدون وغیرہ مور خین نے اس مقام میں حضرت عثمان میں خام کیا حضرت عثمان میں شارکیا عثمان میں شارکیا ہے۔ عثمان میں شخیر، کے عہدِ خلافت کا ایک واقعہ ذکر کیا ہے جسے صفائی کے بیانات میں شارکیا جا سکتا ہے۔

اس واقعہ کا اختصاریہ ہے کہ: حضرت عثمان رضائیہ، نے اپنے عمد میں حکام سے متعلق پیش آمدہ شکایات کی حقیقت معلوم کرنے کے لیے مختلف شہروں میں اکابر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کو بطور وفد روانہ فرمایا۔ مثلاً محمد بن مسلمہ الانصاری رضائیہ، کو کوفہ کی طرف عبداللہ بن عمر مخالفہ، کو بصرہ کی طرف عبداللہ بن عمر مخالفہ، کو مصرکی طرف روانہ کیا گیا وغیرہ وغیرہ۔ علاقہ شام کی طرف اور عمار بن یا سروخ الفیہ، کو مصرکی طرف روانہ کیا گیا وغیرہ وغیرہ۔

... فقالوا ايها الناس! ما انكرنا شيئا ولا انكره اعلام المسلمين ولا عوامهم وقالوا جميعا الامرامرالمسلمين الاان امرائهم يقسطون بينهم ويقومون عليهم ... الخ-

- (۱) النشته و وقعه الجمل لسيف بن عمرالفي الاسدى، ص ۳۹-۵۰ تحت وعوة عبدالله بن سبا-
- (۲) کاریخ لاین جریر الطبری ص۹۹ ج۵ ذکر میرمن سادا الی ذی نشب من الل مصر ۳۵ه-
- (٣) آريخ اين خلدون المغربي ص١٠٢ ج٩ تحت بدالانتقاض عي عثان رضي الله تعالى عنه وطبع بيروت-

اس کامفہوم یہ ہے کہ اے لوگو! ہم نے کوئی بڑی بات وہاں نہیں دیکھی اور نہ خواص اور نہ عوام نے کوئی مگری اور نہ خواص اور نہ عوام نے کوئی محروہ اور نالپندیدہ چیز بتلائی ہے اور ان سب نے کما کہ مسلمانوں کا معالمہ ٹھیک چل رہا ہے۔ ان کے حکام ان میں انصاف کرتے ہیں اور ان پر احکام جاری کرتے ہیں۔ پر احکام جاری کرتے ہیں۔

#### تنبيهم

اس وفد میں عمارین یا سررہ الٹین ، مصر کی طرف تشریف لے گئے تھے اور انہوں نے اپنی واپسی میں تاخیر کی تھی- مورخین لکھتے ہیں کہ وہاں آنموصوف رہ الٹین ، مخالفین عثان رہ الٹین کی باتوں سے متاثر ہو کر کچھ ان کی طرف ماکل ہو گئے تھے۔

مقصد یہ ہے کہ اکثریت محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کی رپورٹ کو قاعدہ (للاکثر تھم الکل) کے مطابق صحیح تشلیم کیا جائے گا اور ایک علاقہ کی رائے کو ساری مملکت کی صورت حال نہ سمجھا جائے گا۔

حاصل یہ ہے کہ: اکابر محابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی اکثریت کی رپورٹ (بیان) سے واضح ہوگیا کہ عثانی خلافت کے عمد میں منکرات نہیں تھے۔ عوام و خواص اس دور میں کوئی بڑائی نہیں دیکھتے تھے۔ یہ سارا نظام دین اور شریعت کے ماتحت تھا یعنی اسلامی نظام رائج تھا اور لوگوں میں انصاف قائم کیا جاتا تھا اور اس دور کے عمال و حکام ظالم اور جائز نہیں تھے بلکہ عوام کے ساتھ اچھاسلوک کرتے تھے۔

فلہذا خلافت عثانی کے دور کے متعلق "فجوۃ" کا نظریہ قائم کرنا کسی صورت میں درست نہیں۔

# (m) سالم بن عبدالله كليان

اس کے بعد حضرت عبداللہ بن عمررضی اللہ عنماکے فرزند سالم بن عبداللہ کا بیان ذکر کیا جاتا ہے جسے مشہور مورخین این جریر الطبری وغیرہ نے اپنے اپنے مقام میں درج کیاہے۔

حفرت عثمان رمنی اللہ تعالیٰ عنہ جب خلیفہ ثالث منتخب ہوئے تو اس دور کی کیفیت بیان کرتے ہوئے سالم بن عبداللہ دہلائی، کہتے ہیں کہ سیدنا عثمان دہلائی، نے اپنے دورِ خلافت میں ایک آخری حج کے سوا تمام حج خود کرائے تھے۔

... ان ك ايام من لوك امن وسلامتي ك ساته تع اور آنموصوف وفالتية،

#### كا طريقة كاربيه تفاكه:

(۱) ہر موسم جج میں حضرت عثان رہائتی کی طرف سے حکام و عمال کو عاضر ہونے کا فرمان جاری کیا جاتا تھا اور جن لوگوں کو ان سے متعلق کوئی شکایت ہوتی تھی انہیں بھی حاضر ہونے کا تھم دیا جاتا تھا تاکہ ہر دو فریق کی شکوہ شکایت سن کر صحیح فیصلہ کیا جاسکے۔

(۲) تمام شرول میں لوگوں کی طرف حضرت عثان رہائٹے، کا تحریری تھم نامہ ارسال کیا جاتا تھا جس میں درج ہوتا تھا کہ نیکی کا تھم کیا کرو اور برائی سے باز رہا کرو۔

(۳) اور کوئی مسلمان اپنے آپ کو عاجز اور ذلیل خیال نہ کرے۔ میں قوی مخض کے مقابلہ میں ضعیف کا معاون ہوں۔ جب تک کہ اس سے ظلم کا ازالہ نہ ہو جائے۔ (انشاء اللہ)

... عن سالم بن عبدالله قال لما ولى عثمان حج سنواته كلها الا آخر حجه... وامن الناس وكتب فى الامصار ان يوافيه العمال فى كل موسم ومن يشكوهم وكتب الى الناس الى الامصار ان اتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر ولا يذل المومن نفسه فانى مع الضعيف على القوى ما دام مظلوما... (انشاءالله) الخاري مضمون اين جري الطبى ص ١٣٣ ج٥، تحت ذكر بعض برعمان والتي سهم اور يى مضمون اين كير في عبارت ذيل ذكر كيام:

... يلزم عماله بحضور الموسم كل عام ويكتب الى الرعايا من كانت له عنداحدمنهم مظلمه فليواف الى الموسم فانى احذله حقه من عامله-

(البداميه والنهاميه لاين كثيرٌ ص ٣١٨ ج٤، تحت فصل و من مناقبه --- الخ) جناب سالم بن عبدالله كے بيان ہذا سے بھى واضح ہوا كه خلافت عثاني ميں مظلوموں کی شکایات کے ازالہ کا باقاعدہ انتظام تھا اور امر بالمعروف و ننی عن المنکر کے احکام جاری ہوتے تھے اور ہر ضعیف کی تکلیف کو رفع کرنے کا حکم حکام کو دیا جا تا تھا۔

مخضریہ ہے کہ دین اسلام کے نظم و نسق کے مطابق خلافت قائم تھی۔ پس اس دور کو نظامِ اسلامی سے خالی تصور کرنا انصاف کے سراسر خلاف ہے اور بے جا تعصب پر مبنی ہے۔

#### (١٧) امام بخارى رحمته الله عليه كابيان (المتوفى ٢٥٧هـ)

مشہور محدث امام محمد بن اساعیل بخاری رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی تالیف تاریخ صغیر میں اپنی سند کے ساتھ ذکر کیا ہے کہ امیرالمومنین حضرت عثان کا فرمان اور تھم بارہ سال چاتا رہا۔ ان کی خلافت و امارت میں لوگوں نے کوئی بڑائی شیں دیکھی۔ حتی کہ فاسق (بے دین) لوگ آگئے اور اہلِ مدینہ نے حضرت عثان رہی تائی، کے معاملہ میں نرمی سے کام لیا (بعنی انہول نے شدت اختیار نہ کی) پس وہ اپنے مقصد میں کامیاب ہوگئے۔

... قال سمعت الحسن يقول عمل اميرالمومنين عثمان بن عفان ثنتي عشره سنه لا ينكرون من امارته شياله حتى جاءفسقه فداهن والله في امره اهل المدينه-

(ا) آاریخ صغیرالهام بخاری رحمته الله علیه ص ۹۳۲ تحت ذکر من مات فی خلافت عثان رضی الله تعالی عنه اطبع بند-

(٢) تاريخ الاسلام للذهبي ص ١٣٥ ج ٢٠ تذكره عمّان بن عفان رهي الثير، المبع مصر-

# (۵) ابن العربي الماكلي رحمته الله عليه كاقول (المتوفى ۵۴۳هه)

مشهور عالم --- ابن العربي المالكي رحمته الله عليه نے حضرت عثان و الله كي الله

دورِ خلافت پر بحث کرتے ہوئے اس دور کی کیفیت ذکر کی ہے کہ: حضرت عثمان بن عفان رہ التی ہے کہ: حضرت عثمان بن عفان رہ التی ہے کہ دور میں نہ آخر میں اور عفان رہ التی ہے کہ دور میں نہ آخر میں اور نہ ہی اس موقعہ پر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم سے کوئی منکر چیز اور بڑائی صادر ہوئی۔ پھر مخاطب کو خطاب کر کے کہتے ہیں کہ تم کو جو اس موقعہ کی بڑی خریں سنائی جاتی ہیں وہ باطل ہیں، ان کی طرف النفات ہر گزنہ کریں۔

...فلم يات عثمان منكر الافي الاول الامر ولا في احره ولا جاء الصحابه بمنكر وكل ما سمعت من حبر باطل اياكة ان تلتفت اليه-

(العواصم من القواصم ص٥٠ طبع لابور، سهيل اكيدمي)

# (٢) شخ المشائخ سيد ناعبد القادر جيلائي (المتوفى ٥٦١هـ) كابيان

حضرت بیخ موصوف اپنی مشہور تصنیف 'دفیتہ الطالبین' میں حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور ان کے دور کی صفائی پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور ان کے عمد میں عثان رضی اللہ برحق تھے' یہاں تک کہ وہ شہید کر دیئے گئے اور ان کے عمد میں کوئی الی چیز نہیں پائی گئی جس کی وجہ سے ان کو مطعون کیا جا سکے یا ان کی طرف فت کی نسبت کی جا سکے یا ان کے قتل کا سبب قرار دیا جا سکے۔

اور روافض کی ہلاکت ہو کہ انہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عند کے خلاف بہت کچھ کما ہے۔

..... فكان (عشمان والتي اماما حقا الى ان مات ولم يوجد فيه امريوجب الطعن فيه ولا فسقه ولاقتله حلاف ماقالت الروافض تبالهم-

(خنیته الطالبین مترجم ص ۱۳۵ فعل و حتقدون الل السنه ۱۰۰ طبع لامور) حاصل مير به كه

ندکورہ بالا ہر سہ اکابر حضرات یک بیانات بھی خلافت عثانی کے متعلق آپ نے ملاحظہ کر لیے ہیں۔ ان حضرات نے بھی حضرت عثان رہی تھی، کے دور خلافت کی صفائی مکمل طور پر پیش کردی ہے اور واضح کر دیا ہے کہ حضرت عثان رہی تھی، کے اتام خلافت میں دینِ اسلام کے مطابق نظم قائم تھا اور اس میں شرعاً کوئی بُرائی نہیں پائی جاتی تھی۔ جاتی تھی۔

#### نوٹ ضروری

ناظرین کرام کی خدمت میں اطلاعاً عرض ہے کہ "فجوہ" کے اعتراض کے جواب میں جو ہم نے اکابرین کے بیانات پیش کیے جواب میں بیشتروہ حوالہ جات ہیں جو قبل ازیں ہماری تالیف" قرما نوازی" کے آخر میں بیان مراحل کے عنوان کے تحت ذکور ہو چکے ہیں، یمال ایک دو سرے مقصد کے لیے ان کو دوبارہ ذکر کیا ہے۔

# "بحث ہذامیں آخری کلمات"

ما قبل میں "فجوۃ" کے اعتراض کے جواب میں ہم نے چند چیزیں تحریر کی ہیں۔ معترضین کی طرف سے "خلافت راشدہ" کے نظام کو ناکام طاہر کیا گیا۔

اس طعن کی سنگینی کو اہلِ علم اور اہلِ دین حضرات ہی خوب سبھتے ہیں- ایک عام شخص شاید اس طعن کی مصرت اور قباحت کا پوری طرح ادراک نہ کر سکے۔

سیّدنا حفرت عثان رمی النیمی ایامِ خلافت کی صداقت و حقانیت اور ان کی صفائی میں چند کلمات پیش کیے ہیں اور اس سلسلہ میں آیات قرآنی، احادیث نبوی مار کی اس دور کے ناریخی حقائق اور اکابرین امت کے بیانات کو باحوالہ ذکر کیا

جن لوگوں نے یہ اعتراض پیدا کیا ہے۔ انہوں نے **ن**دکورہ بالا تمام امور کو پسِ پشت ڈالتے ہوئے اپنے خالص "قباللی تعصب" کا اظمار کیا ہے۔ اب ہم ناظرین کرام کو دعوت انصاف دے کرعرض کرتے ہیں کہ پیش کردہ معروضات پر نظر غائز فرمائیں۔ کیا ان امور کی روشنی میں اس اعتراض کے تجویز کرنے کی کوئی مختجائش ہے؟؟ یا اس طعن میں حبہ بھر صدافت کا کوئی پہلو نظر آیا ہے؟؟

وخائدانی عناد اور قبائلی تعصب" سے دور رہ کر آپ اپی خداداد فم و فراست سے خود فیملہ فرا سکتے ہیں... والله یهدی من یشاء الی الصراط المستقیم-

#### وفات سيّد ناعثان بن عفان معاليم،

حضرت عثان رہی گئی، کے مخالفین روافض وغیرہم نے حضرت عثان رہی گئی، کی شہادت کے بعد آنمو صوف رہی گئے، کے جنازہ اور دفن وغیرہ کے متعلق الی روایات ذکر کی ہیں جن پر نظر کرنے سے ایک عام آدمی سخت پریشان ہو تاہے۔

ان روایات میں ان لوگوں نے بیہ بات ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرت عثمان رہنائی، کو ان کی شہادت کے بعد بغیر حفاظت کے چھوڑ دیا گیا۔ ان کو کسی نے عشل اور کفن نہیں دیا اور انہیں تین دن تک دفن نہیں کیا ایسے ہی ویرانہ میں پڑے رہے۔ بعد میں بعض لوگوں نے انہیں خون آلود کپڑوں سمیت حش کو کب میں زیر زمین کردیا۔

### الجواب

جواب میں پہلے یہ چیز ذکر کر دینا بہت ضروری ہے کہ دور اول کی تاریخ مرتب کرنے میں بعض مور خین نے بڑا فلط کردار ادا کیا ہے اور اہل اسلام کے اکابر حضرات کے اہم واقعات کو تو ڑ موڑ کر پیش کیا ہے اور ان کو الی صورت میں ذکر کیا ہے کہ ان سے کئی فتم کے مطاعن اخذ کیے جاسکتے ہیں۔ مثلاً:

- (۱) محداین جریر الطبری (صاحب تاریخ طبری)
- (۲) ابن تنيبه (صاحب كتاب الامامته والسياسته)
- (m) احد بن اعثم كوفي (صاحب تاريخ اعثم كوفي)
- (۳) میر خواند صاحب کتاب "روضته الصفاء" وغیرہ وغیرہ مور خین نے اپنی آلیفات میں بغیر تحقیق کے ہرفتم کامواد بھردیا ہے۔

ان میں سے تاریخ طبری تو رطب و یابس اور صحیح و سقیم ہر قتم کی روایات کا کشکول ہے جبکہ باقی ذکورہ مور خین خالص شیعہ بیں اور انہوں نے اپنے مسلک رفض و تشیع کی تائید میں ایک جانبدارانہ کردار اداکیاہے۔

ان لوگوں نے اکابر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کے اس مقام و مرتبہ کا پچھ لحظ نہیں کیا جو انہیں کتاب و سنت کے ذریعہ حاصل ہے اور آریخ کی روایات میں ایسا مواد بھی موجود ہے جو ان اعتراضات اور مطاعن کے جواب کے لیے کائی ہے لیمان طاعنین اس کو نظر انداز کرکے صرف قابل اعتراض روایات کو پیش نظر رکھتے ہیں اور اس موقعہ کے کوائف کو یہ لوگ اپنے نظریات کے مطابق مرتب کرتے ہیں۔ یہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کے خلاف نفرت پیدا کرنے کی ایک قابلِ افسوس سعی ہے۔

اس گزارش کے بعد اب ہم اس کے مقابل میں تاریخ و حدیث سے وہ روایات پیش کرتے ہیں جن میں حضرت عثان رہی تائیں، سے متعلق اس موقعہ کے صحیح حالات معلوم ہو سکتے ہیں۔

چنانچ حضرت عثمان کے سوائح مرتب کرنے والوں نے ذکر کیا ہے کہ: جب حضرت عثمان رضائی، کا انتقال ہوگیا تو اس کے بعد آپ کے گھر والوں میں سے چند لوگ اور مزید چند افراد مثلاً حضرت زبیر بن العوام، حضرت حسن بن علی المرتقلی رضائی، ، ابوجہم بن حذیقہ، مروان بن الحکم وغیرہم حضرت عثمان رضائی، کی میت کو اسی روز مغرب اور عشاء کے درمیان گھرسے جنازہ کے لیے باہر لائے اور مقام حش کوکب

(جو مقام مقع کے قریب ایک باغ تھا) کے پاس لائے اور بقول بعض جبیر بن مطعم یا علیم بن حزام یا مروان بن الحکم نے نماز جنازہ پڑھائی اور ایک قول کے مطابق حضرت زبیر بن العوام نے نماز جنازہ پڑھائی۔ (اور آپ وہیں دفن کردیے گئے)

(١) كتاب التمييد والبيان في مقل الشهيد عثان رهايتني، ص١٣٦، طبع بيروت-

(۲) خلیفہ بن خیاط نے بھی جنازۂ عثانی کا ذکر کیا ہے ( تاریخ خلیفہ بن خیاط م ۱۵۵-۱۵۹ جلد اوّل، طبع اوّل، عراق۔

(٣) اورامام احمر في اس متله كوائ مندين اس طرح وكركيا هم كه ... ثنا عبدالرزاق ثنا معمر عن قتاده قال صلى الزبير على عشمان رضى الله عنه ودفنه وكان اوصى اليه-

(مندلام احر جماشہ متنب كنزالعمال ص 20، جلداؤل، تحت من اخبار عثان وہ النيء ، لك لينى قادہ كہتے ہيں كه حضرت عثان وہ النيء ، ير حضرت زبير بن العوام وہ النيء ، بن نماز جنازہ پڑھائی اوران كود فن كيا- كيونكه حضرت عثان وہ النيء ، نے آنمو صوف وہ النيء كواس كى وصيت فرمائی تھی- يہ روايت محد ثمين نے بهتر سند كے ساتھ اپنى حديث كى كابوں ميں ذكر كى ہے- نيز حافظ ابن كثير رحمتہ اللہ عليه نے اس مقام ميں درج ذبل روايت ذكر كی ہے كہ

لینی ای رات (جعد و ہفتہ کی درمیانی شب) باغیوں سے بچاؤ کر کے مغرب اور عثان رخوالین اور عثان رخوالین کی کو مفتر کی گیا۔ بعض نے کہا ہے کہ باغیوں کے بعض رؤساء سے اذن طلب کر کے حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کی میت کو لوگ باہرلائے۔ بعض صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہ مثلاً علیم بن حزام، حو علی بن

...قیل بل دفن من لیلته ثم کان دفنه ما بین المغرب والعشاء خفیه من الخوارج وقیل بل استوذن فی ذالک بعض روسائهم- فخرجوا به فی نفر قلیل من الصحابه فیهم حکیم بن حزام و حویطب بن عبدالعزی

عبدالعزى ابوجهم بن حذيفه انيار بن مرم وابوجهم بن حذيفه ونياربن الاسلمي، جبير بن مطعم، زيد بن ثابت، كعب مكرم الاسلمى وجبير بن بن مالك، طلحه، زبيراور على بن ابي طالب مطعم وزيد بن ثابت وكعب ر منی الله تعالی عنهم اس موقعه پر شامل و بن مالك وطلحه والزبير حاضر تھے اور ان کے ساتھیوں کی ایک وعلى بن ابي طالب وجساعه جماعت اور ان کی عور توں میں سے حضرت من اصحابه ونسائه منهن نائله اور ام النبين اور فرزند بھی شامل امراتاه نائله (بنت تنے... حضرت عثان منالشن کے خدام کی الفرافصته) وام البنين بنت أيك جماعت آنمو صوف مِنْ النِّيرُ، كو عنسل و عبدالله بن حصين کفن کے بعد اٹھا کر دروازہ پر لائی اور بعض وصبيان... وجماعه من کا خیال ہے کہ ان کو عسل و کفن نہیں دیا حدمه حملوه على باب بعد گیالیکن (په بات صحیح نهیں) بلکه اوّل بات ما غسلوه وكفنوه وزعم صحیح ہے (کہ آنموصوف مناتشہ کو عسل دیا بعضهم انه لم يغسل ولم گيااور كفن پيناياگيا) يكفن والصحيح الاول-

البداید والنهاید لاین کثیر می ۱۹۱ ج۷ نیز ماریخ المدینه المنوره لاین شبه ص ۱۲۳۰-۱۳۳۱ جلد رالع میں بھی ید مسئله اسی طرح ورج ہے)

اور تاریخ طبری جو رطب و یابس اور صحح و سقیم روایات کا مجموعہ ہے اس میں بھی درج ذبل روایت مذکور ہے کہ

حاصل یہ ہے کہ مروان، زید بن ابت طلحہ، علی بن ابی طالب، حسن بن علی، کعب بن مالک اور بھی جولوگ حفرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے ساتھیوں میں سے شعے، عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے

... خرج مروان حتى اتى دار عشمان والثي فاتاه زيدبن ثابت و طلحه بن عبيد الله وعلى والحسن وكعب بن مالك وعامه من ثم من اصحابه فتوا مكان پر پنچ اور کچھ لڑكے اور عور تيں بھی (جنازہ كے ليے) آ ليے - حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ كو گھر سے باہر لائے - مروان بن الحكم نے نماز جنازہ پڑھائی اور اس كے بعد يہ تمام احباب جنازہ كو اس مقام ميں لائے جو مقبح كے قريب تھااور وہال دفن كر ديا (يعنی اس مقام كو حش كو كب كے نام سے ذكر كرتے ہيں)

فی الی موضع الحنائز صبیان ونساء فاحرجوا عشمان رفاتی فی فصلی علیه مروان ثم خرجوا به حتی انتهوا الی البقیع فدفنوه فیه ممایلی حش کوکب (۱) تاریخ طبری م ۱۳۳۳ یم فی خت ذکر الخبر عن الموضع الذی وفن فی عثان رفایش، - (۱) افت ووقع الذی وفن فی مالیف بین عمو الفی الاسدی م م ۸۰ تحت وفن عثان طبع بیروت)

# تاریخ شهادت

حضرت عثمان بن عفان رضی الله تعالی عنه کی شهادت کی تاریخ اٹھارہ ذوا کمج ۱۳۵ھ بروز جمعہ--- موافق ۱۵۵ء ہے-

### رفع اشتباه

یماں بیہ بات بظاہر محل اشتہاہ ہے کہ تاریخ طبری کی اس مقام کی عام روایات جن سے معترضین اعتراض پیدا کرتے ہیں ان کو نظر انداز کر کے فرکور بالا روایات کو لیا گیا ہے تو معلوم ہونا چاہیے کہ اس سلسلہ میں اس قاعدہ کی رعایت مقصود ہے جو علماء نے لکھا ہے کہ

یعنی جب ایک مسلد میں کسی امام کے کلام میں اختلاف پایا جائے توجو ظاہر دلا کل کے موافق کلام ہو' اس کو اخذ کیا جائے گا

... واذا اختلف كلام امام فيوخذ ما يوافق الادله الظاهره ويعرض عما اور جو اس کے خلاف کلام ہو اس سے اعراض کما جائے گا۔

خالفها۔

اس قاعدہ کی روشن میں طبری کی جو روایات قواعد شرع سے مطابقت رکھتی ہیں اور دیگر اکابر علماء اور مورخین کے بیانات کے موافق ہیں، ان پر اعتاد کیا جائے گا اور جن روایات سے صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم پر اعتراض پیدا ہو، ان کو ترک کر دیا جائے گا۔

(۱) الزواجرلاين حجرالمكي ص ٢٨ تحت الكبيره الاولى الشرك بحث ايمان و كفر فرعون طبع مصر-(۲) روالمحتار للشاي ص ١٦٣ جلد ثالث، تحت نوبه الباس مقبوله --- الخ باب المرتد)

عاصل بحث یہ ہے کہ

اگرچہ اس مسلم میں مورخین نے کئی قتم کی بے سروپا روایات نقل کی ہیں، آہم بعض احادیث کی روایات اور اللِ آریخ کے عمدہ بیانات مسلمہ ہذا کی وضاحت کے لیے موجود ہیں (جیسا کہ سابقہ سطور میں ان کو مختفرا نقل کیاہے)

ان میں ذکور ہے کہ حضرت عمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ای روز دفن کیا گیا بعنیٰ جمعہ کے روز عصر کے وقت باغیوں نے آنجناب رہائی ہے۔ کو علما شہید کیا تھا اور اپنی جمعہ کے زور کی وجہ سے دفن کرنے سے بھی مانع ہوئے تھے لیکن حالات کی بہمی اور شدید رکاوٹوں کے باوجود بعض اکابر حضرات (ذکورہ بالا) نے ای روز رات کو (شب ہفت) کو دفن کا انظام کیا۔ عسل و کفن دفن حسب دستور کیا گیا اور صلوة جنازہ بھی اوا کی گئی اور نماز جنازہ میں شامل ہونے والے حضرات میں حضرت علی رضافتہ، وغیرہم کا دفاقتہ، حضرت طلحہ رضافتہ، حضرت زبیر رضافتہ، حضرت حسن بن علی رضافتہ، وغیرہم کا ذکر روایات میں موجود ہے اور حوالہ جات مندرجہ بالااس بات پر شاہد ہیں۔ اعتراض پیدا کرنے والے لوگوں نے خیانت سے کام لیا ہے کہ اپنے مطلب کے موافق روایات کو لے لیا اور جن روایات سے دفاع ہوسکیا تھا اور مطاعن کے جواب پر مشمل تھیں، ان کو ترک کردیا۔

تنبيهمه

مسئلہ بذاکو ہم نے قبل ازیں اپنی تالف (رحماء بیستہ حقد سوم عثانی) ص ۱۹۰ سے ص ۱۹۴ تک مفصل اور باحوالہ ورج کرویا ہے۔ تفصیلات وہاں ملاحظہ فرما کراطمینان حاصل کرسکتے ہیں اور یمال ہم نے بقدرِ ضرورت اسے ذکر کیا ہے۔

#### اختای گزارش!!

..... حفرت سیدنا عثان رضی الله تعالی عنه پر معترضین نے متعدد طعن قائم کیے ہوئے ہیں ان کی ایک طویل فہرست تیار کرتے ہیں۔

- (۱) بعض مطاعن توبہ ہیں کہ حضرت عثان نے اپنے اقارب (ولید بن عقبہ سعید بن العاص، عبداللہ بن عامر، عبداللہ بن الی سرح، مروان بن الحکم وغیرہ) کو والی و حاکم بنایا، یہ لوگ اس منصب کے اہل نہیں تھے، نالائق اور غلط کارتھے۔
- (۲) اور اسلامی بیت المال سے اموالِ کیرہ ناجائز طریقہ سے اپنے اقارب میں تقسیم کر دیئے۔
- (۳) اور طریدر سول صلی الله علیه و آلبه و سلم (تھم بن العاص) کوواپس مدینه بلالیا-..... ان کے جوابات ہم نے قبل ازیں اپنی تالیف (مسئلہ اقربا نوازی) میں تغصیلا ورج کرویئے ہیں-

..... ندکورہ مطاعن کے علاوہ ہم نے بارہ (۱۲) عدد اہم اعتراضات کے جوابات گزشتہ صفحات پر پیش کیے ہیں ان پر انصاف کی نظر اگر ڈالی گئی تو انشاء اللہ موجب ازالہ شہمات ہوں گے۔ (واللہ السستعمان)



# فصل چہار م مختلف *مطاعن کے جو*ابات

# صحابه کرام رضی الله عنم د معیارِ حق او رمدارِ دین "بیں

صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے معیارِ حق اور مدارِ دین ہونے کے متعلق بعض لوگوں نے جو اپنی فکر خام اور ناقص رائے کی بنا پر تردد کیا ہے، اس کے متعلق چند چزیں پیش کی جاتی ہیں۔

ان لوگوں کے خیال میں "معیارِ حق" صرف پیغیبرعلیہ العلوۃ والتسلیم کی ذات ہے اور مدار دین بھی صرف ایک ہی شخصیت ہے لیکن پیغیبرعلیہ السلام کے صحابہ کرام رضی اللہ عنم معیارِ حق نہیں اور نہ ہی تنقید سے بالاتر ہیں۔

اہل علم حضرات کو معلوم ہے کہ اہل السنہ والجماعہ کا اصول اس مقام میں بیہ ہے کہ تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم عادل اور لقنہ ہیں۔ مجروح اور غیرعادل نہیں ہیں للذا ان ہر جرح و تقید نہیں کی جاتی جیسا کہ ہم نے قبل ازیں اپنی کتاب

سیرت امیر معلویہ رضی اللہ تعالی عنہ جلد اقل کے صغہ ۳۲-۳۳ پر عنوان عدالت محابہ رضی اللہ عنم کے تحت جمہور علائے امت کا مسلک ذکر کر دیا ہے، چنانچہ مسئلہ بنا پر متعدد آیات قرآنیہ دال ہیں۔ ان ہیں سے درج ذیل آیات پر غور فرمائیں۔ ... واعلموا ان فیکم رسول الله لو یطبعکم فی کثیر من الامر لعنتم ولکن الله حبب الیکم الایمان وزینه فی قلوبکم و کرہ الیکم الکفر والفسوق العصیان۔ اولئک هم الراشدون۔ (مورة الحجرات، رکوع اقل)

حاصل یہ ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے داول میں اللہ تعالی نے ایمان کو محبوب اور مزن بنا دیا ہے اور کفر فتق اور نافرانی (عصیان) سے نفرت ڈال دی ہے۔ پھر اللہ تعالی نے مصیغہ حصر "کے ساتھ صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے راشد اور مدایت یافتہ ہونے کی بلا استثناء گوائی دے دی ہے۔ (اول شک هم الراشدون)

پس آیت ہذا نے محابہ کرام رضی الله عنم کے کمال ایمان کی توثیق اور ان کے عادل ہونے کی واضح طور پر تصدیق کی ہے۔

فلمذاید حضرات "معیار حق" اور تقید سے بالاتر ہیں- دوسرے مقام میں رب کریم نے صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے ایمان کو مشل لہ قرار دیا ہے اور ان کے ایمان کے ساتھ تشبیہ دے کرلوگوں کو ایمان لانے کی ترغیب دی ہے، ارشاد فرمایا:

... فان آمنو بمثل ما آمنتم لين اے (صحلب) تهمارے ايمان لائے ... به فقد اهتدوا- كى طرح اگر دوسرے لوگ ايمان لائي تو

مطلب یہ ہے کہ محابہ کرام رضی اللہ عنم کے ایمان و تقدیق کو لوگوں کے ایمان لانے کے لیے معیار حق قرار دیا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ ان حضرات کا ایمان معیاری تھا تب بی تو اس کولائق تشبیہ بنایا گیا۔

یمال سے واضح ہوگیا کہ ان حضرات کا ایمان حق وصدافت کے لیے معیاری ہے اور یہ حضرات محابہ کرام رضی اللہ عنم تقید کے لائق نہیں۔

ای طرح اس مسلم پر بہت می احادیث و روایات دال ہیں، ان ہیں سے چند ایک درج کی جاتی ہیں- یمال سے محابہ کرام رضی الله عنهم کا "معیارِ حق" ہونا ثابت ہو تا ہے- ارشادِ نبوی مالی ہیں۔

مدعن عبدالله بن عمروقال قال رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم--- وان بنى اسرائيل تفرقت على ثنتين وسبعين ملة كلهم وسبعين ملة وتفرق امتى على ثلث وسبعين ملة كلهم فى النارالا ملة واحده قالوا امن هى يارسول الله قال ما انا عليه واصحابى رواه الترمذى---الخ-

(مشکوۃ شریف ص ۳۰ تحت باب الاعتصام بالسنہ الفصل الثانی، طبع نور محمد دیل) مطلب سے کہ میری امت تمتر ملتوں اور فرقوں میں تقسیم ہو جائے گی، سوائے ایک طبقہ اور ایک فرقہ کے باتی تمام دوزخ میں جائیں گے۔

عرض کیا گیا: یارسول الله! وہ متنفیٰ کون لوگ ہوں گے؟ تو فرمان ہوا کہ جو لوگ میرے اور میرے امحاب کے پیرو کار ہوں گے، وہ دو زخ سے پچ سکیں گے۔

اس فرمانِ نبوت میں حق و باطل کا معیار صرف نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا طریقہ ہی نہیں بلکہ اس کے ساتھ آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کا طریقہ بھی معیارِ حق بتلایا گیا ہے اور پینیبر کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اپنے صحابہ کے طریق کو بعینہ اپنے طریق کے مطابق بیان کیا ہے اور ان کی پیروی کو نجات کا ذریعہ قرار ویا ہے۔ یمال سے صاف طور پر رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا بھی معیار حق مونا ثابت ہو رہا ہے۔

(٢) دوسرے مقام میں حدیث میں آیا ہے کہ

عرباض بن ساریہ رہی ہیں کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیں صبح کی نماز کے بعد ایک خطبہ ارشاد فرمایا جس میں بہت سے نصائح اور وصایا ارشاد فرمائے۔ ان میں رہے ہمی ذکر فرمایا کہ

مسری احتلافا کثیرا میرے بعد زندہ رہ فض تم یں سے فسیری احتلافا کثیرا میرے بعد زندہ رہ گا وہ بہت ہے فعلیکم بسنتی وسنته اختلافات ویکھے گا۔ پس اس وقت میری الحلفاء الراشدین کشت کو لازم پکڑنا اور ہدایت یافتہ فلفاء المحدیین عضوا علیها الراشدین کی شقت کو اینے وائوں سے بالنواحد--الخ

(ا) مشكوة شريف ص٢٩- ٣٠ الفصل الثاني، بلب الاعتصام بالكتاب والسند رواه احمد والوواؤد " والترفدي" واين ماجه"، طبع ويلي-

- (۲) المستدرك المحاكم ص ٩٥-٩٦ جلدا تحت فنيله غداكرة الحديث، طبع وكن-
- (٣) السنن الكبرئ لليسقى ص ١١١٠ ج ١٠ تحت باب ما يتقنى به القاضى... الخ عليع وكن-
- (۳) ای طرح عبدالله بن مسعود ره التيء اور حذيفه بن يمان ره التيء وونول حضرات كست بي كه

یعنی نبی اقدس صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا که میرے بعد ابو بکر رضی الله عند اور عمر دمنی الله عندکی افتداء اور اتباع کرنا۔۔۔ الخ۔

...قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اقتدوا بالذين من بعدى ابى بكررضى الله عنه و عمر رضى الله عنه الخ-

(مند الامام الاعظم م ٩٨٠ تحت كتب الفضائل، بحاثى مولانا حن سنبعلى، طبع نور محد كراجى)
مندرجه بالا فرامين نبوت سے ورج ذيل چيزيں بين طور پر اثابت ہو رہى ہے كه
نى اقدس صلى الله عليه وآله وسلم كى ذات كرامى كى منت كو مضبوط طريقه سے
پرنے كا تحكم ہے اور اس كے ساتھ ہى آنجناب صلى الله عليه وآله وسلم كے خلفاء

الراشدين كے طريقة يرعمل كرنے كاامت كو تأكيدي فرمان ديا كيا ہے-

اور پھر خصوصی طور پر اکابر صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کے نام لے کر (مثلاً سیّد نا صدیق اکبر رضالتی، اور سیّدنا عمر رضالتی، ) ان کی اتباع اور ان کی اقتداء کی بطور وصیت کے ترغیب دلائی گئی۔

یمال سے مسئلہ واضح ہوگیا کہ حضرات صحابہ کرام رضی الله عنم "معیار حق" بیں- اس بنا پر ان کی اتباع اور افتداء کو امت پر لازم رکھاگیا-

اگر بالفرض میہ حضرات معیار حق نہیں بلکہ قاتل تنقید ہیں تو پھر یہ نصوص قرآنی اپنے منہوم کے اعتبار سے بیکار ہوئے اور ان فرمان ہائے نبوی مالٹرکیلی پر کوئی عمل نہ کیا گیا بلکہ ان فرمودات کے برعکس خودساختہ نظریہ قائم کر لیا گیا۔ یہ چیز کتاب و منت کے نقاضوں کے برخلاف ہے۔

نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنم "مدار دین" ہیں اور یہ حقیقت واقعہ ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنم جناب پنجبر صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم اور امت مسلمہ کے درمیان رابطہ اور واسطہ ہیں۔ ان ہی کے وسیلہ سے امت کو کتاب اللہ پنجی ہے اور اننی کے وسیلہ سے امت کو کتاب اللہ پنجی ہے اور اننی کے واسطہ سے منت نبوی حاصل ہوئی اور شرعی احکام موصول ہوئے۔

ای بناء پر حضرات محابه کرام رضی الله عنهم "مدارِ دین" اور "حصول اسلام" کا ذریعه بین اگریه لوگ معتمد اور بااعتبار فخصیتیں بیں تو کتاب و منت کی حقانیت پر بھی اعتاد اور یقین ہوگا۔

اور اگر بالفرض دین کے بیہ عینی شاہد غیر معتد، غیر معتبر ہیں اور قابل جرح و تنقیص ہیں اور تابل جرح و تنقیص ہیں اور تنقید سے بالاتر نہیں، تو دین کی تمام عمارت ناپائیدار ہوگ اور ذہب کی حقانیت مخدوش ہو جائے گی اور اسلام کی صدافت باطل ٹھسرے گی- (العیاد بالله)

ای وجہ سے کبار علائے امت نے محابہ کرام رضی اللہ عنم کی تنقیص کو ناماز قرار دیا ہے اور ان پر جرح و تنقید کرنے والوں کو زندیق اور بے دین کہا ہے۔

چنانچہ ابوزرعتر الرازی"، جو امام مسلم کے اجل شیوخ میں سے ہیں، نے اس مسلہ کو بطور قاعدہ کے ذکر کرتے ہوئے تحریر کیا ہے کہ

لین این نخاف کو نفیحت کرتے ہوئے الوزرعہ رحمتہ اللہ علیہ کتے ہیں کہ جب تم کی مخص کو دیکھو کہ نبی کریم علیہ اللہ تعالی اللہ تعالی عنم میں سے کسی صاحب کی تنقیص شان کرتا ہے تو یقین کرو یہ مخص بے دین اور زندیق ہے۔

... انا رايت الرجل ينقص احدا من اصحاب رسول الله احدا من اصحاب رسول الله الله فاعلم انه زنديق وذالك الرسول الله عندنا حق والقرآن حق وانما ادى الينا هذا القرآن والسنن اصحاب رسول الله الله وانمايريدون ان يحرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنه والحرح بهم اولى وهم زنادقه-

(كتاب ا كلفايه للبغداوى ص٩٦، طبع وكن الاصابه لاين حجر ص١٨ (خطبه الكتاب) معه الاستيعاب فتح المغيث شرح الغيته الحديث ص٥٠٩٠٠٠ ج٣٠ طبع مدينه طبيبه)

وجہ یہ ہے کہ پیغبر کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات بابرکات ہمارے نزدیک برحق ہے اور قرآن مجید اور سنن نبوی دونوں نزدیک برحق ہے اور قرآن مجید اور سنن نبوی دونوں چیزوں کو ہماری طرف پہنچانے والے اصحاب کرام رضی اللہ عنهم ہیں۔ اب یہ لوگ ہمارے دین کے عینی گواہوں کو مجروح کرنا چاہتے ہیں تاکہ کتاب و منت کو باطل شمرائیں۔

# حدیثِ حوض کے متعلق طعن

مخالفین محابہ کی طرف سے نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے عام محابہ پر اور خصوصاً شیمین حضرات (حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنهم) پر (حدیث حوض) کے پیش نظر میہ طعن قائم کیاجا آہے کہ

پینمبراسلام صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے انقال مبارک کے بعد صحابہ نے دین میں نی چیزیں پیدا کرلیں- دین سے برگشتہ ہوگئے- ضروریات دین کو ترک کر دیا اور شریعت کے احکام کو متغیر کر ڈالا-

ند کورہ بالا طعن مخالفین صحابہ نے حدیث حوض کی متعلقہ روایات سے تجویز کیا ہے۔ حدیث حوض میں ریہ مضمون ند کور ہے کہ

... قیامت میں جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم حوض کو ثر پر تشریف فرما ہوں گے۔ اس موقعہ پر بعض لوگوں کو حوض کو ثر سے دور کیا جائے گا تو آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم ارشاد فرمائیں گے کہ بیہ میرے اصحاب ہیں تو قدرت کی طرف سے فرمان ہوگا کہ

...انك لا تدرى ما احدثوا بعلك فاقول سحقا سحقا

لمن غيربعدي--الخ

اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ اللہ تعالی فرمائیں گے کہ آپ کو معلوم نہیں انہوں نے جناب کے بعد دین میں احداث اور تغیر کر دیا تھا تو اس وقت میں کہوں گا کہ جنہوں نے میرے بعد دین میں تغیر کر دیا انہیں یماں سے دور کر دو اور ہٹا دو۔ ''حوض'' کی روایات مخلف الفاظ کے ساتھ مروی ہیں اور مرویات کے الفاظ کے تفاوت کے باوجود قریباً مضمون ایک ہی ہے۔ ندکورہ بالا عبارت مشکوٰۃ شریف، باب الحوض والشفاعہ' الفصل الاول سے ذکر کی گئی ہے۔

الجواب

ذیل میں "حدیث حوض" سے متعلق چند ایک چیزیں ذکر کی جاتی ہیں جن سے اس حدیث کے مفہوم کی وضاحت ہوگا اور فدکورہ بالاطعن کا جواب بورا ہوگا۔ (بعونه تعالى)

یہ بات درست ہے کہ "حدیث حوض" کی متعلقہ روایات "صحارِح ستہ" میں موجود ہیں اور اپنے مقام پر صحیح ہیں-

لیکن مخالفین محابہ نے ان روایات کے اصل محمل اور صحیح مفہوم کو ترک کر دیا ہے اور خودساختہ محمل اختیار کرتے ہوئے طعن تجویز کر لیا ہے۔ اس موقعہ پر جناب علی المرتضٰی رضی اللہ تعالی عنہ کا بیہ مقولہ صاوق آتا ہے کہ

کلمه حق ارید به لیخی بات تویہ حق ہے لیکن اس سے الباطل --- مرادباطل اور غلط کی گئے ہے۔

"صدیث حوض" کا مفهوم اور محمل علاء کرام نے درج ذیل ذکر کیا ہے---شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ ذکر کرتے ہیں کہ

... "مراد از اشخاص مذكورين مرتدين اند كه موت آنها به كفر شد - و التجاس من كفر شد - و التجاس التل سنت آنجه اعت را صحابی نمی كوید - و معقد خوبی و بزرگ آنها نمی شود - اكثر بنی حنیفه و بنی تمنیم كو بطریق وفادت بزیارت آنخضرت (صلی الله علیه و سلم) مشرف شده بودند - باین بلا جتلا سمشند و خائب و خاسر شدند - "علیه و سلم) مشرف شده بودند - باین بلا جتلا سمشند و خائب و خاسر شدند - "
( تحفه اثنا عشریه از شاه عبدالعزیز دبلوی شم سهم ۱۳۸۸ تحت طعن سوم الب مطاعن سحاب كرام عوا ب تضیص طبع لا بور)

فد کورہ بالا عبارت کا مفہوم ہیہ ہے کہ ان لوگوں سے مرادوہ مرتدین ہیں جن کی موت کفر ہر ہوئی اور اہل منت و الجماعہ میں سے کوئی شخص بھی اس جماعت کو صحابی خمیں کتا اور ان کی خوبی و ہزرگ کا معقد نہیں ہے۔

یہ لوگ اکثر قبیلہ بنی حنیفہ اور بنی متیم میں سے تھے۔ جو جناب نبی کریم صلی
اللہ علیہ و آلہ وسلم کے آخری ایام میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی زیارت
کے لیے وفد کی صورت میں حاضر ہوئے تھے، گر جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ
وسلم کے انقال کے بعد ارتداد کی مصیبت میں مبتلا ہو کر دین اسلام سے منحرف
ہوگئے اور خائب و خاسر ہوئے۔

چونکہ یہ لوگ بظاہر اسلام لائے تھے اور زیارت نبوی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے مشرف بھی ہوئے تھے اس وجہ سے ان کو روایات میں صحابی یا امیحابی کے الفاظ سے تعبیر کیا گیا ہے لیکن یہ لوگ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی وفات کے بعد دین اسلام سے برگشتہ اور منحرف ہوگئے۔ اس وجہ سے ان کو حوض کو شربے ہٹا دینے کا تھم ارشاد فرمایا جائے گا۔

بسرکیف حوض کوٹر سے دور کردینے کی روایات جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم کے اصحاب کرام رضی اللہ علم کے حق میں وارد نہیں ہے بلکہ مرتدین اور دین سے برگشتہ ہو جانے والول کے لیے ہیں اور اس چیز پر قرائن موجود ہیں جو اس بات پر شاہد ہیں کہ صحابہ کرام اس ردایت کا محمل نہیں۔

O چنانچہ حضرت صدیق اکبر رضافتہ کے متعلق تو روایات میں تصریح موجود ہے کہ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک دفعہ حوض سے ہٹائے جانے والے لوگوں کا ذکر فرما رہے تھے تو اس موقعہ پر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ نے عرض کیا کہ یا نبی اللہ اکیا میں بھی ان لوگوں میں بوں گا تو آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جواب میں فرمایا کہ نہیں۔ تم ان لوگوں میں سے نہیں ہو بلکہ وہ (حوض سے دُور کی جانے والی) ایک قوم ہوگی جو تممارے بعد آئے گی اور (دین اسلام سے دُور کی جانے والی) ایک قوم ہوگی جو تممارے بعد آئے گی اور (دین اسلام سے

منحرف ہو کر) بچھلے قدموں پر لوٹ جائے گی۔

الحاكم نيشابوري نے المستدرك ميں ذكر كيا ہے كه

...فقال ابوبكررضى الله تعالى عنه لعلى منهم يانبى الله! لعلى منهم يا نبى الله! قال لا ولكنهم قوم يحرجون بعد كم ويمشون القهقرى-

(المستدرك للحاكم ص22-24، جلد اقل، كتاب الايمان، باب من خرج من الجماعه قيد شبر)

روایت ہذا سے واضح ہوگیا کہ فرمانِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ ان لوگوں میں سے نہیں ہیں جن کو حوض کو ثر سے دور کیا جائے گا۔

0 اور ای طرح صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے حق میں حق تعالی نے اپنے کلام میں بیشتر فضائل ذکر کیے جیں اور ان کے "ورجات عظیمہ" بیان فرمائے جیں اور محابہ کو وکائل مومن" ہونے کی بشارت دی ہے۔ نیز ان کے حق میں رضامندی اور جست میں دخول کا مردہ اور دوای نعتوں کے حصول اور اجر عظیم یافتہ ہونے کے وعدے ذکر فرمائے جیں۔

اس مضمون پر آیات کشره موجود بین ویل میں چند ایک آیات ذکر کی جاتی ن

وہ لوگ جو ایمان لائے اور ہجرت کی اور اللہ کی راہ میں جہاد کیا اور وہ لوگ جنہوں نے ٹھکانہ دیا اور مدد کی- یہ جماعت برحق مومن ہے-ان کے لیے آ مرزش اور مغفرت ہے اور نیک روزی ہے-

(۱)... والذين آمنوا وهاجروا وحاهدوا في سبيل الله-والذين اووا ونصروا اولئك هم المومنون حقا لهم مغفره ورزق كريم-(آثر سورة افال سن)

(۲)...والذين آمنوا وهاجروا وحاهدوا في سبيل الله باموالهم وانفسهم اعظم درجه عند الله واولائك هم الفائزون يبشرهم ربهم برحمه منه ورضوان و جنت لهم فيها نعيم مقيم-خالدين فيها ابدا- ان الله عنده اجر عظيم-

(سورة توبه کرکوعه پ۱۰)

(۳)... یوم لا یخزی الله النبی والذین آمنوا- معه انورهم یسعی بین ایدیهم وبایمانهم- (سورة تریم پال علائے کرام نے تفریح کی ہے کہ

... فامنهم الله من خزیم ولا یامن من خزیه فی ذالک الیوم الا الذین ماتوا والله سبحانه ورسوله عنهم راض-فامنهم من الخزی صریح فی موتهم علی کمال الایمان وحقائق الاحسان وفی ان الله

وہ لوگ جو ایمان لائے اور انہوں نے ہجرت کی اور اللہ کے راستے ہیں اپنے اموال اور اپنی جانوں کے ساتھ جماد کیا۔ اللہ کے نزدیک ہے بہت بڑے درجہ والے بیں اور ہے لوگ مقصود یافتہ ہیں اور ان کا پروردگار ان کو خوشخبری دیتا ہے اپنی طرف سے رحمت کے ساتھ اور خوشنودی کے ساتھ اور خوشنودی کے ساتھ اور خوشنودی کے ساتھ اور باغات کے ساتھ۔ ان کے لیے ساتھ اور ہاغات کے ساتھ۔ ان کے لیے ان باغات میں دائی نعمت ہوگی اور ہے اس میں بھشہ ہیشہ رہیں گے۔ تحقیق ہے چیز اللہ کے بال اچر عظیم ہے۔

جس دن کہ خدا تعالی پیغیر اور ان لوگوں کو جو پیغیبر کے ہمراہ ایمان لائے رُسوا نہیں کرے گا- ان کانُور ان کے سامنے اور ان کے دائیں جانب دو ڑتا ہوگا-

منہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام کو وہال کی وسوائی سے مامون کر دیا اور اس دن کی رسوائی سے صرف وہی لوگ مامون ہوں گے جن سے اللہ تعالیٰ اور اس کارسول صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم راضی ہوتا ہو۔۔۔ پس ان کا وسوائی سے مامون ہوتا اس بات کی تصریح ہے کہ ان کی موت کائل

ايمان اور حقائق احسان پر ہوئی اور اللہ اور اس كارسول صلى الله عليه وآلبه وسلم ان ير راضی رہا۔

لم يزل راضيا عنهم وكذالك رسوله ملككم - (السواعق الموقد جر المكي ص٢٠٩ تحت الخاتمه)

ای طرح شاہ عبدالعزیز رحمت الله علیہ نے آیت بدا کے تحت تحریر کیا ہے کہ: قوله تعالى يوم لا يخزى الله ... الخ ولالت ع كندكه ايثانرا ور آخرت في عذاب نخوامد شد- و بعد از فوت پیغیرنور ایثال حبط وزا کل نخوامد شد- والا نور حبط شده و زوال پذیر رفته روز قیامت چه قتم بکار ایشال ی آید؟؟

یعنی الله تعالی کاب فرمان که يوم لاينحني الله --- الخ ولالت كريا ہے كه ان لوگول (صحابہ کرام) کو آخرت میں کچھ عذاب نمیں ہوگا اور پیفیر کے انقال کے بعد ان کا نور (ایمان) حبط اور زائل نہیں ہوگا ورنہ زائل شدہ نور قیامت کے دن ان کے کس کام آسکتا ہے اور کیا فائدہ پنجا سکتا ہے؟؟

برابر شیں ہیں تم میں سے وہ جنہوں (٣) لا يستوى منكم من انفق من قبل الفتح وقاتل اولئك اعظم درجه من الذين انفقوا من بعد وقاتلوا- وكلا وعدالله الحسني- والله بما اور الله كو خرب جو كه تم كرتے ہو-تعملون حبير-

نے خرچ کیافتح (ملہ) سے پہلے اور اڑائی کی-ان لوگوں كا درجہ اعظم ہے ان لوگول سے جو خرج کریں اس کے بعد اور لڑائی کریں اور سب سے وعدہ کیا اللہ تعالیٰ نے خوبی کا

> (سورة الحديد وكوع اول ب٢٤) اور ساتھ ہی ارشادِ خداوندی ہے کہ:

> > (۵) ان الذين سبقت لهم منا الحسنى اولئك عنها مبعدون- (آخر سورة انبياء سيا)

لعنی جن کے لیے ہاری طرف سے "الحسنى" (جشت) كا وعده موچكا ب انسيس دوزخ سے دُور رکھاجات گائے

مندرجه بالا آیات میں محابہ کرام رضی الله عنهم (مهاجرین وانصار) کے حق میں

عمدہ فضائل، ان کے کمال ائیان کی تصدیق، مغفرت اور جنت کے وعدے اور رضامندی کی بشارات، اجر عظیم اور دائی نعمت کے مژدے اور قیامت میں رسوائی و ذلت سے نجلت اور نور ائیان کا حاصل ہونا وغیرہ ثابت ہے اور صحلبہ کرام کے حق میں ان امور کو بالوضاحت بیان کر دیا گیا ہے۔

نیز--- ای طرح ان حضرات کے حق میں احادیث و روایات میں بھی بہت کے فضائل بیان کیے گئے ہیں اور بشارات اور اہلِ جسّت میں سے ہونے کا مردہ ذکر فرمایا گیا ہے۔ مثلاً عشرہ مبشرہ کا جنتی ہونا اہلِ بدر و احد کے لیے بشارتیں اور بیعت رضوان والوں کے لیے رضامندی کی خوشخبری وغیرہ--- بیہ تمام فضائل صحابہ کرام رضی اللہ عنم نے رضی اللہ عنم کے حق میں ثابت ہیں اور--- حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنم نے اسلام کی تبلیغ احیاء اور فروغ دین کے لیے مساعی کیں- اسلام کی خاطر بجرت کی اور ایخ مال و جان کے ساتھ جماد فی سبیل اللہ کا حق ادا کیا۔ قیصر و کسری کی عظیم سلطتوں کو جماد کے ذریعے اسلام کے ذیر تکیں کیا جزاروں لاکھوں لوگوں کو مسلمان کیا اور قرآنِ مجید اور نماذ کی تعلیم دی اور شریعت کی راہ پر ڈالا اور بے مثل دبی و کمی خدمات سرانجام دیں۔

ان تمام چیزوں کی بنا پر محابہ کرام رضی اللہ عنم کا مقام و مرتبہ عنداللہ و عندالرسول بہت واضح طورمیر ثابت ہے جس سے انکار نہیں کیا جا سکتا۔

ان قرائن و شواہد کے موجود ہونے اور پائے جانے کے باوجود مخالفین کی طرف سے صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی اس جماعت کو "حدیث حوض" کا محمل قرار دینا کسی صورت میں صحیح نہیں، بلکہ ان سے وہی لوگ مراد ہیں جو رین اسلام سے منحرف اور برگشتہ ہو کر خائب و خامر ہوئے۔ (جیسا کہ محدثین کرام نے اس معنی کو تحریر کیاہے)

مخقریہ ہے کہ مندرجہ بالا شواہد و قرائن روایات حوض سے محلبہ مراد لینے سدید مانع اور معارض ہیں کیونکہ جب جماعت کے حق میں استے قدر فضائل و

کمالات اور حصول جنت کے مردے قرآن و منت کے ذرایعہ بالقین ثابت ہو بھے ہوں الی جماعت کا حوض کو ر سے دور کیا جانا قطعاً صحح نہیں۔

فلدا "حدیث حوض" کے متعلق شیعہ کے مزعومات باطل اور غلط ہیں اور کسی صورت میں درست نہیں ہو سکتے۔

#### شيعه كاعجيب استدلال

صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم کے حق میں بے شار آیات اور احادیث کیرہ احیاے دین و اشاعت اسلام کے لاتعداد کارناہے اور فروغ دین کے لیے ان حضرات کی فی خدمات جب شیعہ بزرگوں کے سامنے رکھی جاتی ہیں کہ یہ سب امور صحابہ کرام رضی اللہ عنم کی فضیلت اور حقانیت ثابت کرتے ہیں اور ان کے کائل الایمان والاسلام کے شواہد بنتے ہیں تو جواب میں یہ بزرگ فرمایا کرتے ہیں کہ یہ سب نصوص اور تمام فضائل ہی علیہ السلام کے "اخص الخواص" اور مخلص" البعدارول کے لیے ہیں لیعنی عام صحابہ رضی اللہ عنم اور تمام صحابہ رضی اللہ عنم کے لیے نہیں اور پھر ان کے زغم میں اخص الخواص اور مخلص تابعداروں کی فضاحت طلب کی جائے تو فرمایا کرتے ہیں کہ وہ ہیں "عترة النبی مائی البید" اور حضرت علی رضافتہ اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور البی میں البید عنم میں رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور عفاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقداد بن الاسود رضافتہ ، عمار بن یا سر رضافتہ ، سلمان فاری رضافتہ ، اور مقدر ، اسلمان الاسود رضافتہ ، اور مقدر ، اسلمان اللہ ، اسلم

(مضمون بذا فلک النجاة از مولوی علی محمد و حکیم امیر دین جمنگوی شیعی ص ۱۲۳ جلد اوّل، طبع دوم، لاہور میں ملاحظہ کیا جا سکتا ہے)

کویا ان بزرگول کے نزدیک صدیا قرآنی آیات اور بے شار احادیث نبوکاند کورہ بالا پانچ چھ افراد کے حق میں وارد ہو کیں اور دین اسلام کا احیاء ان کی بدولت ہوا اور اشاعت اسلام ان بی کی مربون منت ہے اور معاذ اللہ باتی تمام صحابہ کرام دین سے منحرف ہوگئے اور آخرت میں نبی علیہ السلام ان سب کو حوض کو ثر سے دُور کر دیں

گ-(استغفرالله)

دانش مند حضرات اور فهمیده احباب شیعه کی اس نرالی منطق کے بودا پن کو خوب سمجھ سکتے ہیں، ہمارے تجزیہ اور تبعرہ کی حاجت نہیں بلکہ بیہ کمہ دینا کافی ہے ۔ برایس عقل و دانش بباید گریست

نوٹ: "روایت حوض" کا طعن اور اس کاجواب قبل ازیں سیرۃ امیر معاویہ رہی تینئہ جلد اقل کے تمیدی مضامین میں مختصرا ذکر ہوچکا ہے۔



#### باسمهتمالي

الحمدلله وكفى والصلوه والسلام على سيدالورى امام الرسل وحاتم الانبياء --- وعلى آله الشرفاء واصحابه النحباء وعلى اتباعه الصلحاء صلواه دائمه بدوام السماء والدنيا-

بندہ ناچیز محمد نافع عفا اللہ عنہ ناظرین کرام کی خدمت میں ذکر کرتا ہے کہ لمعتضد باللہ عباس خلیفہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ علیہ اللہ عباس خلیفہ اللہ علیہ اللہ عبال معاوید رضافیہ وغیرہا) کے خلاف موجبات لعن وطعن میں "ایک رسالہ" مرتب کرایا تھا۔

رسالہ ہذا میں اپنی سیاسی و مذہبی عداوت پورا کرنے کا اس نے کردار ادا کیا۔ ہم نے دفاع عن العجابہ رضی اللہ تعالی عنهم کی خاطر اس مقالہ میں اس کا جواب پیش کیا ہے تاکہ اہلِ اسلام ان صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کے حق میں کسی بد گمانی میں مبتلانہ ہوں اور سوء ظنی کاشکار نہ ہوں۔

(دعاكوناچيز: محمد نافع عفاالله عنه)



# تاریخ طبری میں منقول مغتضد باللہ کے رسالہ کاجواب

#### رساله كاتعارف

مور خین نے لکھا ہے کہ عباس خلیفہ المامون نے ۱۲اھ میں شیعی نظریات اختیار کر لیے تھے۔ چنانچہ اس نے اپنے عمد کے آخری دور میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنه کی مخالفت میں دیگر امور کے علاوہ ایک "رسالہ" مرتب کرایا اور اس میں حضرت ابوسفیان رخیالتہ اور ان کے فرزند حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنما دونوں حضرات کے خلاف سب و شتم اور لعن طعن کرنے کے جواز میں مواد فراہم کیا اور اس میں موجبات لعن و طعن درج کیے۔

اس مرتب شدہ "رساله" کی المامون کے عمد میں کسی وجہ سے نشرو اشاعت نہ ہوسکی لیکن وہ مرتب شدہ مواد حکومت کے دیوان اور دفاتر میں محفوظ چلا آیا بھر معتضد باللہ عباسی خلیفه کا دور آیا اور وہ بھی شیعی نظریات کا حامل تھا۔ اس نے اپنے عہدِ حکومت میں خلیفہ المامون والے مدون شدہ "رساله" کو ۲۸۴ھ میں برآمد کرنے کا حکم دیا اور اس کو مزید اضافہ جات اور حوالہ جات کے ساتھ مدلل کرکے اپنا عناد پورا کیا اور اس نے حکم دیا کہ اس رسالہ کو جمعہ کے عام اجتماعات میں لوگوں کے سامنے پڑھنے اور سانے کا اجتمام اور انتظام کیا جائے۔ جب یہ صورت حال پیدا ہوئی سامنے پڑھنے اور سانے کا اجتمام اور انتظام کیا جائے۔ جب یہ صورت حال پیدا ہوئی تو اعیان دولت بہت منظر ہوئے۔

معتضد بالله كا وزیر الوالقاسم عبید الله بن سلیمان تھا۔ اس نے قاضی وقت پوسف بن یعقوب کے ساتھ اس امریس گفتگو کی اور اس كام كو ركوانے اور تعویق میں ڈالنے کی تدبیراور تجویز کی-

چنانچہ قاضی صاحب فرکور (یوسف بن یعقوب) نے معتصد باللہ کی خدمت میں اس معالمہ کے لیے ایک طریقہ سے بات چلائی۔

اور کماکہ اے امیرالمومنین! رسالہ ہذا کے مضامین سننے سے عوام مین ایک شدید اضطراب بیدا ہوگا۔ اور مخالفانہ جذبات کی ایک تحریک چلے گی۔ اس طرح ایک عظیم فتنہ کھڑا ہو جانے سے جناب کی سلطنت کو نقصان پینچنے کا شدید خطرہ ہے۔ ظیفہ کمنے لگاکہ اگر الیا ہو تو میں عوام کو تکوار سے درست کردوں گا۔

0 قاضی موصوف نے خلیفہ کو بایں طور فہمایش کی کہ ملک کے مختلف علاقہ جات میں آل ابی طالب کثرت سے تھیلے ہوئے ہیں۔ رسالہ ہذا میں بنو امیہ کے اکابر سے تفر دلانے کے ساتھ ساتھ آل ابی طالب کے مدائح و فضائل بھی سامنے لائے ہیں۔ عوام جب یہ مضامین ساعت کریں گے تو ان کی طرف مائل ہو جائیں گے اور جناب کی طرف سے روگردانی افتیار کرلیں گے۔ اس بات میں آل ابی طالب کا باہمہ وجوہ فائدہ ہے اور خلفیہ کے لیے سماسر خسارہ ہے۔

قاضی صاحب کی میر محفقگو سننے کے بعد خلیہ معتضد باللہ خاموش ہو گیا اور رسالہ کی تشمیرے باز آگیا۔

O مخضریہ ہے کہ رسالہ ندکور کے مرتب کیے جانے اور نشر کرنے کے یہ دوائی تھے جو محمد بن جریر الطبری نے اپنی مشہور آریخ میں ۲۸۲ھ کے تحت اس مقام میں ذکر کیے اور ان کا ماحصل ہم نے پیش کر دیا ہے۔

اور یہ واضح چیز ہے کہ عبای خلفاء نے اپنے سیای تعصب اور فرہی عداوت کی بنا پر ان صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم حضرت ابوسفیان مخالفہ وغیرہم کے خلاف اس رسالہ میں مواد فراہم کر دیا تھا جس میں جعلی اور وضعی روایات مدون کرائیں۔

گویا اس طریقہ سے انہوں نے اپنے درینہ کالفین کے خلاف تنفر پھیلانے کا فریضہ سرانجام دیا اور معاندانہ کردار اداکیا۔

# الطبرى كي حكمت عملي

غور طلب یہ بات ہے کہ صاحب الناریخ محمد ابن جریر الطبری کے لیے عباسیوں کے اس فراہم کردہ غلیظ مواد کو من و عن نقل کر کے اپنی تصنیف میں شامل کرنے کا کون سا داعیہ تھا؟؟ اور اس نے کون می مجبوری کی بنا پر یہ کار خیر پورا کیا؟؟ گویا الطبری نے اس مواد کو اپنی تاریخ میں درج کر کے آنے والے لوگوں کو اس پر آگاہ کیا اور سب و شتم اور لعن طعن کے جو دلائل عباسیوں نے مرتب کروائے تھے، ان پر آئندہ نسلوں کو مطلع کرنے کا ثواب کمایا۔

چنانچہ شیعہ اور روافض رسالہ فدکورہ میں مندرجہ مواد کو پیش نظر رکھتے ہوئے اپنی کتب میں ابوسفیان رضافتہ، اور حضرت امیر معاویہ رضافتہ، پر مطاعن قائم کرتے ہیں اور شدید اعتراضات پیدا کرتے ہیں۔ در حقیقت الطبری نے اہل اسلام میں انتشار پھیلانے اور افتراق ڈالنے کے لیے بڑی عجیب تدبیراور حکمت عملی اختیار کی۔ جس سے مخالفین صحابہ کو ایک گونہ رہنمائی حاصل ہوئی اور ان کو عداوت پوری کرنے کے لیے بایک تیار شدہ مواد دستیاب ہوگیا۔

کئی لوگ اس دلائل پر نظر کرنے سے متذبذب ہوں گے۔ کئی ناظرین صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم سے متنفر ہوں گے اور بعض قار کین دل برداشتہ ہو کر اموی صحابہ رضی اللہ تعالی عنم سے منحرف ہو جائیں گے۔

الطبری کو اس باطل مواد کا اس تفصیل کے ساتھ ذکر ہی نہیں کرنا چاہیے تھا بلکہ صرف ایک واقعہ تاریخی کی حیثیت ہے اجمالاً ذکر کر دینا کافی تھا جیسا کہ باتی مور خین نے واقعہ ہذا کو اجمالاً درج کیا ہے اور دلائل کی تفصیل کی طرف نہیں گئے۔ اور اگر کی مجبوری کی وجہ سے ذکر کیا تھا تو پھر اس مواد کے بطلان پر پچھ کلام کرنا لازم تھا تاکہ لوگ اس سے غلط فنی میں جٹلانہ ہوں کین الطبری نے ایسا نہیں کیا۔ یمال سے معلوم ہو تا ہے کہ صاحب الثاریخ الطبری کی نیت پخیرنہ تھی بلکہ فاسد تھی اور ان صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کے حق میں "الطبری" خود سوء ظنی کا مریض تھا۔

(لکل امر مانوی - حزاه الله تعالی علی حسب مرامه) اب ہم آئنده سطور میں مرتب شده رسالہ بداکی قابل جواب چیزوں کا جواب عرض کرنا چاہتے ہیں۔

### الجواب

O عام قاعدہ میہ ہے کہ جس چیز کا جواب پیش کرنا منظور ہو اس کا ظاصہ یا محصل ناظرین کی خدمت میں پہلے رکھا جاتا ہے۔ اس کے بعد اس کا رد اور جواب ذکر کیا جاتا ہے۔ اگر میہ صورت افتیار نہ کی جائے تو قاری کے لیے بات سیجھنے میں وقت کاسامنا اور پریشانی کا باعث ہوتا ہے۔

چونکہ ہرایک قاری کے سامنے "تاریخ الطبری" موجود نہیں ہوگی- اس بنا پر
 الطبری کے رسالہ فدکورہ کی قابل تردید چیزوں کو بالاختصار اولاً ذکر کرنا مناسب ہے۔

اس سلسلہ میں پہلے وہ "آیات" ذکر کی جاتی ہیں جو اس رسالہ میں اموی محابہ رضی اللہ تعالی عنم پر طعن کے لیے درج کی گئی ہیں اور اس کے بعد ان "روایات" کو پیش نظر رکھا جائے گا جنہیں مخالفین نے اپنے دلائل کے طور پر تجویز کرکے "رسالہ ندکور" میں مدون کیا ہے۔

### آیات.....بہلی آیت

لینی ان چیزوں میں سے جن کی بنا پر اللہ تعالی نے اپنے پینمبر صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ...فممالعنهم الله به على لسان نبيه صلى الله عليه کی ذبان پر بنی امیہ پر لعنت کی اور کتاب اللہ کو نازل فرایا۔ یہ چیز ہے کہ اللہ الملعونہ قرآنِ مجید میں ندکوز ہے اور اس سے مراد بلا اختلاف بنی امیہ ہیں۔ فلمذا وہ قرآن کے فرمان کے اعتبار سے ملعون ہوئے۔

وسلم وانزل به كتابا قوله (والشجره الملعونه في القران و نخوفهم فما يزيدهم الا طغيانا كبيرا) (حرة الارار، په) ولا اختلاف بين احدانه ارادبها بني اميه-

رسالہ میں مولف نے پہلے مندرجہ بالا آیت کا آخری نصف حصہ تحریر کیا ہے اور بعدہ ای آیت کا آخری نصف حصہ تحریر کیا ہے اور بعدہ ای آیت کا اوّل نصف (وما جعلنا الرویا التی ...) آئندہ ورج کر کے مطاعن کا سلسلہ چلایا ہے۔

چنانچہ ہم ای جملہ (السحرہ السلعونه فی القرآن) کامفہوم اور محمل ہو مفسرین نے ذکر کیا ہے، پہلے وہ پیش کرتے ہیں۔ اس کے بعد "مولف رسالہ" نے اپنے مقصد کے لیے جو مفہوم افذ کیا ہے، اس کا جواب ذکر کریں گے کہ

...عن ابن عباس رضى الله تعالى عنه والشجره الملعونه في القرآن قال شجره الزقوم-

(تغير الطبري م ٤٨، ج١٥ تحت الآبي ١٥٥)

مطلب یہ ہے کہ ابن عباس رفی اللہ است جیں کہ شجرة الملعونہ سے مرادیمال زقوم کا درخت ہے۔ ناظرین کرام پر واضح رہے کہ الطبری نے اپنی تغییر الطبری میں اس مقام میں متعدد تابعین حضرات مثلاً مسروق، عکرمہ، سعید بن جبیر، مجابه، الفحاک وغیرہم کے اقوال تائیدا ذکر کیے جی لیمنی یہ تمام حضرات فرماتے جی کہ شجرة الملعونہ سے مرادیمال شجرة الزقوم ہے جو دوزخیوں کی خوراک ہے، کوئی دوسرا معنی مراد میں۔

اور علامہ نسفی نے تغییر مدارک میں ذکر کیاہے کہ

0... فانهم حين سمعوا بقوله ان شجره الزقوم طعام

الأثيم جعلوها سخر بة- وقالوا ان محمدا يزعم ان الححيم تحرق الححاره- ثم يقول تنبت فيها الشحره...الخ-

(تغیر مدارک العام عبداللہ بن احمد مسعود النسفی ص ۹۵ " ج " تحت الآیہ پ۵۱)

مذکورہ بالا عبارت کا مغموم یہ ہے کہ جب کفار نے قرآن مجید کا یہ جملہ سنا کہ شجرة ملعونہ سے مراد زقوم کا درخت ہے جو دوزخ میں اگے گااور دوز خیوں کی خوراک ہوگا تو بطور تمسخر کنے گئے کہ مجمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کہتے ہیں کہ دوزخ میں یہ درخت اگے گااور دوزخ کی آگ تو پھر کو بھی جلا ڈالتی ہے تو یہ کیے ممکن ہے؟؟

...وهي الزقوم التي تنبت في اهل الححيم حعلنا ها فتنه لهم اذقالوا النار تحرق الشحره فكيف تنبة-

(تغيير جلالين ص ٩٣٥ تحت الآيه ، ١٥١)

اس عبارت کا مطلب سے ہے کہ زقوم وہ درخت ہے جو دوزخ کی تہہ میں اُگے گا۔ اس چیز کو ہم نے کفار کے لیے آزمائش اور امتحان قرار دیا ہے کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ آگ درختوں کو جلا دیتی ہے تو پھروہ درخت میں کیسے اگ سکتا ہے؟؟

مقصد یہ ہے کہ کفار نے شجرہ زقوم کی کلذیب اس بنا پر کی کہ زقوم کے درخت کی پیدائش دوزخ کی آگ پھر کو بھی جات کی پیدائش دوزخ کی آگ پھر کو بھی جلا دیتی ہے۔ فامذا یہ درخت آگ بیس کیے اگ سکتا ہے؟؟ اگر دوزخ میں یہ درخت ہو بھی تو جل جائے گا۔

0 نیزمفرین نے تحریکیا ہے کہ ...ای المراد بلعنها لعن طاعمیها من الکفره- (روح المعانی ص ۱۰۵ تحت لایہ ، پ ۱۵)

یعنی شجرہ زقوم کو شجرۃ الملعونہ اس لیے کہا گیا ہے کہ دوزخ میں اس شجرہ کو کھانے والے کفار ملعون ہوں گئے۔ مخضریہ ہے کہ آیت مندرجہ کے اس کلمہ (شجرۃ الملعونہ) کا معنی اور مفہوم جو مفسرین کے نزدیک ہے، وہ واضح طور پر معلوم ہوگیا اور قرآنی آیت کے مقصود میں کوئی خفاء باقی نہیں رہا۔

اب رساله فركوره ك قول كو الماحظه فرهائي --- صاحب رساله كهت بي كه... ... ولا اختلاف بين احدانه اراد بها بني اميه-

ینی اس بات میں کی ایک فخص کو بھی اختلاف نہیں ہے کہ آیت ہزامیں شجرہ ملعونہ سے مراد بنو امیہ کے افراد بی بیں اور الله تعالی نے اپنے نبی کی زبان سے ان پر لعنت کی ہے۔

جوابا تحریہ ہے کہ

0 آیت میں کلمہ "الثجرة الملحوانہ" کے معنی کے متعلق عدم اختلاف کا وعویٰ ادر ست نہیں بلکہ بالکل غلط ہے۔ جیسا کہ خود الطبری نے اپنی تغییر میں اس معنی کی تشریح میں جناب عبداللہ بن عباس منافقہ، کا قول نقل کیا ہے اور گزشتہ سطور میں ہم نے اس میں مراد شجرة الزقوم ہے (کوئی دو سرا معنی مقصود نہیں)

ای طرح الطبری نے بہت سے کبار علاء تابعین وغیرہم سے نقل کیا ہے کہ
یہ تمام حضرات الثجرة الملعونہ سے مراد شجرة الزقوم لیتے ہیں (اور کوئی دیگر معنی مراد
نہیں لیتے)

انظ ابن کثیر رحمته الله علیه نے اپنی تغییر القرآن میں ای کلمه (الثجرة الملعونه) کے معنی کی وضاحت میں بعض لوگوں کا قول نقل کیا ہے۔

لینی بعض لوگوں نے اس سے مراد قبیلہ بنو امیہ لیا ہے لیکن میہ قول غریب ہے۔ اس کی تائید دیگر اقوال سے نہیں پائی گئی اور ضعیف ہے۔ (پختہ قول نہیں اور

... قيل المراد بالشجره الملعونه بنواميه وهوغريب ضعيف- (تفير اين كثير مهم، حس، تحت الآية)

#### قابلِ اعتاد نهيس)

0 اس كے بعد اين كثير رحمته الله عليه في الطبرى كے حواله سے اس مقام ميں دوسرى يد چيز نقل كى ہے كه

لینی اہل الناویل (علائے مفسرین) کی طرف سے اس بات پر اجماع اور انقاق ہے کہ یہاں الثجرة الملعونہ سے مراد الثجرة الرقوم ہے۔

... المراد بذالك...
الشجره الملعونه هي شجره
الزقوم... لا جماع الحجه من
اهل التاويل على ذالك (اى
في الرويا والشجره- (تغير ابن
كيرٌ ص ٢٩، ج٣، تحت الآية، پ١٥)

یمل سے واضح ہو گیا کہ الثجرۃ الملعونہ سے کوئی دوسرا معنی مراد لینایمل صحیح نہیں۔ یمی چیز علماء کے نزدیک صحیح ہے اور متفق علیہ امرہے۔

نیز مشہور مفسرعلامہ القرطبی نے اپنی تفسیر میں اسی مسئلہ کو عبارت ذیل میں
 ذکر کیا ہے اور مسئلہ خوب حل کر دیا ہے:

یعنی ہذہ الثجرة سے قبیلہ "بنو امیہ" کا مراد لینا قول ضعیف اور کمرور ہے اور محدث ہے رایعنی اپنی طرف سے ایجاد کردہ قول ہنقول و مقبول نہیں ہے ا

O هذا قول ضعيف محدث والسوره مكيه فيبعد هذا التاويل-الاان تكون هذه الايه مدنيه ولم يثبت ذالك-

دوسری بات بہ ہے کہ بہ آیت جس سورہ میں واقع ہے۔ وہ سورہ کی دور کی ہے تو اس صورت میں الثجرة الملعونہ کا بہ معنی (یعنی قبیلہ بنوامیہ) مراد لینا صواب سے بعید ہے اور صحت سے دُور تر ہے۔ ہاں اگر یہ چیز ثابت ہو جائے کہ آیت ہذا منی دور کی ہو بالکل منی دور کی ہو بالکل شابت نہیں۔

O خلاصہ بیہ ہے کہ

آیت میں "الثجرة الملعونہ" سے قبیلہ بنوامیہ مراد لینا فن تفیر کے قواعد کے ظاف ہے اور اس فن کے ضوابط اس کی تائید نہیں کرتے اور مشاہیر علمائے فن کے فرمودات اس کے موید نہیں۔

نیزید چیزاس دور کے واقعات و حالات کے ساتھ بھی مطابقت نہیں رکھتی۔ آخر بحث اس کی مزید وضاحت ہوگی۔ انشاء اللہ۔

مولف رسالہ نے اس کلمہ کے معنی بنو امیہ مراد لینے میں لوگوں کے اتفاق اور عدم اختلاف کا جو دعویٰ کیا ہے وہ متعدد وجوہ کی بنا پر بالکل غلط اور بے جا ثابت ہوا جیسا کہ گزشتہ سطور میں اسے بیان کر دیا ہے۔

### دو سری آیت

صاحب رسالہ نے اپنے استدلال کے لیے دوسری آیت مندرجہ ذیل درج کی ہے اور اس آیت کے پہلے حقہ کے شانِ نزول کے متعلق رسالہ کے مولف نے ایک روایت درج کرکے اس کو آیت کا محمل و معنی قرار دیا ہے:

... منه الرويا التى راها النبى صلى الله عليه وسلم فوجم لها- فمارى ضاحكا بعدها-فانزل الله وما جعلنا الرويا التى اريناك الا فتنه للناس- الخ- فذكر وانه راى نفرا من بنى اميه ينزون على

یعنی نمی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم فی اقدس صلی الله علیہ خواب میں دیکھاکہ جناب کے منبر پر بنی امیہ کے افراد چڑھ رہے ہیں تو آجناب غمناک اور پریشان ہوئے۔ اس کے بعد جناب کو خندہ فرماتے ہوئے نہیں دیکھاگیا۔

(تاريخ الطبري ص٥٨ ج٠١ تحت سنه ٢٨٨هـ)

تو اس وفت سے آیت نازل ہوئی۔ بینی اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ وہ رویا جو ہم نے آپ کو دکھایا ہے، وہ لوگوں کے لیے آزمائش و اہتلاء کے درجے میں ہے۔۔۔ الخ-

مطلب میہ ہے کہ اس آیت کے ساتھ ندکورہ روایت کو طاکر مولف رسالہ بنوامیہ کی ندمت اور اس کامبغوض ہونا ثابت کرنا چاہتے ہیں۔

یہ خواب والی روایت کی طریقوں سے کتابوں میں پائی جاتی ہے۔ ویکھنا یہ ہے کہ اس آیت میں جس الرویا کا ذکر آیا ہے اس سے کون ساالرویا مراد ہے؟

تو اس کے متعلق پہلے خود الطبری کے بیانات جو آیت ہذاکی وضاحت میں نقل کیے گئے ہیں، ان کو پیش نظر رکھا جانا زیادہ مفید ہے، اس کے بعد دیگر علاء کے بیانات درج ہوں گے۔

### الطبرى كےبیانات

آیت میں جس الرویا کا ذکر موجود ہے اس کے متعلق کئی اقوال مفسرین میں پائے جاتے ہیں، لیکن خود الطبری نے اس مقام میں بیہ تحریر کیا ہے کہ

لین آیت بدایس رویا ویی چیزی بی جو نی کریم صلی الله علیه وسلم نے سفر معراج کے موقعہ پر الله تعالیٰ کی آیات و نشانات بیت المقدس و دیگر مقامات بین ملاحظہ فرمائیں۔ مطلب یہ ہے کہ اس رویا سے کوئی دو سرا خواب مراد لینا غیر صواب ہے بلکہ بیت المقدس کی طرف اسرا اور سیرجو ہوئی تھی وہی مراد لینا صواب ہے اور یک ہوئی تھی وہی مراد لینا صواب ہے اور یک

### پھرای بحث کے تحت الطبری اپنی تفسیر میں اس مسئلہ کو مزید مدلل کر کے لکھتے ں کہ

سالصواب لاجماع الحجه من المل التاويل على ان هذه الايه اهل التاويل على ان هذه الايه انما انزلت في ذالك واياه عنى الله عزوجل بها فاناكان ذالك كذالك فتاويل الكلام وما جعلنا روياك التي اريناك ليله اسرينا بك من مكه الى بيت المقدس الا فتنه للناس بقول لا بلاء الناس الذين ارتدوا عن الاسلام لما الحبروا بالرويا التي راها عليه الصلوه والسلام -

اس لیے قرار دیا ہے کہ اللی بالسواب طرف سے اس پر اجماع ہے کہ یہ آیت الروسا النی اریناک الا دوسا جات کہ ایل بادیا النی اریناک الا دوسا الروسا النی اریناک الا فتناہ للناس الروسا النی اریناک الا میں نازل ہوئی اور اللہ تعالی نے آیت میں میں نازل ہوئی اور اللہ تعالی نے آیت میں آپ کو ملہ ہے لی ربیت المقدس تک سیر کرانے کا ذکر ہے، وہ ان لوگوں کے لیے ابتلاء اور آزمائش تھمری - وہ اس طرح کہ ابتلاء اور آزمائش تھمری - وہ اس طرح کہ کئی لوگ اس کو س کراسلام سے پھر گئے۔ اور اس امر کو بعید از قیاس سمجھ کر دینِ اور اس امر کو بعید از قیاس سمجھ کر دینِ متین سے منحرف ہوگئے۔

(تغیرالطبری ص۱۵ عجه الآبه وا بعلنا الرویا التی النه وا بعلنا الرویا التی این الا حاصل مفهوم به ہے کہ اس آیت (وما جعلنا الرویا التی اریناک الا فتنه للناس الخ کا صحح محل و مقصود خود الطبری نے اپنی تغیر میں برطا واضح کر دیا ہے کہ اس سے مراد سفر معراج شریف میں جو آیات و نشانات قدرت کی جانب سے دکھائے گئے تھے ان کو رؤیا کے الفاظ سے اس آیت میں تعبیر کیا گیا ہے۔ فلمذا اس آیت کا مفہوم جو "رسالہ" میں لیا گیا ہے وہ کسی طرح صحح نمیں اور نہ ہی اس رؤیا سے مراد افراد بنوامیہ ہیں۔

اصل مسلہ کے اعتبار سے خود الطبری کے پیش کردہ بیانات بطور جواب کافی

ہیں۔ دیگر کسی جواب کی حاجت ہی نہیں۔ تاہم بعض دیگر لوگوں نے اس آیت کے تحت رویا کی روایات بو امیہ کے متعلق ذکر کی ہیں۔ ان کے جوابات کے لیے کچھ قدر کلام چلانا مفید ہے۔ وہ ایک ترتیب سے ذکر کیا جاتا ہے تاکہ اس آیت کی متعلقہ روایات کا درجہ جو مفسرین کے نزدیک ہے، وہ ناظرین کے سامنے واضح ہو جائے۔

#### روايات كادرجه

رویا ندکور کے متعلق کئی روایات پائی جاتی ہیں، بعض مقام میں سمل بن سعد سے مرسلا ہے۔ اس کی سند میں محمد بن الحن بن زبالہ راوی ہے اور اس کے حق میں علماء رجال نے لکھا ہے: ثقہ نہیں ہے، گذاب ہے، سارق الحدیث ہے، واضع الحدیث ہے، اس کی روایت نہ لی جائے، وغیرہ وغیرہ۔

- (١) كتاب الفعفاء للعقيل ص٥٨، جه، تحت محربن حسن بن زباله-
- (٢) تمذيب التدنيب لاين حجر ص ١١٦ ج٩٠ تحت محمد بن حسن بن زباله-
  - (٣) تفيراين كثيرٌ ج٣٠ تحت الآبي-

نیزید روایت (ینزون علی منبرہ نزوہ القردہ..النے) کی ویگر طریقوں سے بھی مروی ہے۔ مثلاً این الی حاتم این جریر این مردویہ بیعی وغیرہ نے اسے ذکر کیا ہے، پھر اس کے حق میں علاء نے ایک اجمالی تجزید پیش کر دیا ہے جس سے ان روایات کا بے وزن ہونا اور غیر مقبول ہونا ثابت ہوتا ہے۔

چنانچہ قاضی ثناء اللہ پانی پتی اپنی تغییر میں تحت آیت ہذا تحریر فرماتے ہیں کہ ... واسانید هذه الاحادیث معیف

بین- (لا ئق استناد نهیں ہیں)

ضعیفه-

(تفييرمظري ص٢٥٢، ج٥، تحت الآبيه)

ای طرح مفسر القرطبی نے (بنی امیہ ینزون علی منبرہ...الخ) والی روایت کے تحت تقید و تبرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

مطلب یہ ہے کہ الرویا میں فدکورہ روایت کی وجہ سے بنوامیہ مراد لے کران کی فدمت ابت کرنا شخین کے قابل اور لائق تال ہے۔ (بغیر شخین کے قبول نہیں کی جا سکتی) اور دوسری بات یہ ہے کہ مضرت عثمان رہائی، و عمرو بن عبدالعزیز رہائی، اور مضرت معاویہ رہائی، کے عمد کو اس رویا میں داخل نہیں کیا جا سکتا۔

... قال ابن عطيه وفي هذا التاويل نظر--- ولا يدخل في هذا الرويا عثمان رضى الله عنه ولا عمرو بن عبدالعزيز رضى الله عنه ولا معاويه رضى الله عنه - (تغير القرطبي ص٢٨٣٠ ح٠٠ تحت الآيه)

فلمذابية تاويل قابل اعماد نسيس ب- خلاصه كلام بيب كه

O مولف رساله آیت فرکوره کی تشریح میں (ینزون علی منبره... الخ) والی روایت ملا کر فرمت بنی امیه اور ان کی تنقیص ثابت کرنا چاہتے تھے، وہ ہرگز ثابت میں ہوتی۔

- آیت ندکورہ کے متعلق خود الطبری کے بیانات مقصد تالیف "رسالہ" کے خلاف پائے جاتے ہیں اور الطبری نے یہاں جن اقوال کو ترجیح وی ہے، وہ مضمون "رسالہ" کے متضاد متخالف ہیں جیسا کہ گزشتہ سطور میں واضح کر دیا ہے۔
- آیت کے مفہوم اور محمل بیان کرنے میں علماء کا جو اتفاق و اجماع ہے، وہ
   نمت والے معانی کے برعکس پایا گیا ہے اور اس کا ناقل خود الطبری ہے۔
- نیز علائے مغسرین نے (منبر پر کودنے والی روایات) کو مجروح و ضعیف قرار
   دے کر رد کر دیا ہے۔ فلذا وہ روایات ایت ہذا کی تغییرو تشریح میں قبول نہیں کی جاسکتیں۔
- اور بالفرض ان مرویات کو کسی درجہ میں تشکیم کر بھی لیا جائے تاہم اکابر علماء القرطبی وغیرہ نے برملا فیصلہ کر دیا ہے کہ حضرت سیدنا عثمان رہی التین، و عمرو بن عبدالعزیز رہی التین، اور حضرت معاویہ رہی التین، کے ایام خلافت اس تنقیص و فدمت میں داخل رہی التین، اور حضرت معاویہ رہی التین کے ایام خلافت اس تنقیص و فدمت میں داخل رہی التین کے ایام خلافت اس تنقیص و فدمت میں داخل رہی ہے۔

نہیں بلکہ اس سے مشفیٰ ہیں-

پس واضح ہوگیا کہ ان ہر سہ حفرات کے ادوار خلافت تنقیص و ندمت کے ہر گز مستحق نہیں بلکہ اپنی بمترین اسلامی خدمات کی وجہ سے صد تحسین کے لاکق ہیں۔

### تيسري آيت

"رسالہ" ندکور کے مولف نے اپنے مقصد کے اتمام کے لیے یمال تیسری آیت درج ذیل ذکر کی ہے۔

...ومنهماانزلاللهعلىنبيهفىسورهالقدرليلهالقدر

خيرمن الفشهرمن ملكة بنى اميه-

ناظرین کرام کو معلوم ہونا چاہیے کہ مولف رسالہ نے اختصار سے کام لیتے ہوئے یہاں اننا قدر ہی ذکر کیا ہے کہ موجبات لعن میں سے یہ چیز کہ اللہ تعالی نے اپنے پینمبرعلیہ السلام پر سورۃ القدر نازل فرمائی اس میں لیلتہ القدر ہے جو ہزار میںوں سے بمترہے اور مولف رسالہ نے کہا کہ وہ ہزار میںنے ملک بنی امیہ ہے۔

پُر ملک بی امیه کی فرمت و تنقیص ثابت کرنے کے لیے طعن کرنے والول نے آیت بدا میں اس روایت کی طرف اشارہ کیا ہے جس میں فدکور ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے منبر پر بنوامیہ کو خطبہ ویتے ہوئے اور بعض روایات کی رو سے چڑھے اترتے ہوئے دیکھا... الخ، تو آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بڑا معلوم ہوا۔ چنانچہ اس وقت اللہ تعالی نے آپ سال اللہ علیہ کا طرکے لیے سورة الکوثر اور سورة القدر نازل فرمائی۔

پھر داویوں نے یمال مزید بات بڑھائی ہے کہ ہم نے حساب لگایا تو (الف شہر) ہزار ممینہ مملکت بنوامیہ کی مدت کے برابر ثابت ہوا۔

حاصل ہیہ ہے کہ آبت الف شہر میں بنی امیہ کا دورِ حکومت مراد ہے اور وہ

آنجناب صلی الله علیه و آله وسلم کے نزدیک مبغوض و مروہ ہے۔

### الجواب

یمال جواب کے لیے چند چیزیں ایک ترتیب سے ذکر کی جاتی ہیں جو قاتل غور ہیں، ان پر توجہ فرمائیں۔

آیت حیر من الف شہر کی تشریح میں طعن کنندگان نے جو ذکورہ
 روایت ذکر کی ہے اس کے حق میں علائے فن نے کئی طرح سے کلام کیا ہے مثلاً:

الم ترذی رحمته الله علیه کتے ہیں کہ ہم اس روایت کو (القاسم بن الفضل الحدانی) واے طریقہ سے معلوم نہیں الفضل اللہ اللہ اللہ علیہ کتے ہیں (دوسرے کی طریقہ سے معلوم نہیں ہوسکی) فلمذا اس روایت میں غرابت ہے۔ نیز ابن کثر ؓ نے واضح کیا ہے کہ القاسم بن الفضل خود بھی اور اس کا شخ یوسف بن مازن بھی جو اس روایت کے راوی ہیں، روایت میں فرد موجود نہیں سے للذا روایت مرسل ہوئی اور غرابت تو پہلے ہی اس میں پائی گئی ہے۔

O روایت ہذا کے راوی (القاسم بن الفضل الحدانی) نے یہ قول کیا ہے کہ ہم نے دولت بنوامیہ کا حساب لگایا تو... فوجدها الف شهر لا تزید یوما ولا تنقص-الن یعنی دولت بنی امیہ ہزار مہینہ مدت میں تمام ہوئی، ایک یوم بھی ذاکد یا کم نہ ہوا۔ القاسم کے اس قول کے متعلق علاء نے فرمایا ہے کہ

...فهوغريب جداوفيه نظر.....

(البدايه والنهايد لاين كثيرٌ ص ٩٣٣ ج٥٠ تحت بحث مذا)

یعنی القاسم بن الفضل کے ساتھ کوئی دو سرا هخص اس کاہم نوانہیں پایا گیا۔اس وجہ سے بیہ قول نہایت غریب ہے اور وجہ نظریہ ہے کہ حضرت عثمان رضالتہ، اموی کی خلافت بنوامیہ کی دولت و حکومت ہے جو قریباً بارہ برس پر محیط ہے، اس مدت کو ہزار مہینہ میں نہ من حیث الصورت اور نہ ہی من حیث المعنی داخل کیاجا سکتاہے۔

الخ-

وہ اس طرح کہ عثانی خلافت کا دور اور ان کی حکومت ممدوح اور قاتل تحسین ہے کیو تک حضرت عثان رہی تھیں اور ہے کہ عثانی رہی تھیں اور ہے کیو تک مسلم شخصیت ہیں اور آئمہ بدی ہیں ان کا شار ہوتا ہے۔ آپ رہی تھی، ایک منصف و عادل خلیفہ المسلمین شخصے اور روایت ندکورہ کے الفاظ ...

١٠٠٠ سيق لذم دولتهم٠٠٠

یعنی بنو امیہ کی حکومت کی ندمت اور بڑائی کے لیے جاری کیے گئے ہیں- (بالکل

متضادیس)

فلمذا عثماني خلافت كاعمد اس مين داخل نهيس كياجا سكنا-

(البدايه والنهايه لاين كثيرٌ م ٣٣٣ جه تحت بحث مدا)

نیز نذکورہ روایت کا بنوامیہ کی حکومت کی ندمت اور بڑائی پر دلالت کرنا بھی غور طلب ہے۔

کیونکہ روایت کا مفہوم ہے ہے کہ لیلتہ القدر ہزار مینوں سے بھڑہے، اگر وہ ہزار مینے بنوامیہ کی حکومت کا عمد ہے تو اس سے عمد حکومت اموی پر اس رات کی فضیلت ثابت ہوئی کیونکہ لیلتہ القدر بڑی عظیم البرکت چیزہے۔

کیکن اس تفصیل اور فغیلت سے بنوامیہ کے عمد حکومت کا ندموم اور مقدوح ہونالازم نہیں آیا۔

یمال سے معلوم ہوا کہ روایت کی صحت بی قابل آئل ہے اس لیے کہ روایت تو ان کے عمد حکومت کی ندمت و تنقیص کے لیے چلائی گئی لیکن وہ اس مقصد کو پورا نہیں کرسکی اور ثابت کرنے سے قاصر رہی۔

... فما يلزم من تفضيلها على دولتهم زم دولتهم فليتامل هذا فانه دقيق يدل على ان الحديث في صحته نظر لانه انماسيق لذم ايامهم-والله تعالى اعلم-

(البدابيدوالنهابيلاين كثيرٌ م ٣٣٣ ج٥٥ تحت ذكرالاخبار عن خلفاء في اميه الخ)

اور علماء نے اس روایت کا تجزیہ ایک دو سرے طریقہ سے بھی کیا ہے۔ وہ اس طرح ہے کہ

... اگر دولت بنی امیہ کے دور کی ابتدا (حضرت سیّدنا حسن رہی النیز، اور حضرت المیر معاویہ رہی النیز، اور حضرت امیر معاویہ رہی النیز، کی مصالحت) ۴۷-۱۱ھ سے اور اختیام ۱۳۳ھ (لینی عمد حکومت بنو اموی کی انتہا اور خلافت بنو عباس کی ابتداء) شار کرکے اس پورے عمد حکومت بنو امیہ کا حساب لگایا جائے تو یہ کل میعاد قریباً (بانوے) ۹۲ سال بنتی ہے جو راوی کی روایت کے بالکل متعارض اور مخالف ہے۔

کیونکہ روایت کے مقتفی کے مطابق ایک ہزار ممینہ کے ۸۳ سال اور چار ماہ بنتے ہیں جو بنوامیہ کے عمد حکومت کی مرت قریباً ۹۲ سال کے بالکل خلاف ہے اور مطابقت نہیں رکھتی۔

فلمذا اس مدت کے شار کے اعتبار سے بھی میہ روایت قابل اعتاد نہیں، اس لیے کہ واقعات فی نفس الا مرکے خلاف ہیں۔

پس بیہ روایت بدیں وجہ منکر ہوئی اور منکر روایت کو قبول کا درجہ حاصل نہیں۔

..... وكل هذا مما يدل على نكاره هذا الحديث-واللهاعلم-

(البداميہ لاين كثيرٌ ص ۴۳۴ ج٩٠ تحت ذكر الاخبار عن خلفاء بني اميه الخ) (٣) كبار علماء نے اس روايت كے ضعف اور منكر ہونے (يعنی معروف روايات كے خلاف ہونے) پر كئي وجوہ سے كلام چلايا ہے-

ان وجوہ میں میہ بات بھی ذکر کی ہے کہ روایات بدا کا مقتضی میہ ہے کہ آیت الف شھر سے مراد اتام بن امیہ ہوں-

حالاتکہ یہ سورہ (القدر) کمی ہے اور سورہ کے کمی ہونے کی صورت میں اس کو دولت بنی امیہ کی طرف کیے تحویل کیا جا سکتا ہے؟؟ وجہ یہ ہے کہ نہ آیت کے الفاظ اس چیز پر دلالت کرتے ہیں اور نہ بی آیت کے معانی اس کی نائد کرتے ہیں۔

دیگریہ بات بھی قابل غور ہے کہ مدینہ طیبہ میں منبر نبوی (علی صاحبہ السلام) ہجرت سے ایک مدت کے بعد تیار کیا گیا تھا۔ فلمذا روایت کے لحاظ سے یہ رویا قبل از ہجرت کی دور کا ہے۔

نكوره بالا اشياء ذكر كرنے كے بعد حافظ ابن كثر رحمته الله عليه لكھتے بي كه ...... فهذا كله مما يدل على ضعف الحديث ونكارته والله اعلم-

(تغييراين كثير رحت الله عليه ص ٥٣٠، ج٣ تحت سورة القدر)

فلاصه کلام بیے کہ

منبرنبوی صلی اللہ علیہ وسلم پر بنو امیہ کے خطبہ دینے والی فد کورہ روایات جو دولت بنی امیہ کی فدمت و تنقیص کے لیے پیش کی جاتی ہیں وہ عندالمحد ثین صحح نمیں ہیں بلکہ یہ روایات ضعیف اور منکر ہیں اور قابل قبول نمیں- ان کے ذریعے اعتراضات قائم کرنا ہرگز درست نمیں اور ان روایات کو آیات قرآنی کا محمل قرار دینا بے جا اور بے محل ہے اور درست نمیں-

فلنذا استدلال میں پیش کردہ آیات سے مولف رسالہ کا مقصد بورا نہیں ہوسکا۔

#### روايات

مولف رسالہ نے اموی محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے حق میں آیات کے ذمت و تنقیص ذکر کرنے کے ساتھ ساتھ روایات کاسلسلہ بھی چلایا ہے۔ مولف رسالہ کی طرف سے چیش کردہ آیات کے جوابات تو بقدر ضرورت ذکر کر دیئے ہیں اور واضح کر دیا ہے کہ مخالفین حضرات جو معانی آیات سے مراد لینا چاہتے ہیں۔ وہ آیات سے برگز ثابت نمیں ہوتے۔

آب رسالہ مذکورہ میں درج کردہ روایات کے جواب حسب توفیق پیش کیے جاتے ہیں۔

مولف نے پہلے حضرت ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ کے خلاف روایات کے ذرید حضرت امیر معلوب رہائیں۔ ذریع طعن قائم کیے ہیں، پھراس کے بعد ان کے فرزند حضرت امیر معلوب رہائیں، کے لیے خدمت کی روایات چلائی ہیں۔

مولف رسالہ کا مقصود یہ ہے کہ جس فخض کے خلاف ایسے واقعات اور الیکی روایات پائی جاتی جیں، وہ اسلام کا دشمن ہے، اعدائے اسلام بیں اس کا شار ہے اور وہ قابل صد نفرین ولعنت ہے۔

اس تشلسل کے پیش نظر ہم بھی پہلے حضرت ابوسفیان صخربن حرب رضی اللہ تعالیٰ عند کی متعلقہ روایات پر تبعرہ و تجزیہ ذکر کرنا مناسب خیال کرتے ہیں اور اس کے بعد حضرت امیر معاویہ بن ابی سفیان رہی گئی، کی متعلقہ اشیاء کا جواب ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کیا جائے گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

# دورجابليت مين ابوسفيان رضي النير كى اسلام دسمنى

مولف رسالہ کتے ہیں کہ

ابوسفیان پہلا مخص ہے جو (دور جاہیت میں) اسلام کے خلاف علم بردار تھا۔
رکیس المحاربین تھا۔ بدر' احد' خندق وغیرہ غزوات میں اہل اسلام کے دشمنوں کا
قائد تھا اور جنگی مراحل میں ان کا سردار تھا... اللہ کی کتاب میں بھی ملحون ہے اور
رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زبان پر بھی متعدد مواضع و مقالمت میں اس پر
لعنت کی گئی ہے۔ بعد میں اسلام کا غلبہ ہوا تو اوپر سے اسلام لایا گرول میں کفرر کھا
وغیرہ وغیرہ۔

مولف رسالہ نے پہلی شق میں حضرت ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ کے حق

میں جن امور کو موجب لعن وطعن شار کیا ہے۔ تمام کے تمام بی قبل از اسلام لینی دور جالمیت کے متعلقہ واقعات ہیں۔

دور جالجیت کے معاندانہ حالات مسلمات ہیں سے ہیں اور قبول اسلام سے قبل تمام قرایش بی اسلام کے برطا دشمن تھے۔ ایک ابوسفیان بوالیم، کیا خود بی ہاشم معزات مثلاً حزہ بن عبدالمطلب اور ابوسفیان بن الحارث بن عبدالمطلب وغیرہ اسلام لانے سے قبل اسلام کے شدید ترین دشمن تھے اور ہر موقعہ پر عداوت کا مظاہرہ کرتے تھے۔

قبل الاسلام کے مخالفانہ واقعات کو موجبات لعن وطعن میں چن چن کر شار کرنا کسی صورت میں درست نہیں۔ مولف رسالہ نے ان چیزوں کو مدون کر کے اپنے قبائلی تعصب کا اظمار کیا ہے اور قلبی عداوت کو واضح کیا ہے، اس کے سوا پچھ نہیں۔

یہ بات عمال ہے کہ ابوسفیان صخربن حرب قبول اسلام سے پہلے اسلام کے برطا دشمن تنے اور معارضہ کے مقالمت پر اپنی دشمنی کا خوب اظمار کرتے تھے۔

لین جب آنموصوف روانین نے اسلام قبول کر لیا تو دین کے آلی فرمان موگئے اور پیغیراسلام علیہ السلوة والسلام کے غلام اور خادم بن گئے۔ (جیسا کہ آخر بحث میں اس چزیر شواہد ہم عقریب ذکر کر رہے ہیں)

اسلام كاضابط بيےك:

لینی جب انسان مسلمان موجاتا ہے تو قبل از اسلام کی سب غلطیاں اور تمام خطائیں معاف کردی جاتی ہیں۔

... ان الاسلام يهدم ما كان قبله اور بروايت ويكر (ان الاسلام يحب ماكان قبله الخ-

چنانچہ معفرت ابوسغیان رہوائٹی کی خطائیں بھی ای ضابطہ کے تحت معاف ہو مکئیں اور ان کا اسلام منظور و مقبول ہوا۔

فلمذا دور جالميت كى خطاؤل أور لغرشول كو دور اسلام مين چركنوانا اور بار بار

شار کرنا اسلام کے آئین و ضوابط کے بالکل خلاف اور برعکس ہے اور طریق استدلال کے خلاف ہے۔ پس ان چیزوں کو موجب لعن و طعن قرار نہیں دیا جاسکتا۔

# سواراورسوارى بانكنه وجلان والعنت

مرتب رسالہ نے اپنے ایک دیگر استدلال میں روایت ذیل میں ذکر کی ہے جس کامضمون یہ ہے کہ

رسول خدا صلی الله علیه وآله وسلم نے ایک بار ابوسفیان کو دیکھا کہ ایک گدھے پر سوار ہو کر آ رہا ہے۔ ان کا فرزند معاویہ سواری کو آگے سے کھنچ جا رہا ہے اور ابوسفیان کادوسمرا بیٹا بزید بن ابی سفیان سواری کو پیچے سے ہانک رہا ہے۔

اس منظر کو دیکھ کر رسول خدا (صلی الله علیه وآله وسلم) نے فرمایا که لعنت کرے الله تھینچنے والے پر سوار پر اور سواری کو پیچھے سے ہائنے والے پر-

فلمذاب تنول باب بيالعنت كے مستق بي-

اس روایت کے متعلق مندرجہ ذیل امور ذکر کیے جاتے ہیں ان پر توجہ فرمائیں۔ بطلان استدلال واضح ہو جائے گا۔

استدلال کرنے والے نے سید دو عالم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی طرف سے اس روایت کو منسوب کیا ہے۔ یہال معلوم کرنا ضروری ہے کہ محد ثین نے احادیث نبوی سائل ہے جو ذخار مرتب کیے ہیں، ان میں سے کون سے ذخیرہ حدیث میں سے روایت باسند موجود ہے؟؟

اگر سمی محدث نے اسے نقل کیا ہے تو اس کی صحیح سند مطلوب ہے؟؟ اور اگر بیہ روایت سمی دروغ کو، جعل ساز، ناقابلِ اعتماد اور عناد رکھنے والے راوی سے منقول ہے تو اس کا قطعاً اعتبار نہیں ہوگا۔

نیز محت واقعہ کے لیے میچ سند کا پایا جانا ایک لازی امر ہو تا ہے۔ اگر بالفرض کسی روایت میں واقعہ مذکورہ بلا پایا جاتا ہے، لیکن اس روایت کی سند مجروح و

مقدوح ہے تو وہ تنکیم نہیں ہوگی-

○ اگر واقعہ ہذا پر قلیل ساخور و فکر کرلیا جائے تو بھی مسئلہ صاف ہوسکتا ہے۔
وہ اس طرح کہ اس موقعہ پر ان باپ بیٹوں سے کون می معصیت اور خطا سرزد ہوئی
تھی جس کی بنا پر مستوجب لعنت قرار دیئے گئے؟؟ اور بغیر کسی گناہ و خطا کے جناب
رسالت آب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے لعنت کیسے فرمائی؟؟ میہ چیزا پی جگہ پر قابل
غور و فکر ہے۔

اور بالفرض والتقدير اس واقعہ كو كسى درجہ ميں مان بھى ليا جائے تو بھى يہ واقعہ اس دور كے مسلم واقعات كے متعارض و مخالف پايا جا تا ہے اور مشاہرات كى برعكس ہے- (عنقریب ان حضرات كے مسلم واقعات ہم ذكر كر رہے ہيں) اور كسى مواتيت كا لفس الا مرواقعات كے خلاف پايا جانا اور غير مطابق ہونا اس كے عدم صحت كى دليل ہوتى ہے كى دليل ہوتى ہے-

مختصریہ ہے کہ مندرجہ امور کی روشنی میں بیہ واقعہ بالا ہر گز درست نہیں اور قابل استدلال نہیں۔

### ابوسفيان كاآخرت سے انكار

تيري چيز "رساله" كے مولف نے يه ذكر كى ہے كه

روایات کے راوی ابوسفیان بن حرب سے بیہ بات روایت کرتے ہیں کہ ایک دفعہ ابوسفیان نے تمام قبیلہ بنو عبد مناف کو خطاب کرتے ہوئے کما کہ تم لوگ اس (جماعت اہل اسلام) کو ایک حملہ ہی میں جلدی گرفت میں لے لو۔ (لینی ان کو ہدھنے کی مملت نہ دو) لیں وہاں (لینی آخرت میں) کوئی جنت و دوزخ نہیں۔

مولف رسالہ کتے ہیں کہ ابوسفیان کا بیہ قول خالص کفریہ ہے۔ اس پر خدا کی لعنت لاحق ہو۔ جس اللہ اسلام لعنت لاحق ہو۔ جیسا کہ بی اسرائیل کے کفار پر خدا کی لعنت محضرت داؤد علیہ السلام اور محضرت عیسیٰ علیہ السلام کی زبان سے لاحق ہوئی تھی۔ اس وجہ سے کہ وہ لوگ

نافرمان ہو گئے اور دین کی صدود سے بردھ گئے تھے۔

یماں قابل غور بات یہ ہے کہ ابوسفیان کا یہ قول کس محدث نے صحیح سند کے ساتھ منقول ہے؟؟

حاتھ نقل کیا ہے؟؟ کون می مدیث کی کتاب میں صحیح سند کے ساتھ منقول ہے؟؟

O پھر اس کے بعد یہ دیکھنا ہوگا کہ ابوسفیان رہی الٹی نے اگریہ قول ذکر کیا ہے تو کس دور میں کما ہے؟؟ جالمیت کے دور کا یہ کلام ہے؟ یا اسلام کے بعد کا یہ واقعہ ہے؟؟

اس تصریح و توضیح کے بغیراس کو پیش کرنا غلط امرہے؛ پہلے اس کی وضاحت در کارہے۔

مقصدیہ ہے کہ اگریہ کلام قبل از قبول اسلام کا ہے تو جواب کی حاجت ہی نہیں اور اگر اسلام قبول کرنے کے بعد کا واقعہ ہے تو ابوسفیان کی طرف یہ انتساب بالکل غلط ہے اور ہرگز صیح نہیں ہے کیونکہ کوئی مسلمان اسلام لانے کے بعد الیا قول نہیں کر سکتا پھر جنت و دوزخ کی نفی کر دینا نص قرآنی کا انکار ہے اور نص قرآن مجید کا انکار کرکے کوئی مخص مسلمان کیسے رہ سکتا ہے؟؟

0 ویگریہ بات نمایت ہی قابل غور ہے کہ حضرت ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ
کی اسلام لانے کے بعد تمام زندگی اور اسلام کے دور کے واقعات اور اسلام خدمات
کے ساتھ واقعہ بدا کی مطابقت نہیں پائی جاتی۔ ان کے درمیان بون بعید ہے (جیسا کہ
ہم آخر بحث میں ان کو پیش کر رہے ہیں۔ انشاء اللہ تعالی)
دن در سرور بند علی اس مغور ہے دار کے اساس

فلمذاب روایت یقینا جعلی اور وضعی ہے، اس کو تشکیم نمین کیا جا سکتا۔

# ابوسفیان کے گہتاخانہ کلمات

مولف رسالہ نے حضرت ابوسفیان رہی تھیں ہن حرب کے حق میں ایک بیہ روایت بھی موجبات میں ذکر کی ہے کہ

(ابوسفیان نابینا ہو چکے تھے) تو ایک بار جبل احد کی گھاٹی پر کھڑے ہوئے اور

اپنے قائد ساتھی سے کہنے گئے کہ "بہ وہ مقام ہے جہاں سے ہم نے محمد و اصحاب محمد کو ہٹایا اور دفع کیا تھا۔"

#### 0 اس کے متعلق تحریر کیاجاتاہے کہ

کون سی صحیح روایت میں مروی ہے؟ پہلے اس کی صحت سند کا معلوم ہونا ضروری ہے۔ کوئی بے سروپا تاریخی روایت ہم پر ججت نہیں ہو سکتی۔ کوئی صحیح روایت طعن کے لیے پیش کرنی چاہیے جس کا جواب دیا جائے۔

وگر امریہ ہے کہ جناب ابوسفیان رہائی، آخر عمریں بینائی سے محروم ہو گئے تھے۔ اس دور میں اگر یہ واقعہ پیش آیا ہو اور حضرت ابوسفیان رہائی، نے اسلام لانے سے قبل کا بطور گزشتہ واقعہ کے ذکر کیا ہو کہ ہم نے اہل اسلام کو اس مقام میں فکست دی تھی، مگر مجرنے اس کی تجیراس طرح کردی ہو جس سے حقارت و تحقیر معلوم ہوتی ہے، یہ صرف ایک احتمال کے درجہ میں توجیمہ کی جاسکتی ہے۔

لیکن یہ بات کہ جناب ابوسفیان رضافیہ، نے بعد از اسلام بنی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی ذات بابرکات کے خلاف کوئی کلمہ تحقیریا خفت آمیز کلام کما ہو، یہ جرگز ثابت نہیں ہے۔ اگر کسی روایت میں ایسا کلام مروی ہے تو وہ روایت بالکل غلط ہے۔ قلبی عناد رکھنے والے راویوں اور رفض و تشیع کے مریض نا قلین کی چلائی ہوئی وہ روایت ہوگی۔

#### آخربحث

گزشته سطور میں ہم نے متعدد باریہ ذکر کیا ہے کہ یہ روایات جو آیات قرآنی کے تحت درج کی ہیں، یا انہیں لعن و طعن ثابت کرنے کے لیے مولف رسالہ نے مستقلاً پیش کیا ہے، یہ تمام مرویات (عمد نبوی) کے واقعات کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتیں اور اس دور مقدس میں جو حضرت الوسفیان رضی شر، کے حالات بعد از اسلام یائے گئے، ان سے ان روایات کی موافقت قطعاً نہیں پائی جاتی۔

وجہ یہ ہے کہ جب سے جناب ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ اسلام لائے ہیں اس کے بعد انہوں نے دینی خدمات سمرانجام دیں اور نبی کریم علیہ العلوة والتسلیم کے ارشادات کے موافق اعلی کارنامے سمرانجام دیئے اور اللی اسلام کے ساتھ دین کے اہم امور میں شریک و شامل رہے۔ بعض اہم ملی و قوی واقعات میں ان کی ذات پر (کامل) اعتاد کیا گیا۔

چنانچہ ہم ذیل میں حضرت ابوسفیان روائٹی، کے اسلام لانے کے بعد کے چند اہم واقعات کو ایک ترتیب سے سطور ذیل میں پیش کرتے ہیں۔ ان پر غور کرنے کے بعد ایک منصف مزاج آدمی حضرت ابوسفیان روائٹی، کی شخصیت کے متعلق خود فیصلہ کر سکے گا کہ جناب ابوسفیان روائٹی، کس کروار کے مالک اور کن خصائل کے حامل شخے؟ اور راویوں کی مندرجہ بالا روایات ان کو کس شکل میں پیش کرتی ہیں؟؟ اس طریقہ سے ایک انصاف بیند اور باشعور انسان کے لیے اس معالمہ میں فلط اور صحیح طریقہ سے ایک انصاف بیند اور باشعور انسان کے لیے اس معالمہ میں فلط اور صحیح خیز کے درمیان اممیاز کرلینا مشکل نمیں رہے گا۔ درج ذیل واقعات پر بنظر غور توجہ فرمائیں۔

# عہدِ نبوی(النظام) میں حضرت ابوسفیان ملائیہ کے متعلق چندا ہم واقعات

(۱) خاندانِ نبوت کے ساتھ حضرت ابوسفیان رضائی، کی قرابت داری میہ ہے کہ حضرت ابوسفیان رضائی، کی قرابت داری میہ ہے کہ حضرت ابوسفیان نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی المبیہ تھیں۔ میہ ام الموسنین ام حبیبہ کے نام سے مشہور ہیں اور ازواج مطمرات میں ان کا اہم مقام ہے۔

(الاصابد لابن جرعسقلانی (معد الاستعیاب) ص ۴۹۹ ج۹ تحت رملہ بنت ابی سفیان) (۲) حضرت ابوسفیان فتح مکہ کے موقع پر اسلام لائے۔ ان کا اسلام لانا منظور ہوا

اور ان کی دار (حویلی) کو دارالامن قرار دیا کیا-

.....من دخل دارابي سفيان فهو آمن-

(مسلم شریف ص ۹۰۴ ج۹ بب فتح مکہ طبع دیلی)

(مسلم شریف ص ۹۰۴ ج۹ بب فتح مکہ، طبع دیلی)

(۳) فتح مکہ کے بعد معرت ابوسفیان رہا ہے: جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی قیادت میں غزوہ حنین میں اپنے دونوں فرزندول بزید بن ابی سفیان اور معاویہ بن ابی سفیان سمیت شریک و شامل ہوئے۔

(اسد الغلبد لائن الخيراري ص١٢- ٩٣ جلد طائ صخرين حرب)

نيز غزوه حنين ميل كفار كے قيديوں كو كچھ مدت كے ليے زير حراست ركھنے كى

ضرورت پيش آئى تو اس اہم ذمه دارى كے ليے جناب ابوسفيان رضائي، پر اعتاد كرتے

ہوئے ہى اقدس صلى اللہ عليه و آله وسلم نے ان كو محران مقرر فرمليا اور حضرت
ابوسفيان نے اس اہم فريضه كو بطريق احسن سرانجام ديا۔

(المصنف لعبدالرذاق ص ١٦٦٠ ج٥٠ تحت واقعد حثين)

(۱) ای سال ۸ھ میں غزوہ طائف پیش آیا اس میں حضرت ابوسفیان روہائیں۔ اسلامی افواج کے ساتھ شریک جماد ہوئے اور اس موقعہ پر ان کی ایک چشم تیر لگنے کی وجہ سے ضائع ہو گئی اور اس طرح آنموصوف رہی تھئے، نے اسلام کی خاطرا پی ایک چشم کی قربانی پیش کی اور ثواب حاصل کیا۔

(الاصابہ لابن جر ص ۹۷۳ علد ٹانی، تحت مغربن حرب) (۵) علاقہ نجران الیمن جب فتح ہوگیا تو اس کے صدقات پر حضرت ابوسفیان رہائٹی، کو عامل اور امیرینایا گیا۔

- السن للدار قطنی ص ٦٦ جلد رابع، تحت كتاب الطلاق روایت نمبراس، طبع مصر-
  - (۲) كتاب نب قريش لمععب الزبيري من ٩٣٧ تحت ولد حرب بن اميه-
- (۱) قبیلہ بی تقیف اسلام لائے تو ان کے ہاں ایک بت (المات) نصب تھا- اس مجت فکنی کے لیے جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ابوسفیان رہی تھی اور

مغیرہ بن شعبہ رہی تھی، دونوں کو ارسال فرملیا اور انہوں نے جاکر اس بہت کو پاش پاش کر دیا۔

- (١) سيرت اين بشام م ١٥٠٠-١٥٥١ جلد الني تحت حالات وفد تغيف
- (٢) البدايد لاين كيره ص-٣-٩٣٣ جلد خامس، تحت قدوم وفد الليف-
- (2) قبیلہ بی نقیف میں دو مخص مسی "عردة" اور "الاسود" مقروض تھے۔ بی القیف کے پاس (الطاغیہ) کے نام سے قوم میں بہت سے اموال موجود تھے۔ مغیرہ بن شعبہ رہائی ہے۔ ان اموال کو فراہم کیا اور فرمانِ نبوی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے مطابق جناب ابوسفیان رہائی نے فرکورہ دونوں اشخاص کے قرض کو ان اموال سے اداکیا۔

  (میرت این بشام ص ۵۳۲ تحت امروند نقیف واسلامما)
- (A) الل اسلام و الل نجران (الل كتاب) كے درميان ايك عمدنامہ تحرير كياكيا تھا- يه سيّد دو عالم صلى الله عليه وآلمه وسلم كے فرمان كے تحت لكھاكيا اور اس عمدنامه پر بطور شاہد كے مسلمانوں كى طرف سے جن پانچ معزات كے د تخط كيے محكة شع، ان ميں سے ايك جناب الوسفيان بن حرب بھى تھے۔
  - (١) البدايد للين كير من ٥٥، ح٥، تحت واقعه بذا عمد نامه الل نجان-
    - (٢) كتلب الخراج للهام الي يوسف مساع، تحت قصّه نجران-
- (9) آنجنب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک دفعہ کمتہ کرمہ میں کچھ اموال ارسال فرمائے اور الوسفیان کی تحویل جھالتہ میں دے کر انہیں قرایش کمتہ میں تعقیم کرنے کا اہم فریضہ تفویض کیا۔ عمرو بن الفغواء نے یہ اموال پنچانے کی خدمت سرانجام دی تھی۔
  - (ا) السنن الكبرى ص ٩٧٩ جلد عاشر كتاب آواب القاضى-
  - (۲) تمذیب البذیب لاین مجرص ۳۳۰ جلد خامس ، تحت عبدالله بن عمرو بن فنواء-
- (۱۰) ایک مرتبہ جناب نی اقدس صلی الله علیہ وآلم وسلم نے جناب ابوسفیان رہائیہ کی طرف سے مجوہ کے خرما ہوتا ارسال فرمائے اور فرمان دیا کہ آپ اس کے

عوض میں عمرو بن امیہ ضمری کے ہاتھ چڑے کی کھل بھیجیں قو حضرت ابوسفیان رہائٹی، نے اس بریہ کو قبول کیا اور کھال ہمتا ارسال کی اور فرمانِ نبوی سائلی اور کھال ہمتا ارسال کی اور فرمانِ نبوی سائلی اور کھال ہمتا ارسال کی اور فرمانِ نبوی سائلی اور کھال ہمتا ارسال کی اور فرمانِ نبوی سائلی اور کھال ہمتا ا

- الاصلب لاين جرص ١٤٣-٣٤٣ جلد ثاني، تحت مخرين حرب-
- (٢) كتاب الاموال لابي عبيد القاسم بن سلام ص ٣٥٠ روايت نمبراسه مليع معر-

### تنبيهم

مندرجہ بالا اہم واقعات کی تفصیل اور مزید حوالہ جات مطلوب ہوں تو ہمارے کلکچہ (حضرت ابوسفیان رہی تھی، اور ان کی الجید) کی طرف رجوع کریں وہل بقدر ضرورت نیادہ مواد درج کیا گیاہے۔ کتابول کے حوالے بھی ساتھ نقل کردیے ہیں۔

### خلاصه كلام

مخقریہ ہے کہ

عبر نوی ملی الله علیه وآله وسلم میں ان پیش آمده واقعات پر نظر انساف کرنے اور غور کرنے سے واضح ہو رہا ہے کہ جناب ابوسفیان رضی الله تعالی عدم اسلام لانے کے بعد اسلام کے صبح خلام اور تمع فرمان نوی صلی الله علیه وآله وسلم شخے اور اظام کے ساتھ الل اسلام کی معیت میں کی خدمات سرانجام دیتے اور فرمان نبوی مالی کی بجالاتے شے۔

مولف رسالہ نے جن روایات کو موجبات لعن بناکر پیش کیا ہے، وہ سرا سر غلط اور بے سروپا ہیں، تاریخی ملخوبات سے زیادہ ان کامقام نہیں۔

وجہ یہ ہے کہ کم و بیش دس عدد اہم واقعات جو ہم نے عمد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے حضرت ابوسفیان رضی اللہ تعلق عند کے حق میں ذکر کیے ہیں۔ ان کے ساتھ مولف رسالہ کی ذکر کردہ روایات کوئی مطابقت اور موافقت نہیں رکھتیں۔

اور قاعدہ بھی کی ہے کہ جو روایات نفس الا مرواقعات کے خلاف پائی جائیں،
وہ قابلِ تسلیم نہیں ہو تیں، وہ سراسر جعلی اور وضعی ہوتی ہیں۔ بنا بریں ہم اس چیز کے
بیان کرنے میں حق بجانب ہیں کہ حضرت ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ جناب نبی کریم
صلی اللہ علیہ وسلم کے باعزت صاحب کردار اور مخلص صحابی ہیں۔ ان کی شان میں
نفاق کا قول کرنا یا حقارت و تحقیر کے کلمات کمنا اسلام میں منع ہیں اور ان کی عزت و
سمریم کو ملحوظ رکھنا الی اسلام پر لازم ہے۔

## الحكم بن الى العاص كے متعلق طعن كا زاليہ

ایک اعتراض مولفین "رسالہ" نے یہ تجویز کیا ہے کہ حضرت امیر معاویہ رہائی ہے کہ حضرت امیر معاویہ رہائی کے چھا تھا رہ النی کے چھا تھم بن ابی العاص کو نمی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بعض شدید خطاؤں کی بنا پر مدینہ شریف سے جلاوطن کردیا تھا (لہٰذا اس شخص کولوگ طریدالنبی کہتے ہیں) اس کووالیں بلاکر فرمانِ نبوی ﷺ کے خلاف کر ڈالا۔

اس اعتراض کے ازالہ کے لیے ہم نے قبل ازیں اپنی تالیف "مسئلہ اقربا نوازی" میں مفصل کلام کر دیا ہے، تاہم یہاں بھی مخفراً جواب پیشِ خدمت ہے۔ اس اعتراض کو "جلاو طنی" کے عنوان سے ذکر کرتے ہیں۔

اولاً بیہ واقعہ احادیث محیحہ کی مضہور کتب میں مفقود ہے اور اس کی صرف آریخی حیثیت ہے اور آریخ میں رطب ویابس صحیح و سقیم ہر قتم کی روایات پائی جاتی ہیں' ان کی صحت پر اعماد نہیں کیا جا سکتا۔

ثانیا اگر بالفرض اس واقعہ کو صحیح تنلیم کرلیا جائے تو اس کے متعلق مور خین فی متاب اللہ علیہ و آلہ وسلم کے فرمان سے اگر عکم کو جلاوطن کر دیا گیا تھا تو نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے بعد میں اسے معاف فرما دیا اور آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی اجازت سے بی حضرت عثان رہی تھیں کے دیا اور آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی اجازت سے بی حضرت عثان رہی تھیں کے

عہد خلافت میں اے واپس بلوایا گیا تھا۔

تفعیلات و حوالہ جات کے لیے ہماری تالیف "مسئلہ اقربا نوازی" تحت ازالہ شہمات ص۲۷۲ تا۲۷۹ کی طرف رجوع فرمائیں۔

## حضرت معاویہ بن ابی سفیان براٹیز کے متعلق موجبات لعن وطعن

طعن کنندگان نے اس مقام میں قریباً کم و بیش آٹھ عدد واقعات اور روایات فراہم کی ہیں جن کو انہوں نے موجبات لعن و طعن شار کرکے پیش کیا ہے۔

### لااشب عالله كاطعن

(۱) "رسالہ" کے مرتبین نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر طعن قائم کرنے کے لیے ذیل روایت اپنے الفاظ میں اس طرح درج کی ہے کہ

... ومنه رسول الله صلى
الله عليه وسلم دعابمعاويه
ليكتب بامره بين يديه
فدافع بامره واعتل بطعامه
فقال النبى "لا اشبع الله
بطنه فبقى لا يشبع ويقول
والله ما اترك الطعام شبعا
ولكناعياه-"

ر حری درخ ی ہے کہ ایک دفعہ نی کریم مطلب یہ ہے کہ ایک دفعہ نی کریم مالی ایک تحریر تکھوانے کی ضرورت پیش آئی تو آ بختاب مالی ایک تحریر تکھوانے معاویہ رخی تھی کو بالا اور اپنے طعام کھانے کا غذر پیش کیا۔ اس پر جناب پیغیر علیہ السلام نے بدوعا کے کلمات فرمائے کہ اللہ تعالی اس کے بعن کو سیر نہ کرے۔ پھر معاویہ اس کے بعن کو سیر نہ کرے۔ پھر معاویہ اس کے بعد طعام سے سیر نہ ہوتے معاویہ اس کے بعد طعام سے سیر نہ ہوتے معاویہ اس کے بعد طعام سے سیر نہ ہوتے طعام کو نہیں چھوڑ تا بلکہ میں تھک جا تا طعام کو نہیں چھوڑ تا بلکہ میں تھک جا تا

معترض کا مقصدیہ ہے کہ جناب رسول خداکی بددعاکی وجہ سے وہ طعام سے سیرنہ ہو سکتے تھے۔

درجہ جواب میں ذکر کیا جاتا ہے کہ دور نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں ہیہ واقعہ پیش آیا تھا اور آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جناب میں حضرت معاویہ وظالتہ کی تحریر خدمت کا بھترین ہے واقعہ ہے جسے روایت کے راویوں کے تصرفات نے لائق طعن اور قابل اعتراض امرینا دیا۔

روایت ہذا سندات عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ میں ہے۔ چرابن عباس رواللہ: کے دیگر سندات کے لیے جب دوسری حدیث کی باسند کتابوں سے رجوع کیا گیا تو معالمہ صاف ہوگیا۔

وہ اس طرح کہ مند امام احمد رحمتہ اللہ علیہ جلد اول طبع مصرفدیم ص ۲۹۱ اور ۳۳۵ تحت مندات ابن عباس فد کورہ بالا واقعہ ورج ہے لیکن ان مقامات میں نہ تو ابن عباس رخ لئے: کو بار بار حضرت امیر معاویہ کو بلانے کے لیے ارسال کرنا ورج ہے اور نہ ہی نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے فرمان کو طعام کھانے کے بمانہ سے نالنے کا ذکر ہے۔

ای طرح ان مقالت میں نہ ہی جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم کا "لا اشبیع الله بطنیه" کا کلمہ فرمانا فدکور ہے اور نہ ہی سے چیز منقول ہے کہ امیر معاوید رہی تھیں کھاتے کھاتے تھک جاتے تھے اور سیر نہیں ہوتے تھے اور سے بددعا نبوی مان تھیں ہے کا نتیجہ تھا۔

بلکہ وہاں صرف اصل واقعہ اس طرح ندکور ہے کہ ابن عباس رہ التی کہ وہاب نہ وہاں صرف اصل واقعہ اس طرح ندکور ہے کہ ابن عباس رہ التی کو جناب نبی اقد س صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے منثی اور کاتب ہے۔ ابن بلا لاؤ۔ امیر معاویہ آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے منثی اور کاتب ہے۔ ابن عباس رہ التی ہی کہ میں دوڑ کر گیا اور معاویہ رہ التی کہ اکر کما کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو آپ کی ضرورت ہے اور بلاتے ہیں، آپ حاضر ہوں، چنانچہ

امير معاويد حسب فرمان آنجناب ما الميكام كي خدمت مين عاضر جوس اور خدمت مرانجام دي-

البنتہ مورخ البلاذری نے اپنی تصنیف انساب الاشراف جلد رالع کے ص١٠٦ پر ترجمہ معاوید رہائٹی کے تحت واقعہ بذا تحریر کرتے ہوئے لکھاہے کہ

لینی راوی ابو حزونے اپنی جانب سے بیہ بات کمی ہے کہ اس کے بعد معاویہ رخالتہ، سیر نمیں ہوتے تھے۔ ...قال ابو حمزه فكان معاويهبعدذالكثلايشبع-

حاصل یہ ہے کہ اصل واقعہ میں طعن و تشنیع کی چیزیں بالکل مفتود ہیں اور منیں پائی جاتیں۔ راویوں کے تصرفات سے یہ اعتراضات قائم کیے گئے ہیں اور بدوعا کے کلمات بھی راوی کی اپنی طرف سے واقعہ میں ایزاد کردہ ہیں اور اس پر نتیجہ کا ترتب بھی اس کی جانب سے ہے۔

اس چیز پر قرینہ میہ ہے کہ امام بخاری رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی تالیف تاریخ کبیر جلد رابع قتم ٹانی کے ص ۱۸ تحت باب وحش تحریر کیا ہے کہ

> ...كان معاويه ردف النبى صلى الله عليه وسلم فقاليا معاويه! ما يلينى منكث؟ قال بطنى قال اللهم املاه علما وحكما-

اس کا مفہوم ہے ہے کہ ایک دفعہ امیر معاویہ رہ الیت جناب نی کریم ما تھی ایک ہے ہے ایک سواری پر سوار تھے - جناب نی اقد س ما تھی ہے دریافت فرمایا: اے معاویہ آ آپ کے جسم کا کون ساحقہ میرے زیادہ قریب ہے ؟ تو معادیہ رہ الی ہے عرض کیا: میرا شکم ۔ تو اس پر جناب نی کریم ما تھی ہے دعادیے ہوئے فرمایا کہ اللہ! اے علم اور حلم (یر دباری) سے پر فرمادے ۔

یمال سے معلوم ہوا کہ طعن والی روایت میں بدرعا کے کلمات راویوں کے

تصرفات میں سے بیں- ورنہ حضرت معاویہ رضائفی کو تو نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ و مسلم کی بہتر دعائیں حاصل بیں-

مزید اس روایت پر تفصیل سے بحث ہم نے اپنی کتاب سیرت حضرت امیر معاویہ رضافتہ، جلد ٹانی (جواب المطاعن) کے ص۹۵ تا ۱۰۱ درج کر دی ہے، رجوع فرمائیں۔

### غيرملت پر محشور ہونے کاطعن

(۲) مولف رسالہ نے دیگر روایت برائے موجبات لعن و طعن حضرت معاویہ رہنائٹہ یہ نقل کی ہے کہ:

...ومنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: يطلع من هذا الفج رجل من امتى يحشر على غير ملتى فطلع معاويه-

ظاہرہوئے۔

مولف رسالہ نے اس روایت کی تخریج کسی معروف مصنف کی طرف بالکل میں کی اور نہ ہی لکھا ہے کہ فلال محدث مفسریا کسی مشہور عالم نے اسے اپنی تصنیف میں نقل کیا ہے۔

کسی روایت کو اس طرح بے سند و بے تخریج پیش کر دینے سے اس کو تنلیم نہیں کیا جا سکتا۔ پہلے تخریج معلوم کرنا ضروری ہے تاکہ اس کی صحت و سقیم کا تجزیہ کیا جا سکے۔

و گریہ چیز قابلِ ذکر ہے کہ شیعہ کی تصانیف میں اس نوع کی شیعی روایات ان کے ہاں پائی جاتی ہیں جو ہم پر ججت نہیں ہو سکتیں۔ شیعوں نے صحابہ کرام رضی

الله تعالى عنهم كے خلاف بست كچھ روايات مدون كردى بيں جو جمهور الل اسلام كے نزديك سب غلط وضعى اور جعلى مرويات بين-

O بصورت دیگر روایت مندرجہ بالا کو درایت کے اعتبار سے دیکھا جائے تو بھی بے اصل اور بے سروپا ہے، اس لیے کہ جناب نی کریم علیہ العلوۃ والسلیم نے ایسے مخص کو جس کا انجام بے دینی اور کفر پر ہوگا، اس کو تمام زندگی میں مصاحب و ہم نشین کیے بنائے رکھا؟ اور اسے وحی خداوندی اور غیروحی کی کتابت پر کیے مامور رکھا؟ اور یہ اہم منصب اس کے سرد کیے کر دیا؟ حاضر باش انشاء نویس کا مرتبہ تو بست بی قابلِ اعتاد ہو تا ہے، اس کو آزمانے اور جانچنے کے بغیر کیے قبول کرلیا گیا؟؟ پھراس کے ساتھ ساتھ دیگر اہم واقعات عہد نبوی ماٹھ کی معنوت معاویہ

کھراس کے ساتھ ساتھ دیگر اہم واقعات عہدِ نبوی مانظانی میں حضرت معاویہ رہنالٹی، کے ساتھ کس طرح صحیح ہوئے؟ (جن کی تفصیل ہم عنقریب پیش کر رہے ہیں)

ان واقعات و حالات کے ساتھ نمرکورہ روایت کی مطابقت و موافقت قطعاً نہیں پائی جاتی۔

ان تمام اشیاء پر نظر کرفے سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ روایت ذکورہ بالا فرضی افسانہ کے درجہ میں ہے اور اس کا کھھ اصل نہیں اور حضرت معاویہ رہی التی افتیہ کی فضیحت اور رُسوائی نشر کرنے کے لیے تیار کی گئی ہے۔

# حضرت معاویہ رضالتہ کے قتل کا فرمان

(۳) رسالہ کے مدون نے ایک دیگر روایت اس طرح ذکر کی ہے کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ

... منه ان رسول الله ملگی ین جب تم میرے منبر پر معاویہ کو قال: انا رایتم معاویہ علی دیکھوٹواسے قل کرڈالو۔ منبری فاقتلوہ۔ روایت ہزا کے بے اصل ہونے کے متعلق مشاہیر علاء کرام نے سخت تنقید اور جرح کردی ہے۔

چنانچہ امام بخاری رحمتہ اللہ علیہ نے اپی تالیف " تاریخ صغیر" میں اس روایت کے متعلق درج ذیل الفاظ تحریر کیے ہیں-

...هذا مدحول ولم يثت...

ليعنى روايت بالامين بير الفاظ بزور داخل کیے گئے ہیں اور درجہ ثبوت کو نہیں پہنچے۔

(ثابت نهیں)

وهـذا واه- (تاريخ الصغير للبخاري" ص ٢٩- ١٩٠ تحت عمر من بين السين الى نيز فرماياكه بدروايت بالكل باصل ب-

السبعين، طبع اوّل، قديم الله آباد) اور علاء نے لکھا ہے کہ حسن بھری "کی طرف عمرو بن عبید المعتربل نے بید

منسوب کیا ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم نے فرمایا جس وفت تم معاویہ رمن الله کو میرے منبر بر دیکھو تو قتل کر دو۔

اس روایت کا حسن بھری ؒ ہے انتساب بالکل جھوٹ اور کذب ہے۔

خطیب بغدادی نے اپنی تاریخ بغداد میں عمرو بن عبید المعتریٰ ندکور کے ترجمہ کے تحت اس روایت پر خوب جرح اور نقلہ کر دما ہے اور عمرو بن عبید المعتربی کو جعل سازی کو واضح کر دیا ہے۔

( تاريخ بغداد للحليب ص١٨-١٨١ جلد١١ تحت ترجمه عمرو بن عبيد المعترالي) تنبيهم : يه روايت معتزله نے چلائی ہے۔ معتزله حضرت معاويه رفالين كے سخت

كتاب "و تعته العفين" مين "نفربن مزاحم المنقرى" نے بھى يه روايت ذكركى ہیں- نصر بن مزاحم المنقری بدزبان رافضی ہے اس کی روایات جو محابہ رضی اللہ تعالی عنم کے خلاف پائی جاتی ہیں وہ بلاشک رروغ محض ہیں اور ہم پر جحت سیں۔ نفربن مزاحم المنقرى كے ترجمه كى طرف رجوع فرماوين، تسلى مو جائے گ-

#### درایت کے اعتبارے

یہ ذکر کیا جاتا ہے کہ امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بفرمان فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عنہ بفرمان فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عنہ شام کے امیر بنائے گئے اور قریباً دس برس امیر شام رہے لیکن صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم میں سے کوئی ایک صاحب بھی ان کو منبر ہو قتل کرنے کے لیے نہیں اٹھا جو ان کا منبر ہو خاتمہ کردیتا۔

محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کو دین کے معاملہ میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کا کوئی خوف نہیں ہو آتھا۔

...ولايخافون لومه لائم --- الخ (قرآن مجيد، پاره عثم)

اس بحث کی مزید تفصیل کے لیے جماری کتب سیرت معنوت امیر معاویہ رواللہ: جلد جانی (جواب المطاعن) ص ۳۴۰ تا ۳۴۲ ملاحظه فرمائیں-

#### حضرت معاويه كي ليدوزخيس مابوت

(۱/۲) "رساله" تدوین کرنے والوں نے موجبات لعن و طعن شار کرنے میں مندرجہ ذیل روایت بھی درج کی ہے کہ

...ومنه الحديث المرفوع المشهورانه قال ان معاويه في تابوت من نار في اسفل درك منها ينادي يا حنان يا منان الان وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين-

مطلب یہ ہے کہ حدیث مرفوع اور مشہور اس طرح ہے کہ نبی کریم مائی اللہ نے فرایا کو معاویہ آگ کے ایک آبوت میں ہوگا جو دو زخ کے نبی درجہ میں ہے اور آواز دے گا کہ اے حنان! اے منان! اور اعتراف کرتے ہوئے کے گا: اس سے قبل میں نافرمان تھااور مفدین میں سے تھا۔

باعتبار روایت کے "رسالہ" مرتبہ کرنے والوں کی طرف سے اس روایت پر مرفوع اور مشہور کا تھم لگانا بہتان صریح سے کم نہیں۔ اس لیے کہ احادیث کے مشہور ذخائر صحاحِ سنہ و غیر صحاحِ سنہ میں بید دستیاب نہیں اور اگر بید روایت کی ایسے ذخیرہ روایت کی ایسے ذخیرہ روایت میں پائی جائے، جس کا علائے فن حدیث کے نزدیک کچھ وزن نہیں تو وہ روایت پابی اعتبار سے ساقط ہوگ ۔ پھر الی ساقط الاعتبار روایات کی بنا پر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کا صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کا فعل اور روافض کا ہی طریق کار ہوسکتا ہے، کسی کتاب و مُنت کے پابنہ مسلمان کا بید روبیہ نہیں ہوسکتا۔

#### باعتبار درایت کے

- اگر معاویہ بن ابی سفیان ناری جہنمی اور اسفل السافلین میں سے تھا تو ایسے شخص کا اسلام کیسے قبول فرمالیا گیا؟
- خزوات اسلامی میں اس کی شرکت کیسے درست رکھی گئی؟ اور غنائم و اموال
   اس کو کیسے عطا فرما دیئے؟
  - کتابت وحی و غیروحی جیسی اہم ذمہ داری اس کو کیسے تفویض کی گئی؟
  - O حاضریاش خادم کی حیثیت ہے اس سے مدة العرضد مت کیوں لی گئی؟
- ناری اور دوزخی کو ایسی بابرکت مجالس سے دور کیوں نہیں کر دیا گیا؟ تاکہ اس کا محروم القسمت ہونا واضح ہو جا تا اور اس کی شقادت آشکارا ہو جاتی۔

ندکورہ واقعات تو عہد نبوی ماڑ گھیا میں پیش آئے۔ یہ چیز نمایت قابل غور ہے، اس بنا پر یہ بات ذکر کرنے میں ہم حق بجانب ہیں کہ

حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق اس روایت میں ناری جہنمی ثابت کرنے کی جو کوشش کی گئی ہے، وہ بالکل غلط اور دروغ محض ہے اور کتاب و منت اور واقعات نفس الامرکے اعتبار سے کسی طرح صبح نہیں۔

مولفین رسالہ نے روایت ہزا کے ذریعے اپنی قبی عداوت کا اظهار کیا ہے اور باطنی عناد کو پورا کیا ہے۔

### حضرت معاویه رضافینه کاحضرت علی المرتضلی ضافینه سے نزاع

(۵) رسالہ تدوین کرنے والوں نے موجبات لعن و طعن کے لیے پانچویں چیز حضرت علی المرتضٰی مِفلیقیٰ، سے محاربت (قال) تجویز کی ہے جو فریقین کے درمیان مقام مفین میں سماھ میں پیش آئی تھی۔

اس باہمی محاربت اور قبال کو بیان کرنے کے لیے مولفین رسالہ نے عجیب فدیعت اور دھوکہ دہی کا طریقہ اختیار کیا ہے۔ وہ اس طرح کہ حضرت علی المرتفلی رضی اللہ تعالی عنہ کا اسلام لانے میں سابق ہونا اور ان کا شار "سابقین اولین" میں ہونا۔ ملی خدمات میں ان کا فائق ہونا اور دین کا بہت سے کمالات و فضائل کا حامل ہونا وغیرہ و غیرہ۔ آنموصوف رہائی ہوتا ہے ہار محاس و فضائل ذکر کرنے کے ساتھ ساتھ حضرت معاویہ وہائی کے خلاف بہت سے معائب و مفاسد گنوائے ہیں۔

اور لکھا ہے کہ ایسے صاحب فضائل و کمالات کے ساتھ جنگ و قمال کیا۔ ان قمال کرنے والوں (حضرت معاویہ رہنالٹی، اور ان کے ساتھی) نے اسلام کی رسی کو اپی گردنوں سے نکال ڈالا، حرام خون ریزی کو طال بنا دیا، فقنہ و فساد کھڑا کردیا، محارم کو مباح قرار دیا اور اہل حق کے حقوق کو منع کردیا وغیرہ وغیرہ۔

حقیقت حال یہ ہے کہ جناب علی المرتضٰی رہی تھیں، کے فضائل و کمالات اور اعلیٰ اوصاف اپنی جگہ پر مسلم ہیں اور اسلام میں جو ان کا عالی مقام و مرتبہ ہے، وہ بھی اسلیم شدہ ہے لیکن بات یہ ہے کہ "جنگ صفین" اسلام و کفر کی جنگ نہیں تھی۔ حال و حرام کی تمیز رفع کر دینے کی وجہ سے یہ واقعہ پیش نہیں آیا تھا۔ جو مفاسد مولفین رسالہ نے اس مقام میں گنوائے ہیں، یہ موجبات قال نہیں تھے اور ان کی وجہ سے قال نہیں جو اور ان کی وجہ سے قال نہیں جو اور ان کی وجہ سے قبال نہیں جو اور ان کی وجہ سے قبال نہیں ہوا تھا بلکہ قال کے وقوع کے لیے اسباب و علل دو سرب تھے جیساکہ ہم عنقریب ان کو ذکر کریں گے۔

ان تمام وجوہ کو میسر نظرانداز کر کے موافین رسالہ نے واقعہ ہذا کے پیش آنے کا رنگ ہی بدل دیا ہے اور فضائل مرتضویٰ وخلائی، کی بحث درمیان میں لاکر

واقعہ کا نقشہ ہی دو سرا بنا دیا ہے۔

امرواقع کے طور پر جن حالات میں قتال مفین پیش آیا تھا ان کا بالاختصار ماحصل اس طرح ہے کہ

- حضرت علی المرتفیٰ رہی الٹیز، کا موقف یہ تھا کہ صفین میں فریق مقابل جارے نزدیک اہل البغی میں سے جیں کہ انہوں نے جاری بیعت نہیں کی حالا تکہ بیعت کرنا ان پر لازم تھا۔ فلمذا جب تک یہ لوگ حق کی طرف رجوع نہ کریں، ان کے ساتھ قال لازم ہے۔
  - (١) فتح الباري ص ٩٣٥ ج٩٥ تحت باب ما يذكر من ذي الراي ... الخ-
- (٢) كتاب التمييد لابي الشكور السالمي ص٣٦٧-٣٦٤، تحت القول السالع في خروج معاويه رضى الله تعالى عنه، طبع لامور-
- صفرت معاویہ وخالفہ، اور آپ کی جماعت کی رائے یہ تھی کہ حضرت عثمان رفالفہ، بن عفان معلما شہید کیے گئے ہیں، ان کے قاتلین جیش علوی میں موجود ہیں، ان سے قصاص دم عثمان وخالفہ، لینا ضروری ہے۔
- ہارا مطالبہ صرف قصاص دم عثان رہی تھی کے متعلق ہے وظافت کے بارے میں ہارا نزاع ہرگز نہیں ہوگاہ ہم بیعت طافت نہیں کریں گے۔
   غلافت نہیں کریں گے۔

مخضریہ کہ ان دونوں حضرات کے مابین اس وقت خلافت کے بارے بیس کوئی نزاع منیں تھا۔ (حضرت معاویہ رہنا گئے: نے قال صفین سے قبل کوئی خلافت کادعویٰ نہیں کیااور نہ ہی اپنے رفقاء سے بیعت خلافت کی تھی) بلکہ قاتلین عثان رہنا گئے: سے قصاص لینے میں اختلاف واقع ہوا تھا۔ اندریں حالات دونوں فریق شدت کے ساتھ اپنے اپنے نظریات اور معالحت کیلئے چند صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی مساعی کے باوجود کوئی صورت نتیجہ خیز سامنے نہ آسکی اور انجام کار مقام صفین میں قال تک نوبت پنجی۔

(كتاب اليواقيت والجوام الشعراني ص ٤٤٠ ج٣ في بيان وجوب الكف)

نوث: اس مسلله کی وضاحت معلوم کرنا مقصود مو تو ہماری کیاب سیرت حضرت امیر معاوید رونا تا اول مسللہ علیہ اول مسللہ علیہ اول مسللہ اول مسلل

#### حاصل كلام

یہ ہے کہ مولفین "رسالہ" نے باہم محاربت کے اسباب جن چیزوں کو شار کیا ہے اور جن مقاصد کے پیش نظر اس قمال کے وقوع کو جائز کیا ہے، یہ سراسر خدیعت اور دھوکہ ہے، ان چیزوں کو اصل واقعات کے ساتھ کچھ رابطہ نہیں ہے۔

قال مفین کے اسباب و علل دو سرے تھے جن کا ذکر سابقہ سطور میں کبار علماء کے بیانات کی روشن میں اجمالاً پیش کر دیا ہے۔

O اس مقام میں ویکر گزارش بہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے حق میں جو موجبات لعن و طعن شار کیے جا رہے ہیں، ان میں مولفین نے یہ امر پانچویں ورجہ میں ذکر کیا ہے۔ (منه انبراوہ بالمحاربه لا فنصل المسلمين في الاسلام مكانا --- الخ)

ناظرین کرام کی خدمت میں ہم یمال بتلانا چاہتے ہیں کہ حضرت علی المرتضلی وخل تشیر، اور حضرت معاویہ وخل تشیر، کے مابین صفین والے اہم واقعہ کے بعد ۴۸ھ میں صلح و مصالحت ہوگئی تھی جیسا کہ کہار مورخین نے بالتصریح ذکر کیا ہے۔

تفعیلات کے لیے ہماری تالیف "سیرت حضرت معاویہ" جلد اوّل تحت عنوان "حضرت سیّدنا حسن رضالتی، کی حضرت امیر معاوید رضالتی، سے صلی الله کی طرف رجوع فرمائیں۔

یمال قابل توجہ امریہ ہے کہ اگر معاویہ ابی سفیان رضی طفیز، بقول مو نفین رسالہ ایسے بڑے خصال اور بدافعال کے حامی تھے اور ایسے ظالمانہ اور فاسقانہ اوصاف رکھتے تھے تو ان کے ساتھ حضرت سیدنا علی المرتضی رضی طفیز، نے ۴مھ میں صلح و مصالحت کیے گوارا فرمالی اور مصالحت پر باہم کیسے رضامند ہوگئے؟

اور فرمودات فداوندى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان واتقوا الله --النخ--- ياايها الذين آمنوا لا تتولوا قوما غضب الله عليهم--النخ--- ولا تركنوا الى الذين ظلموا فتمسكم النار--- الخ وغيره وغيره كو
كيے فراموش كرويا؟؟

اور ان کے ساتھ صلح اور آشتی کیے اختیار فرمائی؟

اگر فریق بالقابل ایہا ہی تھا جیہا کہ مولفین رسالہ نے تحریر کیا ہے تو حضرت علی المرتضٰی مِخاتِشٰہ نے ان کے ساتھ ایباسلوک کیوں روا رکھا؟؟؟

اور الله تعالى كے فدكورہ بالا فرمودات يركيوں عمل درآمد نميں فرمايا؟؟ اور ايسے ظالمون، فاسقون، محارم كو طال قرار دينے والوں اور مفدوں كے ساتھ كس طرح صلح فرمالى؟؟

غور كامقام ہے!!!

#### معامدهٔ جنگ بندی

حقیقت میہ ہے کہ تاریخ کے اوراق گواہ ہیں کہ قبال مفین کے بعد ۴ سم میں دونوں فریقین کے مابین جنگ و جدال کے معاملہ میں باہم صلح ہوگئ تھی اور آپس میں معاہدہ جنگ بندی ہوگیا تھا اور یہ صلح نامہ مندرجہ ذیل تفصیلات پر مبنی تھا:

- (۱) ملک عراق اور اس کے ملحقہ علاقہ جات حضرت علی المرتضٰی رہی تھی۔ کے تحت ہوں گے۔
- (۲) ملک شام اور اس کے ملحقہ علاقہ جات حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضافیہ، کے تحت ہوں گے۔
- (٣) ہر دو فریق ایک دوسرے کے خلاف قال و جدال سے گریز کریں گے اور کسی ایک فریق کے اور کسی ایک فریق کے لیے کسی ایک فریق کے لیے ملاحظہ ہو:

- (۱) تاریخ این جریر الطبری ص ۸۱ ته تحت ۲۰ هو، طبع قدیم-
- (۲) الكامل لابن اثيرالجرزي ص ٩٩٣٠ ج٣٠ تحت ٢٠٠٠هـ، طبع مصر-
- (m) البدايد والنهايد لابن كثيرٌ ص ٣٢٢، ج2، تحت الهو، طبع مصر-
- (٣) كتاب التمييد لاني الشكور السالمي، طبع لاهور، ص١٢٩ تحت القول الثامن في قتل التحسين لاشي، )

مزید تقصیل مطلوب ہو تو ہماری کتاب سیرت حضرت امیر معاوی رضالتی، ص۲۹۸-۲۹۸ جلد اول کی طرف رجوع کریں۔

اور مولفین رسالہ نے اس پانچویں امریس جو طریقہ افتیار کیا ہے، یہ طریق کار سوفی صد باطل ہے اور سرا سر جعل سازی کے علاوہ قبائلی عنادیر بنی ہے۔

حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ کے فضائل و مناقب جو نفس الامر صحح اور درست ہیں، ان سے ہرگز انکار نہیں اور آنجناب رہی تھی، اعلیٰ مقام و مرتبہ پر فائز ہیں، لیکن جن صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم سے بعض مسائل میں ان کا اختلاف رائے ہوا اور امور سیاست میں ان کا نزاع پیش آیا، ان کا مقام و مرتبہ بھی اسلام میں (فرق مراتب کے باوجود) اپنی جگہ پر واجب السلیم اور لا کق احرام ہے۔ ان کی میں دو حیثیت نہیں ہے جس طرح کہ مولفین رسالہ ان کو گھٹا اور گرا کر ذکر کرکے اپنی قلبی عداوت کا اظمار کر رہے ہیں۔ ان کا مقصد یہ ہے کہ چونکہ یہ لوگ حضرت علی رسالہ یہ والوں کی یہ تمام کارروائی اصولاً بھی غلط ہے اور واقعات کے اعتبار سے بھی بالکل بے جاہے۔

# حضرت معاويه رضائشه برقتل كالزام

(۲) مولفین "رساله" نے اس مقام میں حضرت امیر معاویہ رض فیز، پر اعتراضات وارد کرتے ہوئے لکھا ہے کہ مفہوم یہ ہے کہ جن امور کی بنا پر اللہ نے ان (معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ) پر لعنت فرائی ہے، ان میں ایک چیزیہ ہے کہ ان میں ایک چیزیہ ہے کہ ان میں اللہ تعالی عنہ) منے بعض خیار صحابہ آبھین اور الل فضل و دیانت اشخاص کو قتل کیا مثلاً عمرین المحق اور اللہ عزوجل کا حجرین عدی ... افر اللہ عزوجل کا فرمان ہے کہ جس نے کسی مومن کو بالارادہ قتل کیا تو اس کی جزا جنم ہے جس میں وہ بیشہ بیشہ رہے گا اس شخص پر اللہ تعالی کا غضب اور لعنت ہے اور اللہ تعالی اس کو عذاب عظیم دے گا۔

...ثم مما اوجب الله له به اللعنه قتله من قتل خيرا من خيار الصحابه والتابعين واهل الفضل والديانه مثل عمرو بن الحمق وحجر بن عدى فيمن قتل (من) امثالهم... الخ... والله عزوجل يقول (ومن يقتل مومنا متعمدا فجزاوه جهنم خالدا فيها وغضب الله عليه ولعنه واعدله عذا باعظيما-)

#### الجواب

طعن نہ کورہ بالا کے جواب کے سلسلہ میں جرین عدی الکندی عمرو بن الحمق الحرائی سے متعلق چند اہم حالات جو کبار علماء اور مورخین نے اپنی اپنی تالیفات میں ذکر کیے ہیں، پیش خدمت ہیں، ان کو ملاحظہ کریں۔

#### الف- حجربن عدى الكندى متوفى اهر

عام علاء و مورخین نے انہیں صحابی لکھا ہے اور عابد و زاہد کہا ہے، لیکن دیگر کبار علاء مثلاً بخاری، ابن ابی حاتم الرازی، خلیفہ ابن خیاط اور ابن حبان وغیرہم نے جربن عدی کو تابعین میں شار کیا ہے۔ (واللہ اعلم) اور ابو بحراحمہ العسكرى كے قول كے مطابق اكثر محدثین حجربن عدى كے صحابی اور ابو بحراحمہ العسكرى كے قول كے مطابق اكثر محدثین حجربن عدى كے صحابی

ہونے کو صحیح قرار نہیں دیتے۔

حجر بن عدی، حضرت علی من النز، کی حمایت میں جمل و مفین میں شامل تھے اور آپ من النز، کے خاص حامیوں میں ان کاشار ہو تا ہے۔

جحربن عدی امیرمعاویہ رضافتہ، کے نظریاتی طور پر سخت خلاف تھے اور حکومت وقت کے خلاف فتنہ انگیز پارٹی سے بہت متاثر تھے، بلکہ ان کے اثرات سے مغلوب تھے۔

حجر بن عدی مخالفانہ ساز شوں میں شریک رہتے تھے اور مخالفین گروپ کے رکیس تھے۔

امیر معاویہ رض النین کے عمد خلافت میں کوفہ کے امیر مغیرہ بن شعبہ رض النین تھے۔ جمر بن عدی ان کے خلاف تشدد کرتے اور ہتک آمیز کلام سے پیش آتے تھے۔ حضرت مغیرہ رض النین در گزر فرماتے لیکن یہ حاکم وقت کے خلاف تشدد اور مخالفت سے باز نہیں آتے تھے۔

بیت المال کے اموال پر حجربن عدی بعض او قات تقید کرتے تھے۔

حفرت مغیرہ بن شعبہ کی وفات کے بعد امیر کوفہ زیاد بن ابیہ کے ساتھ معارضہ اور تنقید و مخالفت جاری رکھتے تھے اور بعض دفعہ ان پر کنکر بھی سجھنکتے تھے۔

حضرت امیر معاویہ رہائی، نے ججربن عدی اور اس کے ساتھیوں کو شام میں منگوالیا تو زیاد بن ابیہ نے ان کی سازشوں کے خلاف شمادات مرتب کرکے گواہوں کے ہمراہ خلیفہ وقت امیر معاویہ رہائی، کی خدمت میں بھیج دیں اور لکھا کہ

(الف) حجربن عدى خليفه وقت پرسب وشتم كرتا ہے-

(ب) امیروفت کے ساتھ محاربت قائم کیے ہوئے ہے اور اس نے مخالفت کے لیے اپنی جماعت قائم کرلی ہے۔

جربن عدی کا قول ہے کہ آل ابی طالب کے بغیر خلافت و امارت کسی کے اپنے درست نہیں ہے، وغیرہ وغیرہ -

یاد رہے کہ زیاد بن ابیہ نے جب جربن عدی اور اس کے ساتھیوں کو گرفتار کیا تو عمرو بن الحمق الحزاعی چھپ کر فرار ہوگئے اور موصل کے علاقہ میں روپوش ہوگئے۔ بقول بعض وہاں کسی غارمیں واخل ہوئے اور وہیں سانپ کے ڈس لینے سے فوت ہوگئے تھے۔

حفرت امیر معاویہ رہ الفیز، نے جمر بن عدی اور اس کے ساتھیوں کو ان کے امیر وقت کے خلاف ساز شوں کے خلاف مندراء میں قتل کرا دیا اور باتی کو چھوڑ دیا تھا۔

## ب- عمروبن الحمق الحزاعي متوفى ٥٠/١٥ھ

عمرو بن الحمق عند البعض صحابي بين، معامده صديبيه كے بعد يا حجته الوداع كے بعد اسلام لائے۔

عند المورخین مخالفین عثان رہی تھئے، میں سے ہیں اور حضرت عثان رہی تھئے، سے دستبرداری خلافت چاہتے تھے۔

حجر بن عدی کے ساتھیوں میں سے تھے، مخالفانہ اقدامات میں برابر کے شریک تھے۔ حضرت عثان رضائشہ، کے خلاف شورش میں شریک تھے اور قتل عثان رضائشہ، میں اعانت کی، لیکن قاتلین عثمان رمبائشہ، میں ان کا شار نہیں۔

جربن عدی و عمرو بن الحمق کے تفصیلی حالات مع حوالہ جات مطلوب ہوں تو ہماری کتاب سیرت حضرت معاویہ رضائی، جلد دوم، ص ۱۹۳ اور ۱۸۴ ج۲ وغیرہ کی طرف رجوع کر سکتے ہیں۔ یہاں اس کا اجمال و اختصار ذکر کیا ہے اور وہاں قتل ہذا کے اسباب و علل کو تفصیل سے بیان کیا ہے اور امیر معاویہ رضائی، کی طرف سے دفاع کو صحیح انداز میں تحریر کیا ہے۔

سطور بالا میں ہر دو حضرات حجر بن عدی الکندی اور عمرو بن الممل الحزاعی کے مندرجہ کوائف پر نظر کرنے سے واضح ہے کہ ان کے نظریات خود حضرت علی المرتضى من اللي اور حسنين شريفين من اللي كن فرمودات كے خلاف و معارض سے اور يہ لوگ اسلام كى متفقہ قوت كو پارہ پارہ كرنے كے دربے سے -

حفرت امیر معاویہ رہائیں، نے الل اسلام کی اجماعی قوت کو برقرار رکھنے اور افترق و انتشار کے شرو فساد کو ختم کرنے کے لیے یہ اقدامات کی شرو فساد کو ختم کرنے کے لیے یہ اقدامات کی ہوشنی میں درست اور بہتر صورت تھی۔ الارض سے بیخے کی اسلامی احکامات کی روشنی میں درست اور بہتر صورت تھی۔

مخالفین اس چیز کو ظلم و قهر کا رنگ دے کر موجبات لعن و طعن شار کرتے ہیں جو سراسرواقعات کے خلاف ہے اور آیت مندرجہ کامصداق و محمل ہرگز نہیں۔

آیت مندرجہ کا صحیح محمل و مصداق یہ ہے کہ ایک مسلمان دو سرے مسلمان کو قصد اسلمان معلوم کرنے کے بعد اس کے قتل کو طال سمجھے تو ان کے لیے قرآنی وعید ہے۔ یہاں صورت دیگر تھی بلکہ قتل کے اسباب وعلل موجود تھے جن کی بنا پر یہ واقعہ پیش آیا۔

#### استلحاق زياد كاطعن

(2) حضرت امیر معاویہ رضائشہ پر لعن و طعن کی دیگر چیزوں کے علاوہ مولفین رسالہ نے ایک چیزیہ بھی یہاں ذکر کی ہے کہ

مفہوم ہیہ ہے کہ وہ (حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ) اللہ اور اس کے رسول ملی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی لعنت کا و اس لیے مستحق ہے کہ اس نے اللہ کے تھم اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان کی واضح مخالفت کرتے و سلم کے فرمان کی واضح مخالفت کرتے و سلم کے فرمان کی واضح مخالفت کرتے و سلم کے فرمان کی واضح مخالفت کرتے و اور اسے اینا بھائی قرار دیا۔

... ومما يستحق به اللعنه من الله ورسوله ادعاء زياد بن سميه جراه على الله والله يقول ادعوهم لاباء هم هو اقسط عند الله ورسول الله الى غير ابيه او انتمى الى غير ابيه او انتمى الى غير مواليه ويقول الولد للفراش مواليه ويقول الولد للفراش

وللعاهر الحجر مخالف حكم الله عزوجل و سنته نبيه الله عادا-

#### الجواب

معلوم ہونا چاہیے کہ استلحاق زیاد بن سمیہ کا مسئلہ خالص تاریخی واقعہ ہے۔ اس کو مورخین نے اپنی اپنی معلومات کے پیش نظر بیان کیا ہے اور اس واقعہ میں افراط و تفریظ کے پہلو بھی پائے جاتے ہیں۔

بندہ نے اس بحث کو ''سیرت حضرت معاویہ رضائینہ'' جلد دوم میں ص۲۱۸ تا ۲۲۷ صبح اور معتدل انداز میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے' للذا واقعہ ہذا کے سلسلہ میں وضاحت مطلوب ہو تو ندکورہ بالا مقام کی طرف رجوع فرمائیں۔

بقول اہلِ تاریخ یہ واقعہ ۴۴س میں پیش آیا تھا اور حضرت امیر معاویہ رضالتین نے دورِ جاہلیت کے شواہد و بیانات کی بناء پر زیاد بن سمیہ سے نسبی استلحاق کا معاملہ کیا تھا مگروہ اس معاملہ میں بطور ایک مجتمد کے رائے رکھتے تھے۔

لیکن بعد میں اس مسلہ میں حفرت امیر معاویہ رہی گئی، کو اپنی رائے کے خطا ہونے پر تفیہ ہوا تو پھر آپ نے ممابق موقف کو ترک کر دیا اور اپنی مومنانہ شان کے ساتھ مسلہ ہذا میں رجوع کرتے ہوئے فرمایا:

... قضاء رسول الله صلى لين آنجناب صلى الله عليه وآله وسلم كا الله عليه وسلم خير من في المدمعاوية (رضى الله تعالى عنه) ك فيعلمه قضاء معاويه -

- (ا) مند اني يعلى ص ٢٣٠٤، جلد سادس، تحت مندات معاويه بن اني سفيان وهي مندن .
  - (٢) مجمع الزواكد لليشى ص ١٦٠ جلد خامس، تحت باب الولد للفراش... الخ-
- (m) فتح الباري شرح البخاري ص ٣٣ جلد ١٢ تحت باب الولد للفراش حره كانت او امه-

کسی مسئلہ میں اپنی سابق رائے سے رجوع کرلینا نہ اخلاقا فتیج ہے نہ شرعاً غلط ہے اور نہ باعتبار واقعہ کے بڑا ہے۔

کبار محابہ حضرات میں سے کئی بزرگوں کے مسئلہ شرعی میں اپنے سالق موقف سے رجوع کرنا ثابت ہے مثلاً عبداللہ بن عباس بن اللہ: نے متعہ کے مسئلہ میں ایک مدت تک جواز کے قاکل ہونے کے بعد آخر میں متعہ کے دائماً حرام ہونے کا قول اختیار کیا اور سالِق موقف سے رجوع کرلیا۔

- (١) المبسوط للرخى ص ١٥٢ جلد خامس، باب نكاح المتعد
- (٢) العيني شرح الهدامير ص ٢٠ جلد ثاني، تحت نكاح المتعه-

ای طرح حفرت امیر معاویه رفیالی بنی اس مسئله میں اپنی سابق مجتدانه رائے سے رجوع کر لیا اور قاعدہ شرعی "الولد للفراش وللعاهر الحدر" کو صحح تشلیم کیا۔ یہ چیز حفرت امیر معاویه رضی الله تعالی عنه کی دیانت داری اور اتقاء پر دال ہے نہ کہ یہ فعل لعن و طعن کا مستحق ہے۔

اندریں حالات مولفین رسالہ کا مندرجہ نصوص کا ذکر کر کے حضرت امیر معاویہ وخلاقی، پر لعن طعن کا استحقاق پیدا کرنا قطعاً غلط ہے اور کسی طرح صیح نہیں ہے۔

#### استخلاف يزيد كلاعتراض

(٨) مولفین "رساله" نے اس مقام میں حضرت امیر معادید رضافتہ، پر لعن وطعن کی دیگر چیزیں تحریر کرتے ہوئے آخر میں درج ذبل الفاظ میں ایک اعتراض بید وارد کیا ہے:

حاصل اعتراض ہیہ ہے کہ بزید بن معاویہ بدخصال اور فطر تأبد صفات اور متکبر تقا۔ مرنے، چیتے اور بندر اس نے پال ... ومنه ايثاره بدين الله ودعا هعباد الله الى ابنه يزيد المتكبر الحمير صاحب

ر کھے تھے۔ حضرت معاویہ وخالفی نے ایسے مخص کو اللہ کے دین کے لیے (خلافت کے لیے) ترجیح دے دی اور لوگوں کو ایسے انسان کی طرف دعوت دی۔ معاویہ نے لوگوں سے قبر وعب و دبدبہ اور ظلم و زیادتی وغیرہ سے اور ڈرا دھمکا کریزید کے لیے بیعت عاصل کی حالانکہ وہ اپنے بیئے کے خبف فتی و فجور اور کفرسے واتف کھا۔

الديوك والفهود والقرود-واحذه البيعه له على حيار المسلمين بالقهر والسطوه والتوعيد والاحافه والتهدد والرهبه- وهو يعلم سفهه ويطلع حبثه ورهقه وليعاين سكراته وفحوره وكفرا---الخ-

#### الجواب

اس طعن میں مولفین "رسالہ" نے جو کچھ ذکر کیا ہے، اس میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند سے متعلق قابل اعتراض صرف دو چیزیں ہیں: اولاً میہ کہ حضرت امیر معاویہ رہی تھی نے اہلِ فضل اور خیار لوگوں کو چھوڑ کر ایک غیراہل کو خلفہ نامزد کیا۔

اور ثانیا بیر کہ اس انتخلاف میں انہوں نے اپنے منصب اور اقتدار کو استعمال کرتے ہوئے قمرو جبراور ظلم و تعدی سے لوگوں سے بیعت حاصل کی۔

ان ہر دو چیزوں کا مخترا جواب آئندہ سطور میں پیش خدمت ہے، گراس اعتراض کے تحت باتی تمام مواد میں یزید کے معائب و قبائے بیان کیے گئے ہیں اور اس میں بھی حسب معمول بیشتر مواد بے اصل اور بے سروپا ہے جس کا واقعات نفس الامرسے کچھ تعلق نہیں- یزید کے حق میں داستان طعن کو بردھانے کے لیے یہ مواد شامل کیا گیا ہے-

اس معاملہ میں بد وضاحت ضروری ہے کہ بزید بن معاوید رضافتہ صحابی نہیں

ہے اس لیے اس سے متعلق مطاعن کے جوابات کے ہم ذمہ دار نہیں اور نہ ہی ہم اس کی ضرورت سجھتے ہیں۔ اپنے غلط اقوال اور ناجائز افعال کا یزید خود ذمہ دار ہے ، اس کاوہ جواب دہ ہوگا۔

یمال حفرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے متعلق ذکورہ بالا اعتراض کے جواب کے لیے یہ چیز ذکر کر دینا فائدہ سے خالی نہیں کہ انتخاف بزید کے طعن کو بندہ نے قبل ازیں اپنی تالیف سیرت حضرت معاویہ وفائش، حصہ دوم میں بعنوان "مسئلہ انتخاف بزید" مفصلاً بیان کر دیا ہے۔ تفصیل مطلوب ہو تو ذکورہ مقام کی طرف رجوع فرمائیں، تاہم اس مقام میں مختفراً جواب پیش خدمت ہے۔

اولاً: حضرت امير معاويه رضى الله تعالى عنه نے اپنے دور كے حالات كے پيش نظر اپنے فرزند كو خليفه بتايا باوجود اس كے كه حضرت معاويه رضافيّ، كى نظر ميں يزيد سے افضل لوگ موجود تھے۔ اس چيز كو كبار مور خين نے اپنى اپنى تصانيف ميں ذكر كيا ہے، چنانچہ ابن خلدون لكھتے ہيں كه

... وكذالك عهد معاويه الى يزيد حوفا من افتراق الكلمه بما كانت بنو اميه لم يرضوا تسليم الامر من سواهم فلوقد عهدالى غيره احتلفوا عليه مع ان ظنهم كان به صالحا ولايرتاب احد فى ذالك ولايظن بمعاويه غيره فلم يكن ليعهداليه - وهو يعتقد ما كان عليه من الفسق حاشالله لمعاويه من ذالك -

(مقدمه لاین خلدون ص ۱۳۵۵ جلداقل ، تحت انقلاب الخلافه الی الملک ، طبع بیروت) اور دیگر مقام پر تحریر کمیا ہے کہ

...والذى دعا معاويه لايشار مندرج بالاكامنهوم يه م كه حفرت ابنه يزيد بالعهد دون من سواه امير معاويه رضى الله تعالى عنه في الين الله تعالى عنه في الين الله المصلحت فرند يزيد كوجو منصب خلافت كاسرد كياتها

فى احتماع الناس واتفاق اهوائهم باتفاق اهل الحل والعقد عليه حينذ من بنى اميه اذ بنو اميه يومئذ لا يرضون سواهم وهم عصابه قريش واهل المله احمع واهل الغلب منهم اثره بذالك دون غيره ممن يظن انه اولى بها-

وہ کلمہ الل اسلام میں افتراق و انتشار سے
بچانے کی بناء پر تھا۔ اس سبب سے کہ قبیلہ
بنوامیہ امر خلافت کو اپنے سواکسی دو سرے
کی طرف سپرد کر دینے پر آمادہ نہیں تھے۔
اگر یہ معالمہ ان کے غیر کی طرف سپرد کیا
جا آتو یہ لوگ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ
تعالیٰ عنہ کے ساتھ اختلاف کر دیتے اور
ایک عظیم اختشار کھڑا ہو جا آ۔

(مقدمہ لابن خلدون الفصل الثلاثون فی دلایہ العمد ص ۲۱۱، طبع معر، ص ۲۷۳-۲۷۳، طبع بیروت)

نیز یہ بات بھی ہے کہ بزید کے متعلق ان کو بہتر گمان تھا اور اس میں کوئی شک

نبیں کہ بظاہر کوئی چیز خلاف شرع نہ پائے جانے کی وجہ سے ان کا یہ ظن درست
تھا۔ بزید میں فتق و فجور ظاہری طور پر برطا پایا جائے اور پھر حضرت امیر معاویہ رہی التیٰ ہیٰ فقہ داری اس کے سپرد کریں حاثا وکلا حضرت امیر معاویہ رہی التٰ کی دیانت داری سے بعید ہے۔

اور جس دور میں بزید کا انتخاب اور نامزدگی کی گئی اس دور میں بزید کے مفاسد اور قبائح علانیہ طور پر موجود نہیں تھے۔

#### بيعت بالاكراه كلاعتراض

معترضین کی طرف سے دو سرا اعتراض که حضرت امیر معاویہ رضائی، نے جرو اکراہ، ظلم و تعدی وغیرہ سے اپنے بیٹے کے لیے بیعت خلافت حاصل کی تو اس سلسلہ میں اتن گزارش ہے کہ در حقیقت بیعت بزید کا مسئلہ ایک مجتمد فیہ مسئلہ کے درجہ میں تھا جو حضرت امیر معاویہ رضائی، کی طرف سے لوگوں کے سامنے پیش کیا گیا اور اس میں معمول کے مطابق اختلاف رائے بھی ہوا۔ حضرت امیر معاویہ رضائی، اس

دور کے حالات اور سیاسی و ملی مصالح کے پیش نظر اپنی رائے کو صحیح سیجھتے تھے۔ پھر اس سلسلہ میں لوگوں پر کوئی جبرو اکراہ نہیں کیا گیا حتی کہ شیعہ مورخین جو حضرت امیر معاویہ رضافیہ، کے سخت مخالف و معاند ہیں، انہوں نے بھی برطاطور پر اپنی تواریخ میں تحریر کیا ہے کہ میں تحریر کیا ہے کہ

... وحج معاويه تلك السنه فتالف القوم ولم يكرههم على البيعت-

مطلب ہے ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے اس سال جج کیا اور قوم کے ساتھ الفت سے پیش آئے اور بیعت (یزید) پر ہرگز کی کو مجبور نہیں کیا۔

( آريخ يعقوبي لاحمد بن يعقوب الكاتب المعروف يعقوبي الشيعي ص٩٢٩ ، ٢٥ تحت واقعات وفات المام حسن جوالتي: ' (١٩٧٩هـ) طبع بيروت)

فلمدُ مور خین "رساله" کی طرف سے حضرت آخیر معاویہ رضائی، پر بیہ اعتراضات جو قائم کیے گئے ہیں، ان میں کچھ صدافت نہیں۔ بالکل بے اصل اور ب سروپا ہیں اور واقعات نفس الامر کے خلاف می اور اس مسئلہ پر ہم نے کبار مور خین سن و شیعہ کے حوالہ جات پیش کردیے ہیں۔

# عہدِ نبوی المالی میں امیر معاویہ رہا تھی کے حق میں اہم واقعات اور ان کی ملی خدمات

سطور ذیل میں ہم عمد نبوت میں حضرت امیر معاویہ رہنا تھی ہے چند ایک اہم واقعات اور ان کی ملی خدمات بالاختصار پیش کرتے ہیں۔

ان امور پر غور کرنے سے آنموصوف رضافتہ، کے مشرف بہ اسلام ہونے کے بعد اسلام ہونے کے بعد اسلام میں ان کا صحیح مقام و مرتبہ واضح ہوسکے گا اور معترضین جو ان پر اعتراضات وارد کرتے ہیں، ان کا بالواسطہ جواب بھی ان میں موجود ہوگا۔

- (۱) حضرت معاویہ بن ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنما جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے براور نبتی ہیں، کیونکہ جناب ام المومنین ام حبیبہ بنت ابی سفیان رضی اللہ تعالی عنها آنموصوف کی ہمشیرہ ہیں۔
- (۲) حضرت امير معاويه رضالتيء عمرة القصناء كے موقعہ عدد ميں مشرف به اسلام موت اور ان كا اسلام لانا جناب نبوت ميں مقبول موا اور فتح كمه ٨ه ميں نبي اقدس صلى الله عليه وآله وسلم كى خدمت ميں اپنے قبيله كے همراه حاضر موئ-

بروایت دیگر امیر معادیہ کتے ہیں کہ جب فتح مکہ ہوئی تو میں نے اسلام کو ظاہر کر دیا اور آنجناب مل کی کہ کہ مت میں حاضر ہوا تو ازراہ کرم نوازی آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے مجھے مرحبا فرمایا۔

- (٣) اس كے بعد اسلام میں غزوہ "حنین" اور غزوہ "طائف" پیش آیا تو نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم كی قیادت میں مجاہدین اسلام كے ساتھ حضرت امير معاويہ بعلی نذكورہ غزوات میں شریك ہوئے۔ ان غزوات میں ان كے والد ابوسفیان وظافتہ، فدكورہ بزوت بھائی بزید بن الی سفیان وظافتہ، مھی ان كے ہمراہ تھے اور جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان حضرات كو اموال غزائم سے وافر حصہ عطا فرمایا۔
- (۴) نی اقدس صلی الله علیه و آله وسلم کی جناب میں حضرت امیر معاویه رضافین کو دگر کاتبین وحی سے ساتھ کتابت وحی و غیروحی کا منصب عطا ہوا اور مزید مراسلات نبوی اور فرمان نولی کی ذمه داری بھی ان کو نصیب ہوئی۔
- (۵) اسلام میں بعض او قات اراضی کی تقسیم و تشکیم کا معاملہ پیش آیا تو بفرمان نبو سنب بیہ منصب بھی حضرت معاویہ رہن گئیز، کو تفویض کیا گیا۔
- (۲) بعض مواقع میں سردار دو جہاں صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کو اپنے قصر شعر (بال تراشنے) کی ضرورت پیش آتی تو یہ سعادت بھی حضرت امیر معاویہ رہی تھیں حاصل ہوئی۔

(2) نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلبہ وسلم کی ذبان مبارک سے کسی امتی کے حق میں دعائے خیر کے کلمات صادر ہونا بہت بڑی فضیلت اور خیرو برکت کی چیز ہے۔ چنانچہ حضرت امیر معاویہ وہلائی، کے حق میں آنجناب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے متعدد کلمات دعائیہ طابت ہیں۔

اور آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کی ان دعاؤں ہی کے فیوض و برکات سے حضرت امیر معاویہ رہنا تھی، کو اسلام میں دبنی و ملی خدمات بجالانے کا موقعہ ملا۔

(A) حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو تبرکات نبوی مل آلیہ بھی حاصل تھے جو ایک موسے مبارک، ناخن جو ایک موسے مبارک، موسے مبارک، ناخن مبارک کے تراشے ان کو حاصل تھے، چنانچہ حسب وصیت آخری مراحل میں ان تبرکات کے ساتھ ان کاسفر آخرت شروع ہوا۔

(نوٹ): مندرجہ بالا امور کی تفصیلات اور حوالہ جات کے لیے ہماری تالیف سیرت حضرت معاویہ وہالتہ ہماری تالیف سیرت حضرت معاویہ وہالتہ اول وور اول اور دور چمارم کی فصل 11 کی طرف رجوع فرمائیں۔

#### منبيهير

ناظرین کرام کی خدمت میں یہال ضروری گزارش ہے کہ حضرت امیر معادیہ رضی اللہ تعالی عند کے متعلق مندرجہ بالا ایک ایک چیز پر نظر غائز فرمائیں اور پھراس کے بعد "رسالہ" ذکورہ مرتب کرنے والے کے مطاعن پر نظر کر کے باہم موازنہ کریں۔

ایسے مقتدر صحابی رضافتہ جن کے حق میں یہ امور فضیلت موجود ہیں ان پر لعن و طعن قائم کرنے کا کیا جواز ہے؟ اور جو روایات اور واقعات حضرت معاویہ رضافتہ کے حق میں موجبات لعن و طعن کے معاندین نے پیش کیے ہیں وہ نفس الامر میں کس طرح صحح قرار دیئے جاسکتے ہیں؟ ایک طرف حضرت امیر معاویه رفخ النیز، میں ندکورہ امور فضیلت موجود ہوں اور دو سری طرف وہ روایات جو مولفین "رسالہ" نے ذکر کی ہیں، پیش کی جائیں تو اس کی باہم مطابقت اور موافقت کی کوئی صورت ممکن نہیں ہو سکتی اور کوئی دانشمند اور انصاف پیند آدمی لعن و طعن کی ان روایات کو صحیح قرار نہیں دے سکتا ان میں بون بعید ہے۔

فلمذا حضرت امیر معاویه رضی الله تعالی عنه کوجو امور فضیلت حاصل ہیں، ان تاریخی ملخوبات اور وضعی و جعلی روایات کے ذریعے ان کی تغلیط نہیں کی جا سکتی اور اسلام میں آنموصوف رہالٹی، جس مقام و مرتبہ فضیلت پر فائز ہیں، اس سے انہیں محرایا نہیں جا سکتا۔

#### مندرجات"رساله"کا تجزبیه

ناظرین باجمکین کی خدمت میں "رسالہ" فدکورہ میں مندرجہ روایات کے متعلق ہم ایک تجزیہ بیش کرنا چاہتے ہیں تاکہ اس رسالہ کے مندرجات کا کتاب اللہ سے متفاد ہونا اور ارشادات نبوی (صلی اللہ علیہ وسلم) کے متعارض ہونا اور اس مواد کا فن روایت کے قواعد و ضوابط اور فرمودات علمائے امت کے برعکس ہونا برطا طور پر ثابت ہو جائے اور ناواقف کار و کم علم قاری، رسالہ فدکور کے مندرجات پر نظر کرنے سے صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے خلاف کسی غلط فنی اور برگمانی کا شکار ہو کر ان حضرات رضی اللہ تعالی عنم کے خلاف سوء ظنی میں جتلا نہ ہوسکے۔ شکار ہو کر ان حضرات رضی اللہ تعالی عنم کے خلاف سوء ظنی میں جتلا نہ ہوسکے۔ (وما توفیقی الابالله)

پہلے ان مندرجہ روایات کا کتاب اللہ سے متضاد مونا بیان کیا جا تا ہے۔

#### (۱) ارشاداتِ خداوندی سے متعارض ہونا

قرآن مجید میں اللہ تعالی نے فتح کمہ سے قبل اسلام لانے والے اور فتح مكته

کے بعد اسلام لانے والے محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم دونوں فریق کے حق میں جست کا وعدہ فرمایا ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے کہ

..... وكلاوعدالله الحسنى- (الحديد ب ٢٧) اور دو سرے مقام ير قران خداوندى ہے كہ

الدین سبقت لهم منا یعنی بلاشه وه لوگ جن کے لیے حتی الحسنی اولئک عنها (جنّت) کا وعده ہماری جانب سے پہلے ہوچکا مبعدون - (الانبیاء پ ۱۵) ہے، وه (دوزخ سے) دُور رکھے جاکیں

*\** 

قرآن مجید کی ان ہر دو آیات میں اللہ کریم نے تمام صحابہ کے حق میں اہل جسّت ہونے کا وعدہ فرمایا ہے کہ قبیلہ یا افراد کو مشکیٰ نہیں فرمایا اور ان میں سے کوئی بھی صحابہ بھی صحابہ دوزخ میں ہرگز داخل نہیں کیا جائے گا- کیونکہ ان آیات کریمہ میں صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم سے خاص خطاب ہے اور ان کے حق میں ہی یہ فرمودات خداوندی وارد ہیں۔

- (١) الاصابه لاين حجر ص٩٩ جلد اقل وخطبه الكتاب الفصل الثالث في بيان حال المعجابه من العداله-
  - (۲) عقیدة السفاری الشیخ محد بن احد السفاری الحنیل ص۲۷، جلد دانی، طبع اول، مصر، نیز الله تعالی نے اپنے کلام مجید میں ارشاد فرمایا ہے کہ

... يوم لا يحزى الله النبى لينى جم دن كه الله تعالى ذليل نهيل والله والمدين آمنوا معه نورهم كرك كه ايخ ني (صلى الله عليه وسلم) كو يسعى بين ايديهم اورنه ان لوگول كو يو ايمان لائم بين ال وبايمان ان كے ساتھ ان كا نُور ايمان ان كے ساتھ

(التحريم پ٢٨) اور دائيس جانب دو ژنامو گا---الخ-

يمال بھى الله تعالى نے اپنے پغير كريم التي ايكن اليان لانے والے

صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کے حق میں فیصلہ صادر فرما دیا ہے کہ قیامت میں یہ لوگ رسوا نہیں ہوں گے اور ان کے سامنے اور دائیں جانب ایمان کی روشنی دو ڑتی ہوگی۔ ہوگی۔

یمال سے خابت ہوا کہ تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم آخرت میں کامیاب و کامران ہیں اور مغفور ہیں اور ایمان کی روشنی ان کے سامنے ہوگ۔۔۔ فلمذا اموی صحابہ رضی اللہ تعالی عنهم بھی حسب وعدہ خداوندی ان فضائل میں شامل ہیں اور احکامات فدکورہ میں داخل ہیں، جس طرح کہ دیگر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم ان فضائل و احکامات میں شامل اور داخل ہیں۔

#### . قابل غور

بات یہ ہے کہ ناظرین کرام مندرجہ بالا فرمودات خداوندی کو پیش نظر رکھیں اور پھر"رسالہ" مٰدکور کے مضامین پر نظر غائر کرتے ہوئے خود موازنہ کریں کہ کون سی بات صحیح ہے؟؟

"صاحب رسالہ" کتے ہیں کہ اموی صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم (معاذ اللہ) منافق تھے، قابل لعن و طعن تھے، ملعون اور جہنمی تھے، دین و ملت اسلامیہ سے دُور تھے، خدا اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے نافرمان تھے وغیرہ وغیرہ۔

صاحب انصاف اور دانشمند آدمی اس صورت میں تجزیه کر سکتا ہے کہ ارشادات خداوندی بالکل صحیح ہیں۔ ان کی صدافت میں پھھ شک و اشتباہ کی مخبائش نہیں۔

قرآنی آیات نے جناب نی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم کے حق میں جنت و بہشت کے وعدے فرمائے اور ان کی مغفرت کے لیے فیصلہ دے دیا ہے اور ان کے ایمان کی روشنی قیامت کے روز ان کے سامنے اور دائیں جانب پائی جانے کا اعلان فرما دیا اور ان نصوص میں کسی قبیلہ یا اموی محابه کومتنی نبیس قرار دیا تو ظاہرہے کہ ان کامصداق تمام محابہ ہیں۔

ایک مومن مسلمان مخص آیات خداوندی کی کلذیب ہر گر نمیں کر سکنا تو واضح بات ہے مولف "رسالہ" کا جمع کردہ مواد قابل رد اور باطل ہی ہوگا اور بلا احتاء تمام محابہ کرام رضی اللہ تعالی عشم کے خلاف سب و شتم اور لعن طعن کرنا اور ان کو بدگوئی سے یاد کرنا ممنوع ہوگا۔

## (٢) فرمودات نبوى الفيتيات متعارض مونا

ارشادات باری تعالی کی روشن میں ایک مختر تجزیہ پیش کرنے کے بعد صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے حق میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جو فرمودات ہیں' ان میں سے چند ایک ہم یہال ذکر کرتے ہیں۔

پھر مندرجات ''رسالہ'' کے ساتھ ان کا متعارض ہونا اور مخالف ہونا درج کریں گے۔

آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم کے حق میں بے شار فضائل و مکارم بیان فرمائے ہیں اور ان کی بلندی مقام اور رفعت منزلت کو واضح فرمایا ہے اور ان کے اکرام و احترام ملحوظ رکھنے کو بیان فرمانے کے ساتھ ساتھ ان کے حق میں سب و شتم و لعن و طعن کرنے سے امت کو برملا منع فرمایا ہے۔ ان تمام مقامات میں کسی قبیلہ یا افراد کو منتی نہیں قرار دیا۔ تمام صحابہ کے حق میں یہ فرمودات ایک جیسے ہیں۔

چنانچہ ذیل میں چند ایک ارشادات نبوی علیہ العلوۃ واکتسلیم ہم تحریر کرتے ہیں' ان پر غور فرمائیں:

یعنی آ نجناب صلی الله علیه و سلم نے فرمایا که لوگوں کی مثال معاون (کانوں) کی طرح ہے جیسا کہ سونا اور چاندی کی کانیں

...قال رسول الله صلى الله علدن عليه وسلم: الناس معادن كمعادن الذهب والفضه

ہوں۔ جاہلیت کے دور ( قبل اسلام) میں جو لوگ بهترین و پہندیدہ تھے، اسلام میں بھی وہ لوگ پہندیدہ بیں جبکہ دینی مسائل میں سمجھ پیدا کرکے اسلام پر عمل پیرا ہوں۔

حيارهم في الحاهليه حيارهم في الاسلام اذا فقهوا-(رواه مسلم، مثلوة شريف، ص٣٢، بحواله مسلم، كتاب العلم الفصل الاول، طبع ويلي)

#### منبيهم

اس فرمانِ نبوی (صلی الله علیه وسلم) میں مردم شناسی کی طرف اشارہ ہے جو قبائل اخلاص کے ساتھ ایمان لائے ان کی اسلام میں قدر شناسی کی گئی اور اسلام معاشرہ میں ان کی توقیر کالحاظ رکھا گیا اور خیار فی الاسلام کے القاب کے ساتھ ان کی عزت افزائی کی گئی۔

یہ امور تمام صحابہ کے حق میں منقول ہیں، کسی قبیلہ یا فرد کو مشکیٰ نہیں کیا گیا:

(۲) ایک بار حفرت سیّدنا عمر فاروق رضی الله تعالی عنه اپنے دورِ خلافت میں الله انتظای ضروریات کے تحت جابیہ کے مقام میں تشریف لے گئے۔ کبار صحابہ رضی الله تعالی عنهم حاضرین مجلس تھے۔ حضرت فاروق اعظم رضائی نے ایک عظیم خطبہ کی صورت میں حاضرین مجلس کو خطاب فرمایا۔ اس میں فرمودات نبوی صلی الله علیہ وآلہ وسلم بھی تھے:

... فقال ان رسول الله صلى
الله عليه وسلم قام فينا
مقامى فيكم فقال اكرموا
اصحابى فانهم خياركم ثم
الذين يلونهم ثم الذين
يلونهم... فمن سره بحبوحة
الحنه فعليه بالحماعه فان

لینی حضرت عمرفاروق رضائی نین نے فرمایا کہ جس طرح میں تہمارے در میان کھڑا ہوں اور خطبہ دے رہا ہوں، اسی طرح ایک دفعہ جناب رسول خدا مراہ ہے نے ہمارے در میان خطبہ دیتے ہوئے فرمایا کہ میرے اصحاب کا اکرام اور عزت کو میا لوگ تم میں سے بہترین اور اخیار افراد

الشيطن مع الفذ ١٠٠٠ الخ-

ہیں۔ پھران کے بعد وہ لوگ بھتر ہیں جو ان
کے ساتھ ملنے والے ہیں اور پھروہ لوگ جو
ان ملنے والوں کے ساتھ ملنے والے ہیں۔ پھر
فرمایا کہ جس شخص کو وسط جنت مطلوب ہو،
وہ جماعت کے ساتھ رہے اور جماعت کولازم
پکڑے کیونکہ جماعت سے الگ ہونے
والے شخص کے ساتھ شیطان لگ جا تاہے۔

#### تنبيهبر

ان ارشاداتِ نبوی (صلی الله علیه و سلم) میں بھی بلا استثناء تمام صحابہ کرام رضی الله تعالیٰ عنهم کے لیے اکرام و توقیر کا تھم فرمایا گیا ہے اور جماعت اسلام کے ساتھ لازم رہنے کی تلقین فرمائی گئی ہے۔

... قال النبى مُثَلِّمُ لا تسبوا اصحابى فلوان احدكم انفق مثل احد ذهبا ما بلغ مد احدهم ولانصيفه - (مَثْقَ عليه)

یعنی ارشاد فرمایا کہ میرے اصحاب کو برا مت کمو کیونکہ تم میں سے کوئی آدمی اگر احد کے بہاڑ کے برابر ذر کیرصدقہ کرے تو صحابہ رضی اللہ تعالی عنم کے ایک مد (سیر) کے برابر بلکہ اس کے نصف کے برابر بھی نہیں پہنچ سکتا۔

- (١) مشكوة شريف، ص ٥٥٣ الفصل الاول، باب مناقب المحابه-
- (r) الاعتقاد على ند بب السلف لليستى، ص ٣٠٠ باب القول فى اصحاب رسول الله صلى الله تعالى عليه و آلبه وسلم، بيروت-

یماں بھی تمام اصحاب رضی اللہ تعالی عنم کی فضیلت بیان کرتے ہوئے تھم دیا گیا کہ کسی بھی صحابی کو بڑے کلمات سے یاد مت کرو۔ یمال کسی فرد، قبیلہ یا جماعت کو مشتی نہیں فرایا گیا بلکہ تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے لیے یکسال تھم ہے۔

(٣) حفرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنما سے مروی ہے کہ

سبوا اصحابی لعن الله مشكل لا تسبوا اصحابی لعن الله من سب اصحابی - (رواه الطرانی فی الاوسط ورجاله رجال العجی غیرعلی بن ممل وحو ثقد - مجمع الزوائد لنور الدین البیشی صا۲، جلد ۱۰ تحت باب مناقب وفضائل)

یعنی ام المومنین حضرت عائشہ صدیقة رضی الله تعالی عنها فرماتی ہیں کہ جناب نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا که میرے اصحاب کو سب و شتم مت کرو- جو میرے صحابہ کو سب و شتم کرے' اس پر الله تعالی لعنت برسائے۔

(۵) این بطہ صیح اساد کے ساتھ حضرت عبداللہ بن عباس رہی تھی، سے روایت کرتے ہیں کہ

یعنی اپنے مخاطبین کو ہدایت کرتے ہوئے حضرت این عباس وخالفتی، فرماتے ہیں کہ جناب نبی کریم مائی اللہ کے اصحاب کو برا بعلا مت کمو، اور سب و شتم نہ کرو کیونکہ ان کا مرتبہ یہ ہے کہ نبی اقدس مائی اللہ کی کا قیام اور حاضر رہنا تمہمارے چالیس برس کے عمل سے بمتر ہے بروایت و کیع تمام عمر کی عبادت سے افضل ہے۔

محمد (صلى الله عليه محمد (صلى الله عليه وسلم) فلمقام احدهم ساعه يعنى مع النبى (صلى الله عليه وسلم) حير من عمل احدكم اربعين سنه وفي روايه وكيع حير من عباده احدكم عمره هذا-

(١) الاعتقاد على ندبب انسلت لليهقي، ص٣٢٣ باب القول في اصحاب رسول الله صلى الله

عليه وسلم، طبع بيروت-

(٢) شرح اللحاويه في عقيدة السافيه لصدر الدين على بن ابى العزا الحنفى ص١٣٠ تحت قوله
 ونحب اصحاب رسول الله-

(٣) شرح نقد اكبر لما على القاري ص ٨٣ طبع مجتبائي وبلي، تحت تسميد ابل السند في تسميد)

#### متنبيهم

مندرجات بالا سے واضح ہوگیا کہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی منهم کی بلا استناء تمام جماعت فضائل و محلہ کی حال ہے اور تمام صحابہ رضی اللہ تعالی عنهم کی لعن و طعن اور سب و شتم کرنے سے سروار دو جمال صلی اللہ علیہ و سلم نے منع فرمایا ہے۔ تو ہنو امیہ صحابہ رضی اللہ تعالی عنهم بھی اسی زمرہ میں آ گئے اور یہ ہدایات نبوی (صلی اللہ علیہ و سلم) سب صحابہ کے لیے عام ہیں۔ ان میں سے کسی ایک روایت میں بھی اموی صحابہ رضی اللہ تعالی عنهم کو مشتی نہیں فرمایا گیا۔

فلنداید ارشادات نبوی (صلی الله علیه وسلم) تمام صحله کے حق میں یکسال اور برابر ہیں-

یمال قابل توجہ بیہ بات ہے کہ طبری والے (رسالہ) فدکورہ کے مندرجات ان فرمودات نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے بالکل متعارض اور خلاف ہیں۔

بنا بریں ارشادات نبوت (صلی الله علیه وسلم) کی رو سے "رساله" نہ کور کی وہ روایات جن میں سب و شتم کیا گیا ہے اور لعن و طعن کا موجب قرار دی گئی ہیں وہ بالکل باطل ہیں اور مردود ہیں۔

#### (m) فن روایت کے ضوابط کے منافی ہونا

اس کے بعد ہم میہ چیز ذکر کرتے ہیں کہ "رسالہ" ندکورہ کے مندرجات فن روایت کے قواعد و ضوابط کے بھی خلاف ہیں اور جو کچھ علماء امت نے قبول روایت ك ليه قواعد و ضوابط بيان فرمائ بين أن سے متعارض و متضاد بين-

چنانچہ اس فن کے علاء نے ایک حدیث مرفوع بطور قاعدہ کے بیان فرمائی ہے اور اس سے قبول روایت کے ضابطے مستنبط کئے ہیں۔ پہلے وہ مرفوع حدیث درج کی جاتی ہے۔ خطیب بغدادی نے اپنی تصنیف 'کتاب ا لکفایہ'' میں وہ روایت ذکر کی ہے:

لین نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میری طرف منسوب شدہ مختلف فتم کی روایات عقریب تمہارے پاس پنچیں گی۔۔۔ جو روایات کتاب اللہ اور میری شنت کے مطابق ہوں' وہ درست ہوں گی اور جو کتاب اللہ اور میری شنت کے مطابق ہوں وہ میری طرف کے معارض اور متفاد ہوں وہ میری طرف سے نہیں ہوں گی۔

... عن النبى صلى الله عليه وسلم انه قال سياتى عنى احاديث مختلفه فما حاء كم موافقا لكتاب الله تعالى وسنتى فهو منى وما حاء كم مخالفا لكتاب الله تعالى و سنتى فليس منى-تعالى و سنتى فليس منى-(كاب الكفايد الخيب البغدادى، ص٠٣٠، طع حيد رآباددكن)

پس یمال سے روایت کے رد و قبول کا ضابطہ متعین ہوگیا۔ بنا بریں کبار علماء امت نے اس کی روشنی میں مندرجہ ذیل ہدایات ذکر کی ہیں:

... اذا كان الحديث مخالفا لكتاب الله تعالى فانه لا

يكون مقبولا ولاحجه للعمل به ١٠٠١ الخ-

(اصول السرخى ص ٣٦٣، ج اقل، تحت بحث روايت، منقطع، طبع اقل، وكن) نيزاس طرح ابوبكرالسرخسي تھوڑا سا آگے چل كر پھر لكھتا ہے كه

لیعنی علامہ السرخی فرماتے ہیں کہ جب روایت کتاب اللہ کے مضمون کے مخالف پائی جائے، وہ ہرگز مقبول نہیں اور نہ ہی وہ

... ان كل حديث هو مخالف لكتاب الله تعالى فهو مردود- (اصول السرخي عمل كرنے كے ليے جمت ہے اور الكى روايت مقبول نميں بلكه مردودہے۔

م ۳۹۵ مبلد اقل ، تحت بحث روایت ، منقطع ، طبع اقل ، و کن )

ای طرح بد مضمون مقام ذیل میں بھی ملاحظہ کیا جا سکتا ہے:

... توضيح وتلويح بحث سنت فصل في الانقطاع-

(۲) اس طرح خطیب بغدادی نے بھی اس قاعدہ کو عبارت ذیل میں ذکر کیا ہے:

لینی مطلب ہے ہے کہ جو روایت تھم عقل کے برخلاف قرآن محکم کے تھم کے برخلاف اور سُنّت مشہورہ معلومہ کے برخلاف اور اس فعل کے برخلاف جو قائم مقام سُنّت کے ہے اور ہریقینی دلیل کے برخلاف پائی جائے وہ قابل قبول نہیں (بلکہ ... ولا يقبل خبر الواحد في منافاه حكم العقل وحكم القرآن الثابت المحكم والسنه المعلومه والفعل الحارى محرى السنه وكل دليل مقطوع به-

وہ قابل ردہے)

- (۱) كتاب ا ككفايه للحليب البغدادي رحمته الله عليه، ص ٣٣٢، تحت باب ذكر ما يقبل فيه خبر الواحد وما لا مقبل فيه، طبع اذل وكن-
- (۲) تنزیمہ الشریعہ المرفوعہ لاین عراق الکتانی ص۳ تحت فصل فی حقیقہ الموضوع۔ حاصل کلام ہیہ ہے کہ طبری والے "رسالہ" میں مندرجہ روایات نہ کورہ بالا ان قواعد و ضوابط کے قطعاً خلاف یائی گئی ہیں۔

کیونکہ رسالہ ندکورہ میں مندرجہ روایات میں بنو امیہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم پر نام لے کر سب و شتم کیا گیا ہے اور ان روایات کے ذریعے صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم کو موجب لعن و طعن ثابت کرنے کی سعی کی گئی ہے، حالا نکہ ارشاداتِ خداوندی و فرمودات نبوی می گئی ہی تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم کے حق میں بہتر ثناء و توصیف بیان کی گئی اور فضائل و محلد ان کے بے شار مقالت میں ذکر کیے گئے ہیں۔

فلمذا وہ روایات کتاب و منت کے مضمون اور قواعد و ضوابط کے برخلاف ہونے کی وجہ سے قبل جمت قرار دی جائتی اور نہ ہی الی روایات قائل جمت قرار دی جائتی ہیں۔

#### علائے امت کے بیانات

بحث ہذا میں بعض علاء نے خصوصاً حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنه کا نام ذکر کرکے تصریح کر دی ہے کہ ان کی ندمت میں جو روایات چلائی اور پھیلائی گئی ہیں' وہ جعلی اور وضعی ہیں۔

چنانچہ این قیم اور ملاعلی القاری نے بحث ہذا کے ضمن میں تحریر کیا ہے کہ

یعنی حضرت امیر معاویه رضی الله عنه
کی ندمت میں جو روایات پائی جاتی ہیں، وہ
وضعی اور جعلی ہیں اور دو سرے مقامات
میں تحریر کیا کہ حضرت امیر معاویه رضی الله
تعالی عنه کی ندمت میں جو روایت پائی
جائے وہ دروغ ہے۔

... ومن ذالك الاحاديث فى ذم معاويه ... كل حديث فى ذمه فهو كذب - (۱) المنار المنيت لاين قيم ص ١١٤ تحت فعل ٣٤٠ طبع طب - (۲) الامرار المرفوع فى اخبار الموضوع لعلى القارى ص ٢٤٠٠ تحت فعل الفغائل والثالب، طبع جديد -

فلمذا طبری والے "رساله" بیں جو حضرت امیر معاویه کی ندمت و تنقیص میں مرویات نقل کی گئی ہیں، وہ علماء کی تصریحات کی روشنی میں بالکل بے سرویا اور جعلی ہیں۔

#### اختتامى تجزبيه

گزشتہ صفحات میں رسالہ فدکور کے مندرجات کا کتاب و سُنّت، قواعد و ضوابط اور علائے امت کے فرمودات کے ساتھ متعارض اور متخالف ہونا پیش کیا گیا ہے۔ اب ہم اس بحث کے آخر میں ناظرین کرام کو یہ بتلانا چاہتے ہیں کہ اس مسئلہ میں ہم منفرد نہیں ہیں بلکہ اس فن کے کبار علماء نے صدیوں پہلے "رسالہ" نہ کور کے مندرجات کا رد کر دیا ہے اور اس کی روایات کا بطلان خوب واضح کر دیا ہے۔

ذیل میں ان کبار علماء کی عبارات برائے ملاحظہ پیش کرتے ہیں تاکہ ناظرین کرام کو اطمینان ہو جائے۔

----- (I) -----

چنانچہ علامہ ابن اثیر الجزری نے معتضد باللہ کے ای "رسالہ" کے متعلق مندرجہ ذیل الفاظ میں نقد و تقید کی ہے:

لینی صاحب رسالہ نے بہت سی احادیث کے ساتھ و جوب لعن معاویہ رخیالٹنی، پر استدلال کیا ہے، لیکن وہ روایات صحیح شیں ہیں-(اور بے اصل ہیں) ... انه قد استدل فیه باحادیث کثیره علی وجوب لعنته عن النبی صلی الله علیه وسلم لاتصح-

(آرائ ألكال لاين اثيرالجزري ص٨٥، جلد سادس، تحت سنه ٢٨٠هـ)

----- (**r**) -----

اور علامہ مثم الدین الذہی "نے اپی مشہور تھنیف " تاریخ الاسلام" میں "رسالہ" بڑا کے متعلق اپی محققانہ رائے ورج ذیل الفاظ میں تحریر کی ہے:

... نم ذکر احادیث و اهیه لینی (صاحب "رسالہ" نے) ابوسفیان موضوعه فی ذم ابی سفیان اور بوامیہ کی ندمت کی کئی ہے اصل اور وہنے امید کی ندمت کی کئی ہے اصل اور وہنے امید کی ندمت کی کئی ہے اصل اور وہنے امید کی ندمت کی کئی ہے اصل اور وہنے امید کی ذرکی ہیں۔

( تاريخ الاسلام للذهبي ص ١٨-٩٩ تحت ١٨٨٥ه، طبع بيروت المهاه، ١٩٩١)

#### ----- (M) -----

اور حافظ ابن کثیر منظر نی تصنیف "البدائی والنهائی" میں المعتمند باللہ کے اس "رسالہ" کا ذکر کیا ہے جس میں حضرت امیر معاویہ رہی گئر، ' ابو سفیان رہی گئر،' وغیرہم پر لعن طعن کی متعدد روایات جمع کی گئی ہیں۔

حافظ این کیر ؓ نے ان روایات پر تقید کرتے ہوئے تحریر کیا ہے کہ

یعنی (صاحب رسالہ نے) حضرت امیر معاویہ رخی تین کی فدمت میں بہت سی باطل احادیث درج کی ہیں۔ (جو بالکل دروغ بے ... واورد فيها الاحاديث باطلهفي ذم معاويه...الخ-

#### آخركلام

یہ چند سطور "رسالہ" مندرجہ کے جواب میں مرتب کی ہیں، مقصدیہ ہے کہ سیّد دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم اجمعین سے دفاع کیا جائے اور ان کے مقام و مرتبہ کا احرّام المحوظ رکھا جائے۔

فروغ ہیں)

جن لوگوں نے اس نوع کا رسالہ مرتب کرایا تھا ان کے پیشِ نظر سیای و ند ہی تعصبات تھے۔ فلمذا ہمیں ان چیزوں سے ہرگز متاثر نہیں ہونا چاہیے۔

وآخر دعوانا ان الحمدلله رب العالمين والصلوه والسلام عليه وآله واصحابه وسلم تسليما كثيراكثيرا-



# فصل پنجم

# (شیعہ)افلحاکیڈمی کراچی کے اشتہار کاجواب

#### عامداو مصليا ومسلما

شیعہ کی طرف سے سرور کو نین صلی اللہ تعالی علیہ و آلہ وسلم کے محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے متعلق بیشتر مطاعن نشر کیے جاتے ہیں، جس کی وجہ سے اللِ اسلام کے قلوب بریشان اور مجروح ہوتے ہیں۔ میں چیز باہمی انتشار کا باعث بنتی ہے اور وحدت اسلامی کو پارہ پارہ کردیتی ہے۔ یہ ان لوگوں کا دیرینہ شیوہ چلا آ رہا ہے۔ اب حال ہی میں شیعوں نے "افل اکیڈی پاکستان یونٹ کراچی" کی طرف سے ایک اشتمار شائع کیا ہے۔

اس میں اکابر محلبہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم پر شدید طعن وارد کر کے مسلمانوں کے دلوں کو دکھایا ہے اور ان کے حق میں بد طنی پھیلائی ہے۔ اس کے جواب کے لیے یہ چند کلمات تحریر کیے گئے ہیں تاکہ اس مفدہ کا ازالہ ہو اور مسلمانوں سے پریٹائی برطرف ہوسکے۔

(دُعاَكُو: محمد نافع عفاالله عنه)

# اعتراض (ا)

# «حضرت ابو بکر میں شرک چیونٹی کی جال چلتاتھا"

#### الجواب

معترض نے حدیث شریف کی جس روایت کا حوالہ دیا ہے (کتاب "ادب المفرد" کتاب الادعاء ص ۲۳۴) اس روایت میں جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو شرک خفی سے بچنے کی تلقین فرمائی ہے اور اس مقام میں شرک سے مراد "شرک خفی" ہے۔ شرک جلی تو اپنی جگہ ندموم و متروک ہے لیکن یمال شرک خفی سے بھی اجتناب کی طرف توجہ دلائی گئی ہے۔

یہ چیزیمال قابلِ ذکر ہے کہ کلام ذکر کرتے وقت بعض اوقات حاضرین کو خطاب کرنا مراد نہیں ہو تا بلکہ وہاں آنے والے لوگ مخاطب ہوتے ہیں اور ان کے حق میں خطاب ہوتا ہے اور ان کے لیے کلام چلایا جاتا ہے۔

جیماکہ مدیث شریف میں آیا ہے کہ

(مسلم شریف ص۹-۹۰ ج اقل ابب النی عن الروایہ عن الفعفاء... الخ)

اس چیز کا قرینہ یہ ہے کہ اس روایت میں "فید کے "کمات ہیں جو جمع
فدکر مخاطب کے لیے ہوتے ہیں فلمذا یہ عمومی خطاب ہے۔ خصوصی ایک فرد کے
لیے خطاب نہیں۔

دیگر قرینہ یہ ہے کہ روایت ہرا کے دیگر طرق میں باایہ الناس اور فی امتی کے الفاظ یائے جاتے ہیں-

ان قرائن کی بناء پر واضح ہو گیا کہ بیہ خطاب خصوصی طور پر حصرت ابی بکر رمزالٹڑ: کے لیے نہیں، ہلکہ امت کے عام مسلمانوں کے حق میں ہے۔

السشرك فيكم ... السند والى روايت ميں جيسا كه قبل ازيں ذكر كيا كيا ہے كه يمال شرك خفى سے اجتناب كى تلقين افراد امت كو فرمائى گئى ہے۔

شرک خفی کے متعلق صوفیائے کرام اور علائے کبار نے اپنی جگہ پر تصریحات ذکر کی ہیں۔ بقدر ضرورت جس صاحب کو تشریح مطلوب ہو تو وہ شیخ عبدالرؤف المناوی کی تصنیف نستح القدیر، جلد رابع، ص۱۵۳ ج۸، تحت روایت الشرک فیکم... الخ، ملاحظہ فرماویں۔

یے المناوی رحمتہ اللہ علیہ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ کاحوالہ دے کر ذکر کرتے ہیں کہ "شرک خفی کے مفاسد و مصائب کے وقوف سے برے برے ماہرین فضلاء

عاجز آ کے جیں، چہ جائیکہ عام لوگ اس پر مطلع ہوں۔"

شرک خفی نفس کے آخری مہالک اور انتمائی باطنی مکاید میں سے ہے- (اس سے بچناکوئی سل کام نہیں)

یاد رہے کہ ریاکاری، سمعت، عجب، تکبر، حرص وغیرہ وغیرہ اشیاء شرک خفی کے زمرہ میں شار کی جاتی ہیں-

حی که احادیث میں وارد ہے کہ

... وادناه (شرك حفى) ان تحب على شى من الحور- او

تبغض على شيى من العدل ١٠٠٠ النخ-

(مليته الاولياء م ٩٣٦٨ ج٨، تحت معروف كرخى رحمته الله عليه)

مزید تغییلات کے لیے امام غزال رحمتہ الله علیہ کی کیمیائے سعادت اور احیاء العلوم کی طرف رجوع کیاجا سکتاہے۔

خلاصہ سے کہ روایت بالا میں زبان نبوت سے شرک خفی سے اجتناب کرنے کے لیے امت کو ہدایت فرمائی جا رہی ہیں اندریں حالات حضرت صدیق اکبر رہائٹی کو شرک سے ملوث قرار دینا بالکل واقعات کے برخلاف ہے۔

حضرت صدیق اکبر من الله کی اول سے آخر تک تمام زندگی اخلاص فی العل کی سے اور ایمان ویقین سے منور ہے۔

آپؓ جناب نی اقدس ما آلاہ کی متبرک مجالس کی حاضر باش جلیس ہیں اور خصوصی مشاور توں میں شرکت کے اعزاز یافتہ ہیں۔ ان کی طرف شرک کا انتساب کرنا گویا حقائق کا انکار ہے اور قرآنی نصوص کی تکذیب ہے۔

معترضین اس روایت (السرک فیکم ... الخ) میں "کلمه حق ارید بها الباطل" والا معالمه کرکے حضرت صدیق اکبر رضی الله تعالی عنه پر افتراء عظیم باندھ رہے ہیں-

اعتراض (**۲**)

# ''حضرت عمر کا قرار که خدا کی قشم میں منافقین میں سے ہوں''

(بحواله فتح الباري من ٢٠٠٠ جلد ١٢ عبارت اشتمار از الله اكيدى كراجي)

### الجواب

معترضین کی طرف سے حضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عنه پر اقرار نفاق کا اعتراض کیاجا تاہے اور اب اس کو بصورت اشتمار بھی نشر کیا گیاہے۔

جس عبارت سے طعن اخذ کیا جاتا ہے، وہ یعقوب بن سفیان البسوی (البسوی کو الفسوی سے بھی تجیر کیا جاتا ہے) کی تصنیف وکتاب المعرف والتاریخ" میں پائی جاتی ہے۔

بعدہ بعض دیگر مولفین نے نہ کورہ بالا کتاب سے یہ عبارت اپنی اپنی تالیفات میں نقل کی ہے اور بعض جگہ ساتھ ہی روایت پر نفذ و جرح بھی موجود ہے۔ اولاً: روایت بدا کا راوی (زید بن وبب الجنی) ہے جس کے متعلق خود مولف کتاب المعرف والتاریخ کے علاوہ دیگر علاء رجال نے توثیق ذکر کرنے کے باوجود بیات تحریر کی ہے کہ اس کی حدیث میں ضعف بایا جاتا ہے۔

اور نيز لكما م كر ... حديث زيد فيه خلل كثيرا-

(كتاب المعرف والتاريخ ابسوى م ٢٦٨-٤٦٩ علد ثاني)

ای طرح حافظ این حجرنے زید بن وہب الجمنی کی توثیق ذکر کرنے کے بعد درج زیل عبارت نقل کی ہے:

مطلب یہ ہے کہ جہنی ہذاکی روایت وسلم مطلب یہ ہے کہ جہنی ہذاکی روایت وسلت سنده ست و تسعین میں خلل کیریایا جاتا ہے اور یہ شخص معمر (الاصابہ لاین حجر العمقلانی ص ۵۱۷ می وقات ۹۱ میں ہوئی۔ اس کی اول اس کا منبط متغیر ہوگیا۔ اس کی اول تحت روایت نمبرا ۳۰۰ میں ہوئی۔

ٹانیا یہ چیز ہے کہ اگر اس روایت کے ضعف اور مجروح ہونے سے صرف نظر مجھی کرلی جائے تو بھی اصل واقعہ کے متعلق محدثین اور علائے کبار نے جو حضرت سیدنا عمر رضالتی، کے ان کلمات کا مفہوم و محمل ذکر کیا ہے، اس کے معلوم کر لینے کے بعد اعتراض ہذا بالکل ساقط ہو جاتا ہے۔

(ا) چنانچہ این ابی شیبہ ؓ نے نہی مسئلہ ذکر کرتے ہوئے تحریر کیا ہے کہ سید ہو:

ایک مخص منافقین میں سے فوت ہوگیا تو حضرت حذیفہ مغاللہ، نے اس پر نماز جنازہ نہیں پڑھی، اس بر حضرت عمر مغاللہ، نے حضرت حذیفہ رمغی تعلیہ، سے فرمایا کہ

مطلب بیہ کہ حفرت عمر من اللہ نے دمیات میں من اللہ نے دمیات فرمایا کہ کیا یہ شخص منافقین میں سے تھا۔ حضرت میں نوی منافقین میں سے تھا۔ حضرت میں اللہ نوی منافقوں میں سے فرمایا کہ کیا میں منافقوں میں سے

... امن القوم هو؟ قال نعم! فقال له عمر رضى الله تعالى عنه بالله عنهم انا؟ قال لا ولا اخبر به احدا بعدك - (الممنن لاين الى شير ص ١٠٤، ج١٥ كاب الفتن،

طبع کراچی)

ہوں؟؟ تو حضرت حذیفہ رہی تین نے فرمایا کہ بالکل نہیں (آپ ان میں سے ہر کز نہیں) نیز یہ مجمی فرمایا کہ اس بات کی خبر آپ کے بعد کی کو نہیں دول گا۔

روایت ہذا کے ذریعے حضرت حذیفہ رہی الٹین کی زبان سے تصدیق پائی گئی کہ حضرت عمرفاروق نفاق سے بری ہیں اور منافقین کے زمرہ سے خارج ہیں۔

(۲) اور حفرت ام المومنین ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ...

حضرت عمر وخل الله الله عنها كه باس تشريف لائے اور كهاكه من آپ كو الله كى قتم ديتا ہوں كه كها كه من آپ كو الله كى قتم ديتا ہوں كه كميں ميں منافقين ميں سے تو نميں ہوں؟ تو حضرت ام سلمه و الله كى فرمايا كه آپ ان ميں سے نميں ہيں اور ساتھ ہى يہ بھى فرمايا كه آپ ان ميں دوں گى۔ فرمايا كه اس كے بعد ميں اس بات كى كى كو خر نميں دوں گى۔

... قال فاتاها عمر رجي وقال تشدتك بالله انا منهم؟

قال قالت لا-ولن ابرى احدا بعدك ابدا-

- (۱) مندعمرين الخطاب والشيء م ا م تحت حديث ام سلمه رضى الله عنها-
- (٢) مندام احد م ٢٩٨ ج٩٠ تحت مندات ام المومنين ام سلم رضى الله عنها-
  - البدابيدوالنهايدالين كثيرٌ ص٩٩ ج٥٠ تحت حالات تبوك.

مختصریہ ہے کہ بالفرض روایت طعن کو تشکیم کر لیا جائے تو واقعات کے اعتبار سے مسئلہ حل ہوگیا ہے کہ حضرت حذیفہ رخی تین اور ام المومنین حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالی عنما دونوں حضرات نے حضرت عمر رض تین کی ک دی ہے اور صحت ایمان کی تقدیق فرما دی ہے۔

حضرت عمر و المنظراب اور پریشانی لاحق ہوئی مقی، یہ کمال خشیت اللی کے غلبہ کی وجہ سے مقی نہ کہ ضعف ایمان کی علامت تقی - مقولہ مشہور ہے کہ مقربان را بیش بود جرانی

يه وه كيفيات قلبي بين جو خاصان خدا پر وارد ہوتی ہيں۔

چنانچہ اس سلسلہ میں ایک مشہور واقعہ حضرت صنظلہ کے متعلق حدیث شریف میں فدکور ہے کہ حضرت صنظلہ بن رہیج کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ مجھے ابوبکر صدیق رضافتی، طے- آپ نے دریافت کیا: اے صنظلہ! کیا حال ہے؟ تو میں نے کہا: نافق حنظلہ (صنظلہ منافق ہوگیا) تو حضرت صدیق رضافتی، نے فرمایا: سجان اللہ! آپ کیا کہ رہے ہیں!

پھرنی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں پنچے اور وہاں بھی کما نافق حنظلہ اس پر جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

مطلب سے کہ جناب نی کریم صلی
اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا کہ جس ذات
کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے، اس
کی قتم! اگر تم اس حالت پر رہو جو تمہاری
حالت میرے پاس ہوتی ہے اس پر دواماً
قائم رہو اور ذکر میں لگے رہو تو تمہارے
بستروں پر اور تمہارے راستوں پر ملائکہ
تمہارے ساتھ مصافحہ کریں گے لیکن اے
تمہارے ساتھ مصافحہ کریں گے لیکن اے
منظلہ! میہ کیفیت وقتا فوقتا ہوتی ہے اور
جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بہ
جناب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بہ

... والذي نفسى بيده لو تدومون على ما تكونون عندى وفي الذكر الذكر لصافحتكم الملأئكه على فروشكم وفي طرقكم ولكن يا حنظله ساعه وساعه ثلث مرات - (رواه ملم، مثاؤة صلح تورقمى، ولحي اليه، آخر فعل اقل، طبح تورقمى، ولحى)

مقصدیہ ہے کہ جس طرح حضرت حنظلہ رہی گئی، پر خشیت کی کیفیت طاری ہوئی پھراس وقت ان سے بیہ کلمات صادر ہوئے--- ٹھیک ای طرح حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ پر بھی خشیت اللی کے غلبہ کی وجہ سے بھی کیفیت طاری ہوئی اور غلبہ حال وارد ہوا تو اس بٹاء پر ان سے ان کلمات کاصدور ہوا۔

### مسكه مذاكى تائيد منجانب شيعه

نا ظرین کرام کی خدمت میں ذکر کیا جاتا ہے کہ فدکورہ بالا مسلہ کے موافق شیعہ کے اکبر علاء نے بھی امام جعفر صادق رضائی: سے روایت اصول کافی میں ذکر کی ہے جس میں صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عشم کے متعلق میں خشیت اللی اور غلبہ حال کا پایا جانا فدکور ہے۔

چنانچہ سیدنا جعفر صادق و خلافی، فرماتے ہیں کہ ایک بار صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم نے جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا کہ یارسول اللہ! ہم اپنے اوپر نفاق کا خوف کرتے ہیں۔ تو آنجناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ تم نفاق کا خوف کیوں کھاتے ہو؟ تو صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم نے عرض کیا: جب ہم جناب کی خدمت میں حاضر ہوتے ہیں، آپ ہمیں دین کی تھیجت فرماتے ہیں اور رغبت ولاتے ہیں تو ہم عذاب آخرت سے خوف کھاتے ہیں اور دنیا کو بھلا دیتے ہیں حق کہ ہم آخرت کا معائنہ کرتے ہیں اور جنت و دوزخ کو دکھتے ہیں، لیکن جب ہم جناب کی خدمت سے چلے جاتے ہیں اور اپنے گھروں میں داخل ہوتے ہیں، اپنی اولاد سے پیار کرتے ہیں، اپنے اہل و عیال کو دیکھتے ہیں تو وہ والت جو آپ کی خدمت میں حاصل تھی، وہ تبدیل ہو جاتی ہے حتی کہ ہم الی حالت حالت جو آپ کی خدمت میں حاصل تھی، وہ تبدیل ہو جاتی ہے حتی کہ ہم الی حالت علی ہو جاتے ہیں، گویا پہلے والی حالت ہم پر نہیں رہی۔

یارسول الله! کیا آپ ہم پر نفاق کا خوف کرتے ہیں؟ تو جناب نی کریم صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ ہر گر نہیں۔ یہ شیطان کی چالیں ہیں، وہ تہیں دنیا کی

طرف رغبت ولا آہے۔

آنجناب صلی الله تعالی علیه و آله وسلم نے فرمایا: الله کی قتم! اگر تم اس حالت پر بیشه قائم رہو، جو تم نے اپنے متعلق بیان کی ہے تو ملائکه تمهارے ساتھ مصافحہ کریں اور تم پانی پر چلنے لگو... الخ...

فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وآله كلا ان هذه خطوات الشيطان فيرغبكم فى الدنيا- والله لوتدومون على الحال التى وصفتم انفسكم بما لصافحتكم الملائكه ومشيتم على الماء ... النخ-

اصول کافی کممد بن یعقوب الکلینی م ۵۷۳-۵۷۳ کتاب الایمان وا لکفر باب تنقل احوال القلوب، طبع نو کشور لکھنؤ)

شیعہ کی معتبر کتاب ''اصول کافی'' کی مندرجہ بالا روایت سے یہ مسئلہ خوب واضح ہوا کہ محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم پر مختلف کیفیات کا ورود ہو آ تھا اور اس کی وجہ سے وہ اپنے اوپر نفاق کا خوف کھاتے تھے۔

لیکن یہ سب ان پر خشیت الی کی وجہ سے کیفیات طاری ہوتی تھیں اور یہ ان کے ایمان و یقین کی ایک خاص حالت ہے۔ اس کو نفاق نہیں کما جا سکتا کیونکہ جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم سے روایت بالاکی روشنی میں نفاق کی نفی فرمائی ہے۔ فلمذا یہ ان کے کمال ایمان کی علامت ہے۔

ہنا بریں روایت میں جو کلمات حضرت فاروق اعظم من اللہ: سے منقول ہیں، وہ اقرار نفاق پر محمول نہیں بلکہ خاص کیفیات کے حامل ہیں اور حضرت عمر منی اللہ: پر بیہ طعن وارد کرنا ہرگز درست نہیں۔



### اعتراض (**۳**س)

# ''حضرت عائشہؓنے فتوی دیا کہ عثمان کافرہو گیاہے'اس کو قتل کرو''

( بحوالد كتاب سيرة طبيه ص٣٥٧ ، باب معجزات النبي ما ينجيز ، عبارت اشتهار افلح اكيد مي كرا جي )

### الجواب

اعتراض ہذا کے متعلق ذیل میں چند ایک چیزیں پیش کی جاتی ہیں، ان کو ہنظر غائر ملاحظہ کرنے سے اعتراض رفع ہو جائے گا۔ (انشاء اللہ تعالی)

حضرت عثان رضی الله تعالی عنه سردار دو جهال صلی الله علیه و آله وسلم کے کبار صحابہ رضی الله تعالی عنه میں سے ہیں۔ خلفائے راشدین میں "خلیفہ الله علیه والده بیں۔ قرآن مجید میں اور جناب نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کے دو ہرے داماد ہیں۔ قرآن مجید میں صحابہ رضی الله تعالی عنهم کی جتنی صفات خیرالله کریم نے بیان فرائیں، ان کے بمترین مصداق ہیں۔

حقیقت بیہ ہے کہ متمردین اور اشرار اور خارجی لوگوں نے آپ رض النی کو معلما شہید کر ڈالا۔ (جیسا کہ بید مسئلہ اپنے مقام پر مفصل ندکور ہے)

خلیفہ ثالث حضرت عثان رہ النہ کے وقوع شمادت پر اکابر صحابہ کرام رضی اللہ عنم نمایت متاسف اور سخت پریشان ہوئے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنما اس وقت کمتہ میں تضیں۔

شمادت عثانی رہائی، سے مطلع ہونے پر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما کے اظہارِ افسوس اور دکامل برأت "کے مفصل بیانات کتابوں میں پائے جاتے ہیں، جن میں سے چند ایک چیزیں ذیل میں برائے ملاحظہ پیش خدمت ہیں۔ ان سے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما کا اس مسئلہ کے متعلق صحیح نظریہ واضح ہو جائے گا اور حضرت عثمان رضی تشریر کے قتل پر آمادہ کرنے کا طعن بھی قطعاً ذائل ہو جائے گا۔

#### ----- (I) **-**----

اولاً یہ چیز ہے کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنها حضرت عثان رضی الله عنہ کے حق میں جناب نبی اقد س صلی الله علیہ وسلم کی طرف سے شمادت کی پیش گوئی بیان فرماتی ہیں کہ

سیّد الکونین صلی الله علیه و آله وسلم نے ایک دفعہ حضرت عثان رہ اللہ ہے، کو پیش گوئی کے طور پر فرمایا: اے عثان رہ اللہ ، ! امید ہے کہ الله تعالی عفریب تمہیں ایک قیص (قمیص خلافت) پہنائیں گے- اگر لوگ اس قمیص کو تجھ سے ا تارنا چاہیں تو ان کے کہنے پر یہ قمیص نہ ا تارنا-

... عن عائشه ان النبى صلى الله عليه وسلم قال: يا عشمان! ان حله الله بقمصك قميصا فان ارادوك على خلعه فلا تخلعه لهم ثلاثا- (رواه الرّفى واين اجه) (مثلقة شريف ص٥٦٢ باب مناقب عثان رياشي، الفصل للثاني، طبع نور محرى، وبلى)

روایت ہذا سے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها کی زبانی واضح ہوا کہ حضرت عثان رضی اللہ عنها کی زبانی واضح ہوا کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنه کی خلافت ہر حق تھی اور قبیص خلافت کو قائم رکھنے کے لیے آنموصوف وخلی کو جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف سے خاص ہدایت فرمائی گئی تھی۔

فلمذا حضرت عثمان رضى الله تعالى عنه اس مسئله ميں حق پر تھے اور قاتلين كا موقف باطل تھا۔

نیز حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها سے حضرت عثان رہی تھی، کے حق میں شہادت کی پیش گوئی درج ذیل الفاظ میں بھی موجود ہے کہ

ليني حضرت عائشه صديقه رضي الله تعالیٰ عنها فرماتی ہیں کہ ایک دفعہ جناب نبی اقدس صلی الله علیه و آلبه وسلم نے حضرت عثان من التير، كو بلا بعيجا- جب حضرت عثان مغالثير، حاضر ہوئے تو جناب نبی کریم صلی الله عليه وسلم ان كي طرف متوجه موسئ-حضرت عائشه صديقة رضى الله عنها فرماتي بیں کہ جب ہم نے جناب نبی کریم صلی اللہ عليه وسلم كو حفرت عثان مناتثير. كي طرف توجہ فرماتے دیکھا تو ہم ایک دوسرے کی طرف متوجه ہو ئیں۔ جناب نبی کریم صلی الله عليه وسلم نے حضرت عثمان مفاللہ: ك كندهم برباته ركهااور فرمايا: ات عثان! يقيناً الله تعالى آب منالير، كو عفريب قيص یہنائیں گے۔ اگر منافق لوگ اس قیص کو

...عن نعمان بن بشير عن عائشه رضى الله عنها قالت: ارسل رسول الله صلى الله عليه وسلم الى عثمان بن عفان فاقبل عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما راينا اقبال رسول الله صلى الله عليه وسلم على عثمان اقبلت احدانا على الاحرى فكان من آخر كلمه ان ضرب منكبه وقال: ياعثمان! ان الله عسى ان يلبسك قميصاً- فان ارادك المنافقون على خلعه فلا تخلعه حتى تلقاني ثلاثا-

ا آارنے کا ارادہ کریں تو تم یہ قیص ہرگزنہ ا آارنا حی کہ تم (آخرت میں) میرے ساتھ ملاقات کرو۔ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ کلمات تین بار فرمائے۔

(البدابيه لاين كثيرر حمته الله عليه ، ص٢٠٤ ، جلد سالع ، تحت حالات عثانی رضی الله تعالی عنه )

اور یہ چیز بھی قابل توجہ ہے کہ

(۱) تابعی مسروق ام المومنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها سے روایت کرتے ہیں کہ جب حضرت عنان رضی اللہ عنه علما قل کیے گئے تو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها نے اظہار افسوس کرتے ہوئے قاتلین عثان رضائی، سے ارشاد فرایا کہ تم لوگوں نے حضرت عثان رضائی، کو اعتراضات سے بری پایا جیسا کہ میل کیا سے صاف شدہ کپڑا ہوتا ہے، پھر بھی تم لوگوں نے آنموصوف رضائی، کو مینڈھے کی طرح ذرج کرڈالا- اس کے بعد مسروق نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنماکی خدمت میں عرض کیا:

"لوگ کہتے ہیں کہ بیہ سب کچھ آپ کے کہنے پر ہوا ہے اور آپ نے لوگوں کی طرف لکھااور تھم دیا کہ عثان کے خلاف خروج کریں۔"

تو حضرت صدیقه رضی الله عنهانے جواب میں ارشاد فرمایا که

لینی بیہ بات ہرگز نہیں بلکہ اس ذات
کی قتم! جس پر مومن ایمان لائے اور کفار
نے اس ذات کے ساتھ کفر کیا۔ میں نے
اس مجلس میں بیٹھنے تک اس قتم کا کوئی
کمتوب ہرگز نہیں لکھا۔

...فقالت لا! والذي آمن به المومنون وكفر بها الكفرون ما كتبت اليهم بسوراء في بيضاء حتى حلست محلسي هذا-

(طبقات این سعد ص ۸۵ علد ثالث تحت ما قال رسول الله ما آیکیم الله عنها (۲) اعمش کا قول ہے کہ لوگ کہتے ہیں کہ حصرت عائشہ صدیقتہ رضی الله عنها کے فرمان پر بیہ خطوط لکھے گئے تھے۔

اس بہتان کی تردید جس طرح حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها نے خود فرمائی ہے ای طرح کبار علماء نے فرمایا ہے کہ اس نوع کے خطوط اور اشرار نے کبار صحابہ رضی اللہ عنهم کی طرف سے خود تحریر کر کے آفاق و اطراف کی طرف ارسال کیے تھے اور انہیں قال عثمان وہالٹین پر برانگیخۃ کیا۔ (بیہ سب خطوط جعلی تھے) این کثیر رحمتہ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ این کثیر رحمتہ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ

... وفي هذا وامثاله دلاله ظاهره على ان هولاء الخوارج قبحه هم الله زوروا كتباعلى لسان الصحابه الى الافاق بحرضونهم على قتال عثمان-

(البدایہ لاین کیر م ۱۹۵ جلد سابع تحت حالات عثمان رہی گئی، طبع اقل)

یاد رہے کہ ان خوارج اور مفسدین نے حضرت عثمان رہی گئی، کے قمال پر
برانگیختہ کرنے کے لیے آفاق و اطراف کی طرف جن صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عشم
کی طرف سے جھوٹے اور جعلی خطوط لکھے تھے، ان میں حضرت علی المرتضی رہی گئی، محضرت زبیر رہی گئی، محضرت طلحہ رہی گئی، کے علاوہ حضرت عائشہ صدیقہ اللہ تھی کی طرف سے بھی جعلی خطوط لکھے گئے تھے، یہ ان مفسدین کی طرف سے خاص سازش طرف سے بھی جعلی خطوط لکھے گئے تھے، یہ ان مفسدین کی طرف سے خاص سازش میں۔

اسی چیز کی تروید حوالہ جات بالا میں پیش کی گئی ہے۔

(۳) ای طرح طبقات این سعد میں تذکرہ عثمانی کے تحت حضرت عائشہ صدیقہ اللہ عنہ کا اس مسئلہ میں ایک بیان اس طرح ندکور ہے کہ

آنموصوفہ رضی اللہ تعالی عنهائے قاتلین عثان رض اللہ، کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ تم نے حضرت عثان رض اللہ اسے مطالبات تسلیم کرائے اور خوب دھویا اور صاف کیا جاتا ہے، پھراس کے بعد تم نے انہیں قبل کر ڈالا۔

...قالت عائشه حين قتل عثمان: مصتم الرجل موص

الاناء ثم قتلتموه-

(طبقات این سعد ص ۵۷ مبلد فالث، تحت تذکره عثان معالمين، طبع ليدن)

سیدہ صدیقہ النہ کھیں کے اس فرمان سے ثابت ہوا کہ آنمو صوفہ رضی اللہ عنما ان ظالموں، قاتلوں کو بطور نفرین کے ان کے ظلم پر تنبیہہ فرما رہی ہیں کہ تم نے مطالبات بھی منوالیے اور قتل بھی کرڈالا۔

(۴) ابراہیم مشکری البعری ذکر کرتے ہیں کہ ہماری جدہ ام کلثوم بنت ثمامہ نے ہمیں بیان کیا کہ ایک بار وہ جج اوا کرنے گئیں۔ طواف کے بعد وہ حضرت عائشہ اللہ عنی خدمت میں حاضر ہو ئیں اور عرض کیا کہ اے ام المومنین! آپ کے بیٹے آپ کی خدمت میں سلام عرض کرتے ہیں اور لوگوں نے دریافت کیا ہے کہ حضرت عثمان رضافتہ کے متعلق آپ کیا فرماتی ہیں؟ (آپ رضی اللہ عنماکی کیا رائے ہے)

تو سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها نے فرمایا کہ جو شخص حضرت عثان بن عفان رضی اللہ عفان رضی اللہ عفان رضی اللہ عنان میں عنہانے یہ کلمات تین بار فرمائے۔

اور مزید فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا کہ آپ مائی ران مبارک حضرت عثان رضافتہ، کے ساتھ لگائے ہوئے تھے اور میں جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جبین مبارک سے پیدہ صاف کر رہی تھی اور وحی نازل ہو رہی تھی اور جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی دو بیٹیال کیے بعد دیگرے ان کے نکاح میں دے دی تھیں۔ میں نے سنا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرما رہے تھے اے عثان! لکھو۔ (وحی کی کتابت کرو)

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ اللہ تعالی اپنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاں کریم اور باعزت شخص کے بغیر کسی کو ایسامقام و مرتبہ عطانہیں کریا۔ (یعنی یہ اعزازات عثمان بن عفان کو عاصل ہیں اور وہ مکرم و معزز ہیں) ... قالت قلت یہا ام المصومنین ان بعض بنیک بعث

يفرئك السلام وان الناس قد اكثروا في عثمان- فما تقولين فيه؟ قالت لعن الله من لعنه لااحسبها الاقالت ثالث مرار- لقد رايت رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو مسند فخذوه الى عثمان وانى لا مسح العرق عن حبين رسول الله صلى الله عليه وسلم وان الوحى ينزل عليه ولقد زوجه بنتيه احداهما على اثر الاحرى وانه يقول: اكتب عثمان- قالت ماكان الله لينزل عبدا- من يقول: اكتب عثمان- قالت ماكان الله لينزل عبدا- من نبيه بتلك المنزله الاعبدا عليه كريما-

- (۱) مند المام احد ص ۲۱۱ جلد سادس تحت مند عائشه صدیقه رضی الله عنها مند احد ج۲ ص ۳۵۰ تحت مندات عائشه رضی الله عنها-
- (٢) مجمع الزوائد لليشي م ٨٦، جلد تاسع، تحت كتابت الوحي بحث فضائل عثان-
  - (٣) الادب المفرد للبحاري ص ١٣٢ باب من دعى صاحب... الخ طبع مصر-
- (٣) البدايد لاين كثير رحمته الله عليه ص٢٠٨ جلد سالح، تحت فعنا كل عمانى
   رضى الله عنه بحواله احمد رحمته الله عليه -
  - (۵) آریخ مدینه المنوره لالی زید عمرو بن شیبه ص ۱۲۳۲ آ ۱۲۳۳ جلد
- (۵) نیز ایک دگیر روایت حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها سے محدثین نے نقل کی ہے کہ اس میں نذکور ہے کہ

ایک مخص (طلق بن خشاف) نے ذکر کیا کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کی شادت کے بعد ہم مدینہ طیبہ میں آئے اور آل حضرت علی رخی اللہ اور آل سیدنا حسین بن علی رخی اللہ یک خدمت میں پنچے۔ اس کے بعد امهات المومنین کے ہال بھی حاضر ہوئے۔ حتیٰ کہ ہم نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها کی خدمت میں حاضری دی۔

رادی کہتا ہے کہ میں نے سلام عرض کیا۔ آنموصوف رضی اللہ عنمانے سلام

کاجواب دیا اور دریافت فرمایا که تم کون ہو؟ میں نے عرض کیا: اہل بھرہ سے، بکر بن واکل سے، بنی قیس بن تعلیہ سے۔ پھر میں نے سوال کیا یا ام المومنین! عثان بن عفان کس بات پر اور کس بناء پر قتل کیے گئے؟؟ تو حضرت ام المومنین عائشہ صدیقہ رضی الله عنما نے فرمایا: الله کی قتم عثان رہی تائی، مظلوماً قتل کیے گئے، جن لوگوں نے ان کو قتل کیا اور شخصیات کے ان کو قتل کیا اور شخصیات کے بان کو قتل کیا اور شخصیات کے بان کو قتل کیا ان سب کو حضرت نام لے کربددعائیں کیں۔ راوی کہنا ہے کہ ... یعنی الله کی قتم! ان سب کو حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنما کی بددعا بینی اور وہ اس سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکے۔

... فقلت لها يا إم المومنين! فيما قتل عثمان اميرالمومنين- قالت قتل والله مظلوما لعن الله من قتله... فوالله مامن القوم رجل الاصابه دعوتها-

- (۱) رواه الطبرانی رجاله ربال السحیح غیر طلق و حو ثقه -
- (۲) مجمع الزوائد للبيثي ص ٩٤، جلد تاسع، تحت بحث وفات عثان -

ماصل بد ہے کہ مندرجہ بالا روایات کی روشنی میں:

- (۱) حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها کا قتل عثانی کے حق میں نظریہ واضح ہوگیا کہ اشرار اور خوارج نے آپ معلی تشریر کو علما شہید کردیا تھا۔
- (۲) نیز حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہانے قاتلین عثان پر نفرین اور لعنت فرمائی اور ان کے اس فعل سے پوری طرح اپنی برأت بیان کی-
- (۳) وہ خطوط جو لوگوں کو قتل عثانی پر برانگیختہ کرنے کے لیے اطراف و اکناف کی طرف کھے ۔ ان سے حضرت عائشہ صدیقہ رضی طرف کھے ۔ ان سے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنهانے اپنی برأت ذکر کی ہے کہ ان میں حضرت صدیقہ رائی عمل دخل نہیں تھا۔ یہ سب مفسدین کی سازش اور شرارت تھی۔

### كبارعلاء كي طرفء مستله بذاكي تائيد

اس سلسلہ میں سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها کی برأت کے متعلق کبار علماء کے بست سے بیانات کتابول میں فرکور ہیں لیکن ہم یمال علامہ سید محمود آلوی رحتہ اللہ علیه کی مشہور تفیر"روح المعانی"کا ایک حوالہ ذیل میں نقل کرتے ہیں: علامہ سید محمود آلوی رحمتہ اللہ علیہ آیت: وقرن فی بیوتکن… پ۲۲ کے تحت تحریر فرماتے ہیں کہ

یہ این قتیہ' این احثم الکونی اور مساطی وغیرہ جو جھوٹ بولنے اور افتراء باندھنے میں مشہور ہیں' ان کے اکاذیب اور بہتانات ہیں۔

... وما زعمته الشيعه من انها رضى الله عنها كانت هى التى تحرض الناس على قتل عثمان وتقول اقتلوا نعثلا فقد فحر تشبهه بيهودى---يدعى نعثلا... كذب لا اصل له وهو من مفتريات ابن قتيبه وابن اعثم الكوفى والسمساطى-وكانوامشهورين بالكذب والافتراء- (روح المعانى نيد محود آلوي من المحت الآيدو قرن في يوكن به ٢٣٠)

### درايتأ بحث

روایات کے اعتبار سے مسئلہ ہذا کا جواب پیش کر دیا گیا ہے۔ اب ورایت کے اعتبار سے میہ چیز ذکر کی جاتی ہے کہ

حفرت عائشہ صدیقتہ رضی اللہ عنها قصاص دم عثان کے مطالبہ کرنے والے

فریق میں شامل تھیں، لینی جو حضرات اس بات کا مطالبہ کر رہے تھے کہ قاتلین عثان کو جلد گر فقار کیا جائے اور ان سے سیدنا عثان رہی تشیر، کے قتل کا قصاص جلد دلوایا جائے۔ حضرت عائشہ رضی الله عنها اس کوشش میں برابر کی شریک تھیں۔

یه تمام واقعات اس بات کا واضح ثبوت بین که حضرت عثان رمی تین که قتل می الله مین می الله مین حضرت عثان رمی تین الله مین حضرت صدیقه رصنی الله عنها کا برگز کوئی عمل دخل نه تعا ورنه آپ رصنی الله عنها قصاص دم عثان رمی تین کارنه موتین - عنها قصاص دم عثان رمی تین کارنه موتین - عقلند آدی پریه بات بالکل آشکارا ہے -

### "اختام بحث"

مندرجات بالا کے ذریعے یہ بات واضح ہوگئی کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما نے زبان نبوت سے بہت سے فضائل عثانی نقل فرمائے ہیں اور الیے فضائل و مناقب کی حامل شخصیت کو قتل کرنا ہرگز روا نہیں ہوسکیا۔

نیزید معلوم ہوا کہ سیدہ صدیقہ رضی اللہ عنها کا قتل عثانی میں کوئی عمل دخل نمیں تھا۔ انہوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے خلاف لوگوں کو قتل پر ہرگز برانگیختہ نمیں کیا بلکہ اس ظلم عظیم کرنے والوں پر انہوں نے نفرین اور لعنت کی اور اپنی برأت کا اظہار فرمایا:

ان واقعات کے پیش نظر قتل عثانی کا فتو کی انہوں نے کس طرح دے دیا؟؟ حضرت عاکشہ صدیقہ النہ ﷺ پر یہ محض افتراء اور بہتان ہے جیسا کہ علامہ سید محمود آلوی کے بیان سے اس کو ثابت کر دیا گیا ہے۔ پھر آخریہ واقعہ سیرت کی بعض کتابوں میں ندکور ہے تو اس کاجواب ہے ہے کہ معترض نے جس کتاب کا حوالہ دیا ہے اس کے مقدمہ میں مصنف نے صاف طور پر سے لکھا ہے کہ

لینی اہل سیرت ہر قتم کی صحیح سقیم ضعیف بلاغیات مرسل منقطع معفل وغیرہ روایات جمع کردیتے ہیں، اس میں درست روایات بھی ہوتی ہیں اور منکر بھی۔ (مقدمہ سیرۃ الحلمی ص ۴ ج4 اطبع طالث، مصر)

... ولا يخفى ان السير تجمع الصحيح والسقيم الضعيف والبلاغ والمرسل المنقطع والمعضل دون الموضوع ومن ثم قال الزين العراقي رحمه الله- وليعلم الطالب ان السيرا تحمع ما قدصح وماقدانكراء-

مقعدیہ ہے کہ یہ لوگ ہر قتم کا مواد بغیر جرح و قدح کے جمع کر دیتے ہیں' لیکن پھر صحیح اور درست چیزوں کو اخذ کیا جاتا ہے اور کمزور اور ضعیف اور بے اصل اشیاء کو ترک کر دیا جاتا ہے۔

مصنف کتاب کی اس تصریح کے بعد ظاہر ہے کہ درست اور صحیح چیز قابل قبول ہوگی اور باتی ہے سروپا اور ہے اصل مواد کو نظر انداز کر دیا جائے گا۔ حضرت عائشہ صدیقہ القیمین کی طرف منسوب کردہ بالا روایات بھی اسی زمرہ میں سے ہیں۔ معرض نے آنکھیں بند کر کے خواہ مخواہ اعتراض قائم کر دیا ہے ورنہ اس کا جواب خود کتاب ہذا کے ابتداء میں موجود ہے۔ بچ ہے کہ السائل کا لاعمیٰ ہو تا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کو چیم بصیرت عطا فرمائے۔



اعتراض (۴م)

# 'طلحہاور زبیر'عثمان کے قامل ہیں اور اس کاخون بہایا ہے

(بحوالد كتاب الاستيعاب ص ٢١٣٠ قرة العينين ص ٢٨٥٠ عبارت اشتهار اذ افغ اكيذى، بإكستان يونث كراجي)

### الجواب

معترض لوگوں نے اپنے اشتہار میں حضرت طلحہ بن عبید اللہ اور حضرت ذیر بن العوام رضی اللہ تعالی عنما پر حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے قاتل ہونے اور ان کے خون بمانے کاطعن ابن عبدالبرکی تصنیف الاستیعاب اور قرق العینین سے ایک روایت کے حوالے سے قائم کیا ہے۔

معترضین کی طرف سے جو روایت پیش کی گئی ہے، پہلے اس کا تحقیقی جائزہ پیش خدمت ہے اور بعدہ واقعات نفس الامری کے اعتبار سے درایٹا اس پر بحث ہوگ۔ ناء اللہ تعالیٰ)

#### جائزه

کتاب الاستیعاب صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنم کے تذکرہ میں ایک مفصل کتاب ہے، اس میں بہترین فوا کہ جمع کیے ہیں، لیکن مصنف نے اس کتاب کے مقدمہ میں اس کے ماخذ بیان کیے ہیں، وہاں کی ایک ایسے ماخذ بھی ذکر کیے ہیں (مثلاً طبری، واقدی، مدائن، این اسحال کی مرویات وغیرہ وغیرہ) جن میں رطب و یابس، صحح وسقیم، ضعیف و قوی مواد پایا جاتا ہے۔ ان روایات کی صحت کا کوئی التزام نہیں ہوتا۔ تاریخی روایات سے بہت سا مواد مصنف نے الاستیعاب میں درج کر دیا ہے اور تاریخوں میں ہرقتم کا مواد ہوتا ہے۔

ای بناء پر اس فن کے کبار علاء نے اس کتاب کی توثیق و توصیف کے باوجود مندرجہ ذمل نفذ کر دیا ہے-

مثلاً علامه ابن صلاح رحمته الله عليه اني كتاب علوم الحديث ميس امام النواوى رحمته الله عليه اني تصنيف تقريب كى محمته الله عليه اني تصنيف تقريب كى شرح تدريب الراوى ميل فرمات بيل كه

یعن الاستیعاب بهتر کتاب تھی اگر این عبدالبراس کو صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے مشاجرات ذکر کر دینے اور اخباری لوگوں کی روایات و حکایات نقل کر دیئے سے اے عیب دار نہ بنا دیئے۔ اخباری لوگوں پر بیات غالب ہوتی ہے کہ وہ اپنی روایات میں کثرت سے اور تخلیط وہ اپنی روایات میں کثرت سے اور تخلیط سے کام لیتے ہیں۔ (صحت واقعہ کا پچھ خیال شیں کرتے)

... لولا ما شانه بذكر ما شجر بين الصحابه وحكايته عن الاخبار بين والغالب على الاخباريين الاكثار والتخليط فيما يردونه - (۱) كتاب علوم الحديث لاين ملاح محمد ٢٦٣ - ٢٦٣ ، طبع جديد مينه منوره تحت النوع اللاع واثلاثون - (۲) تدريب الراوى في شرح تقريب النواوى مي ٣٩٥ ، تحت النوع اللاع واثلاثمن كمتنه العلمه المدينة المنوره -

بنا بریں الاستیعاب میں بے اصل اور تاریخی مواد بھی پایا جاتا ہے اور اس مواد میں سے مید پیش کردہ روایت بھی ہے۔

اور صاحب قرۃ العینین نے یہ روایت الاستیعاب سے نقل کی ہے اور اس کا حوالہ دے کر خود بری الذمہ ہو گئے ہیں۔

فلمذا قرة العينين كے جواب كے ليے الگ كلام كرنے كى ضرورت سيس-

### درايتأ بحث

اس بحث کے آغاز میں حضرت طلحہ بن عبید اللہ اور حضرت زبیر بن العوام رضی اللہ تعالی عنماکے مقام و مرتبہ کا اجمالی تذکرہ پیش کرنا ہم مناسب سجھتے ہیں۔ بید دونوں حضرات رضی اللہ تعالی عنما:

- (۱) عشرہ مبشرہ کبار صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم میں سے ہیں۔
- (۲) ان کاشار بدری صحابہ کرام رضی الله تعالی عنهم میں ہو تا ہے۔
- (٣) قرآنِ مجيد ميں الله تعالى نے مهاجرين كے متعلق جو بے شار اعلى فضائل و عمده مناقب بيان فرمائے ہيں ، يہ دونوں حضرات بھي ان كے صحيح مصداق و محمل ہيں۔
- (۴) احادیث محیحہ میں ان حضرات کے بیشتر فضائل و کمالات نہ کور ہیں جو ہر اہلِ علم پر واضح ہیں، یمال ان کے اعادہ کی چندال حاجت نہیں۔

فلمذا الیی مقدر شخصیات کو جو مندرجه بالا قدر و منزلت کی حامل ہوں، حضرت عثان رضائیہ، کا قاتل قرار دینا گویا ان فضائل و مناقب کی نفی کرنے اور تغلیط کے مترادف ہے۔ مترادف ہے۔

علاوہ ازیں ذیل میں چند ایک واقعات پیش کیے جاتے ہیں جو اس بات کے قرائن میں سے ہیں کہ حضرت عثان رضی قرائن میں سے ہیں کہ حضرت طلحہ رضافیہ، اور حضرت زبیررضافیہ، کا حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے قتل میں کوئی عمل دخل نہیں تھا اور وہ ان کے قتل میں ہرگز شامل نہیں تھے۔ نہیں تھے بلکہ وہ حضرات، حضرت عثان رضافیہ، کے معاونین اور حامیوں میں سے تھے۔

(۱) چنانچہ علاء نے لکھا ہے کہ جس وقت حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کی دار کا باغیوں اور مفدین نے محاصرہ کر رکھا تھا اس وقت جس طرح حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنهم کو حضرت عثان رضی اللہ عنهم کو حضرت عثان رضی اللہ عنهم کو حضرت عثان رضی ہے، کی حفاظت کی خاطر بھیجا تھا اور حکم دیا تھا کہ باب دار عثان رضی ہے، پر جا کر پہرہ داری کریں ، بالکل اسی طرح حضرت زبیر رضی ہے، نے اپنے فرزند عبداللہ اور حضرت طحم رضی ہے، کو حضرت عثان رضی ہے، کی حفاظت کی خاطر روانہ کیا تھا تاکہ اشرار اور باغیوں کو حضرت عثان رضی ہے، پر داخل ہونے سے بی مانع ہوں۔

... وبعث الزبير ابنه عبدالله وبعث طلحه ابنه... وبعث عده من اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم ابناء هم ليمنعوا الناس الدحول على عثمان-

(كتاب الانساب الاشراف للبلاذري ص ٦٨-٩٦ جلد خامس تحت باب مسير ابل الامصار الى عثان والتيء ، طبع جديد)

(۲) ان حفاظتی تدابیر کے باوجود باغیوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو علما شہید کر دیا۔

جب بد وحشت ناک خر حفرت علی المرتفئی رضی الله عنه ، حفرت طلحه رضی الله عنه ، حفرت طلحه رضی الله عنه ، حفرت زبیر رضی الله عنه اور حفرت سعد رضی الله عنه و غیرهم کو پینی تو بد سب حفرات جرانی اور پریثانی کے عالم میں اپنے گھروں سے نگلے۔ ان کے ہوش اُرُ کی تھے، حتی کہ وہ حفرت عثمان رہی تھی، پر داخل ہوئے اور ان کو مقتول پاکرانالله والله داجه ون پڑھا۔

نیز بلاذری نے لکھا ہے کہ حضرت علی المرتضٰی مِن اللّٰہِ، جب اس واقعہ فاجعہ پر پنچ تو انہوں نے پریشانی کے عالم میں اپنے دونوں صاجزادوں اور محمد بن طلحہ رہیاللہ، اور عبدالله بن زبیررہ اللہ کو زجر و توجع کی اور سخت ست کھا۔

... وبلغ الخبر عليا وطلحه والزبير وسعدا ومن كان

بالمدينه فخرجوا وقد ذهب عقولهم للحبر الذي اتاهم التي دخلوا على عثمان فوجدوه مقتولا فاسترجعوا وقال على لابنيه كيف قتل امير المومنين وانتما على الباب؟ ورفع يده فلطم الحسن وضرب صدر الحسين وشتم محمد بن طلحه وعبدالله بن الزبير ... الخ-

- (۱) انساب الاشراف للبلاذري ص ۲۹-۵۰ جلد خامس-
- (٢) تاريخ الاسلام للذبي ص١٣٩٥ ج٢ تحت محاصرة عثاني ٣٥هـ-

(س) ان پریشان کن حالات کے بعد حضرت عثمان رضی الله کے جنازہ کا موقع آیا تو متعدد صحابہ کرام رضی الله تعالی عنم جو اس وقت مدینہ طیبہ میں موجود ہے، جنازہ عثمان رضی الله عنہ جبیر بن مطعم، عثمانی رضی الله عنہ جبیر بن مطعم، وزید بن طابت، کعب بن مالک، طلحہ بن عبید الله نزبیر بن العوام وغیر جم رضی الله تعالی عنهم اجمعین - (البدایہ لاین کثیر رحتہ الله علیه ص ۱۹۱۹ ج2، تحت واقعات بدا) نیز دیگر روایت میں ہے کہ حضرت عثمان رضی تھی، نے آخری او قات میں حضرت زبیر رضی تخیر رضی الله وسید الله بین کو سیت ان پر منازہ کی وصیت فرمائی تھی، چنانچہ حضرت زبیر رضی تفیر، نے حسب وصیت ان پر نماز جنازہ پڑھی اور دفن کیا۔

... قال صلى الزبير على عثمان رضى الله عنه ودفنه وكان اوصى اليه-

- (۱) مند امام احد مس ۲۵ من اقل ، تحت من اخبار عثمان وخالفته -
- (٢) كتاب التمييد والبيان في مقتل الشهيد عثمان رهي تقيرً، من ١٣٢، طبع بيروت -
  - (m) عقيدة السفاريني ص ١٣٠٤ جلد ثاني، تحت سيرة و فضائل عثاني رضائية.

نوٹ: اس مسلہ کی تفصیلات "رحماء بینہم" حصّہ عثانی کے صفحات ۱۹۱ آ ۱۹۳ پر ورج ہیں۔

( آريخ الخلفاء للسيوطي ص١١٥ تحت سنه ٢٠٠٥ فصل في خلافت، طبع ويلي)

حاصل کلام بیہ ہے کہ

حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنه کا قتل اشرار مفسدین اور خوارج نے کیا تھا۔
اس میں ان دونوں حضرات رضی اللہ عنما کی طرف سے ان کی کوئی حمایت نہیں پائی گئی اور نه ہی ان حضرات رضی اللہ عنمانے مفسدین کا تعاون کیا۔ نیزاس واقعہ ہالہ کے بعد جب حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنه کے دست مبارک پر بیعت ہوئی تو حضرت طلح رضائی اور حضرت وغیرہا کی طرف سے ساتھ ہی ساتھ اقل نمبر پر بیہ مطالبہ پیش کیا گیا کہ حضرت عثان رضائی کا تصاص ان طالموں سے بلا آخر لیا جائے اور ان مجرموں کو شریعت کے حضرت عثان رضائی سزا دے کر کیفر کروار تک پنچایا جائے۔

چنانچہ اس مسئلہ میں تاخیر کی وجہ سے بیشتر مشکلات رُونما ہو کیں اور اہلِ اسلام میں متعدد اختلافات پیدا ہو گئے 'آخر کار جنگ وجدال کی نوبت کپنجی- (جیسا کہ اپنے مقام پر ان واقعات کی تفصیلات درج ہیں)

اگر معترض کا اعتراض صحح تشلیم کرلیا جائے تو محاصرہ دار عثان سے لے کر جنگ جمل تک کے تمام واقعات کا آخر کیا جواز ہے؟؟

یہ حضرات قاتل بھی خود ہوں' دار عثان رضافتٰہ؛ کے حفاظتی انتظامات بھی خود کرائیں' بعد از شہادت جنازہ میں خود شامل ہوں' کفن دفن میں شرکت کریں اور قصاص دم عثان رضافتٰہ؛ کامطالبہ بھی خود اٹھائیں۔

یہ چیز عقل و درایت کے برخلاف ہے اور اس موقعہ کے پیش آمدہ واقعات کے بھی برعکس ہے۔



### اعتراض **(\Delta)**

# ودعبداللدين مسعود قرآن كى بعض سورتوں كامنكر تھا"

(بحواله كتاب تفييرانقان ص٩٦ عبارت اشتمار از افلح اكيدى كراجي يونث)

معترض نے جس کتاب (تفیرانقان) سے یہ اعتراض نقل کیا ہے، اس کتاب میں اس بحب نیں اس روایت کے متعدد جوابات بھی نہ کور ہیں۔

یہ معرض کی خیانت ہے کہ قابل اعتراض چیز کو تو نقل کر دیا اور اس کے جواب ،جو ای بحث میں موجود ہیں اسے ترک کر دیا۔

چنانچہ وہاں امام فخرالدین الرازی رحمتہ اللہ علیہ کے حوالے سے تحریر ہے کہ ﴿

... ان نقبل هيذا المهذهب عن ليني ابن مسعود مغالثين سي (سورة الفاتحه

ابن مسعود رہا اللہ: نقل باطل - اور معود تین کے قرآن سے ہونے کا

انکار کا) قول جس نے نقل کیا ہے وہ نقل ماطل ہے۔

طبع ٹانی مصر) (۲) نیز ای مقام میں نمکور ہے کہ امام النوادی رحمت اللہ علیہ نے ابنی تصنیف

(۲) نیزای مقام میں فرکور ہے کہ امام النواوی رحمتہ الله علیہ نے اپنی تعنیف "دشرح المذہب" میں فرمایا ہے کہ:

مطلب بیہ ہے کہ مسلمانوں کااس بات

پر اجماع ہے کہ معوذ تین اور سورہ فاتحہ
قرآن میں سے ہیں اور جس مخص نے اس
میں سے کسی چیز کا انکار کیا اس نے کفرکیا
اور جو چیز این مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ
سے نقل کی گئی ہے، وہ نقل باطل ہے اور

... اجمع المسلمون على ان المعوذتين والفاتحه من القرآن-ان من ححد منهاشيا كفروما نقل عن ابن مسعود باطل ليس بصحيح-

(تغییر انقان ص۷۹، جلد اوّل،

تغیرانقان ص 24 مج اوّل مخت سے نقل کی گئی ہے ، وہ نقل باطل ۔ بحث ہذا، طبع فانی، معر) بحث ہذا، طبع فانی، معر) سال ابن حزم نے اپنی کتاب ''القدح المعلی تقسیم المحلی'' میں ذکر کیا ہے کہ

لیعنی یہ این مسعود رضی اللہ عنہ پر جھوٹ لگایا ہے۔ یہ نقل موضوع اور جعلی ہے اور نام مے اور زرنے این مسعود رضی اللہ عنہ سے جو قراۃ نقل کی

ہے، وہ صحیح ہے اور اس میں معوذ مان اور

الفاتحه دونول شامل ہیں۔

... هذا كذب على ابن

مسعود رخاتي وموضوع انما سمح عنه قراته عاصم عن زر عنه وفيها المعوذتان والفاتحه (تفير القان ص 24 عن را الله عنه بدا طبع الله ممر)

اور اگر بالفرض این مسعود رہ التین سے بیہ قول منقول ہوا ہے تو علاء کرام نے اس بات کی تصریح کر دی ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رہ التین نے اپنے اس قول سے رجوع کر لیا تھا اور اس مسلم میں باقی صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم سے متفق ہوگئے تھے۔

چنانچه حافظ این کثرر حمته الله علیه این تفسیر میں لکھتے ہیں کہ

... ثم قدر جع عن قوله ذالك الى قول الحماعه ... الخ( تغیراین کیر دخت الله علیه ص ۵۵، ج۳ تحت مورة معوذ تمن ب ۳۰)
فلمذا معرض لوگول كا این مسعود رهایش: ك حق میں بعض مورتول ك قرآن
مجید میں سے انكار كرنے كا قول بالكل غلط ب اور محل كرام رضى الله تعالى عنم ك متعلق بد كمانى نشركرنے كى سازش ب- اللي اسلام اس سے باخر رہيں اور اس فریب میں نہ آئیں -

صلى الله تعالى على حير خلقه محمد وعلى آله واصحابه وسلم-



## مخضرسوانح مؤلف

اسم: (مولانا) محمد نافع عفاالله عنه ولد حفرت مولانا عبدالغفور صاحب وجرتميد: حفرت مولانا محمد نافع كے والد كرامى حفرت مولانا عبدالغفور صاحب وجرتميد: مطابق ١٩١٣ء حج بيت الله كے لئے تشريف لے محملے۔

ان ایام میں حاجیوں کی سواری کے لئے مکہ معظمہ اور مدینہ منورہ کے درمیان سفر کے لئے اونٹ استعال ہوتے تھے۔ چنا نچہ آپ نے بھی مکہ محرمہ سے مدینہ منورہ جانے کے لئے اونٹ استعال ہوتے تھے۔ چنا نچہ آپ نے ائع ایک اونٹ کرایہ پر اونٹ کرایہ پر لیا۔ آپ کواپنے اس شتر بان کا نام بہت پیند آیا۔

مولانا عبدالغفور صاحبٌ جب حج سے واپس تشریف لائے تو قریباً ١٩١٥ اله ١٩١٥ و میں آپ کے ہاں فرز عدمتولد ہوا۔ چنانچہ آپ نے اس کا نام ' نافع'' تجویز کیا اور اسم' 'مجو'' تبرکا شامل کرے' محمد نافع'' رکھا۔

*پیدائش* 

ایک اندازہ کے مطابق ۱۳۳۵ھ/۱۹۱۵ء قریر محمدی شریف ضلع جمنگ (پنجاب) (بیتاری انداز از کرکی گئی ہے ورنہ میج تاریخ پیدائش کہیں تحریر آنہیں پائی گئی)

تعليم وتربيت

آں موصوف نے اپنے والد گرامی ہے ۱۳۵۲ھ برطابق ۱۹۳۳ء میں قرآن مجید حفظ کیا۔ اس کے بعد ابتدائی دینی کتب کی تعلیم استاذ مولانا اللہ جوایا شاہ صاحب (السونی ۱۳۲۲ھ) اوراپنے برادر بزرگ حضرت مولانا محمد ذاکر ؒے حاصل کی۔

اور پھراس کے بعد مدرسداشا عت العلوم جامع معجد کچبری بازار لاکل پور (فیمل آباد)

میں داخل ہوئے جہاں مولانا محد سلم صاحب عثاثی اور مولانا تھیم عبدالجید صاحب ؒ سے نصول اکبری علم الصیغہ اور نحو میر صغریٰ و کبریٰ وغیرہ کتب پڑھیں۔

ای دوران قرید محمدی شریف ضلع جنگ میں آپ کے برادر بزرگ حفرت مولانا محمد ذاکر ؒ نے دارالعلوم جامع محمدی شریف کی بنیاد رکھی۔

سب سے پہلے حضرت مولانا احمد شاہ صاحبؓ بخاری فاضل دیوبند بطور صدر مدرس تشریف لائے۔

چنانچدمولانا محمد نافع صاحب واپس گھر تشریف لائے اور مقامی دارالعلوم'' جامعہ محمدی شریف'' میں اپنی تعلیم جاری رکھی اور

علمنح میں ہدلیۃ النو رکا نیہالفیہ اورشرح جامی علم فقہ میں قدوری۔ ہدا ہید(اولین) وغیرہ

معقولات من ايباغوجي مرقاة مشرح تهذيب اورقطي كالمجه حمد يرها-

اس دوران جب جامعہ بندا میں حضرت مولانا قطب الدین صاحب اچھالوی مظله تشریف لائے تو آپ نے ان سے قطبی کا باقی حصداور میبذی پڑھیں۔اور علم نقه میں شرح وقاید (اخیرین) اور علم بلاغت میں مختصر معانی وغیرہ کتب پڑھیں۔

مولانا شیرمحمه صاحب ہے نو رالانوار اور شرح وقابیہ (اولین) وغیرہ کتب پڑھیں۔

بعدازاں ۱۳۵۹ ه/۱۹۴۰ میں جامعہ محمدی شریف میں مولانا غلام احمد صاحب لا ہوری کے مشہور شاگرد مولانا احمد بخش صاحب از موضع گرائی (ڈیرہ غازی خان) تشریف لائے تو ان سے آپ نے جلالین ۔شرح نخبعہ الفکر۔ حدایہ (اخیرین) اور دیوان متنبی وغیرہ کتب کی تعلیم حاصل کی۔

مزید حصول علم کے لئے آپ وال تھیراں (ضلع میانوالی) تشریف لے گئے اور قریباً سات ماہ میں حضرت مولانا غلام کیلین صاحب سے مشکوۃ شریف حمداللہ عبدالغفور (حاشیہ شرح جامی) وغیرہ کتب پڑھیں۔

اس کے بعد ۱۳۹۰ھ/۱۹۹۱ء میں آپ نے موضع انی ضلع سمجرات میں مشہور استاذ مولانا ولی اللہ صاحب مجراتی (التونی شوال ۱۳۹۳ھ/نومر ۱۹۷۳ء) کا شرف تلمذ حاصل کیا

اور مختلف فنون اصول فقه میں توضیح تلویج ،مسلم الثبوت میر زابد ملا جلال ،میر زابد رساله قطبیه میرزابد امور عامه اور قاضی مبارک اور شرح عقاید نسفی ومطول وغیره کتب کی تعلیم حاصل کی۔

ميررابدامورعامه اورها كامبارك اورمرى عقايد ك و صول ويره سب ك يم عال ك -اور آخر ۱۳۲۲ ه من دارالعلوم ديوبند (بهارت) من داخله ليا اور دورهٔ حديث شريف معروف طريقه سے مكمل كيا۔ يه وه دور تقاجب اس مشهور دارالعلوم ميں شخ الا دب و الفقه حضرت مولانا اعزاز على صاحب امروبي، حضرت مولانا ابراہيم صاحب بليادي، حضرت مفتی رياض الدين صاحب اورمولانا مفتى محمد شفيع صاحب سينظروں طلباء كوعلوم دينيه كا درس دينة من اورمولانا حسين احمد مدنى صاحب جيل فرنگ ميں قيد متھ۔

مولانا محمد نافع نے ندکورہ بالاحضرات سے دورہ حدیث پڑھا۔

چنانچہ جب آپ۳۷۳اھ میں دارالعلوم دیوبند (بھارت) سے فارغ التحصیل ہوئے تو آپ کوسند فراغ ۱۳۰۵ سے نوازا گیا۔ بیسند۱۳۷۳ھ/۱۹۴۳ء میں حاصل ہوئی۔

آپ جب واپس دطن ہوئے تو اس سال۱۳۶۲ھ/۱۹۳۳ء میں اپنے مقامی دارالعلوم جامعہ محدی میں سلسلہ تدریس شروع کیا۔

قیام پاکتان ۱۹۴۷ء کے بعد نظیم اہل سنت والجماعت سے تعلق قائم رہا اور رد رافضیت کے خلاف کام کیا۔ پھر اس کے ساتھ تحقیقی اور تصنیفی کام کی طرف متوجہ ہوئے اور تنظیم اہل سنت کے مفت روزہ جریدہ ''الدعوۃ'' میں تحقیقات نافعہ کے عنوان سے مُخلف موضوعات برمضامین تحریر کئے۔

ای دوران آپ نے اپنے استاد محترم حضرت مولانا اجد شاہ صاحب بخاری کے ماہنامہ''الفاروت'' کے لئے بھی کی مضامین مختلف موضوعات برتحریر کئے۔

جب ۱۹۵۳ء/۱۷۵۳ھ میں تحریک ختم نبوت مرزائیت کے خلاف شروع ہوئی تو اس میں بھر پورعملی حصہ لیا اور گرفتاری پیش کی اور تین ماہ پہلے جھٹک میں پھر بورشل جیل لا ہور میں گزارے۔ وہاں سے رہائی کے بعد اپنے استاذ کرم حضرت مولانا احمد شاہ صاحب ٌ بخاری کے مشورہ اور ہدایات کے موافق کتاب''رہماء پیٹھم'' کے موضوع پر تحقیق کام کرنے کے لئے مواد فراہم کرنا شروع کیا۔

### تاليفات

### ا\_مسئله ختم نبوت اورسلف صالحين

۱۹۳۵ء ایک استاھ میں قادیانیوں کے ایک مشہور مجلّہ ''الفضل'' لاہور نے ایک مستقل نمبر ''اجرائے نبوت' برشائع کیا تو اس کے جواب میں آپ نے ''مسکلہ ختم نبوت ادر سلف صالحین'' کے نام سے کمابچے شائع کیا جس میں مرزائیوں کے اعتراضات کا مسکت جواب دیا گیا۔ میں شقال

### ٢- حديثِ تقلين

مشہور حدیث شریف ..... ترکت فیکم الثقلین ..... الخ پر بحث کی ہے اور'' کتاب اللہ و سنتی'' کے الفاظ والی روایت کی اسانید کو جمع کیا ہے اور دونوں روایات پرعمہ ہمواد جمع کرکے شخیق ذکر کی ہے۔ یہ کتاب۱۹۲۳ء/۱۳۸۳ھ میں تالیف کی گئی۔

### ٣\_رهماء يتحم

صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین خصوصاً خلفاء اربعہ کے باہم ربط و اتفاق کے سلسلہ میں''رحماء پینھم'' کے نام سے پہلی کتاب حصہ صدیقی اے19ء/1941ھ میں تالیف کی گئی۔ دوسری کتاب حصہ فاروقی ۱۹۷۱ء/۲۹۳1ھاور تیسری کتاب حصہ عثانی ۱۹۷۸ء/۱۹۹۸ھ میں تالیف کی گئی۔

اور ان ہر سہ جلد میں خلفاء اربعہ کے باہمی تعلقات نسبی کے علاوہ محبت و اخوت کے باہمی روابط کو واضح کیا گیا ہے۔ کتاب ''رحماء پینھم'' ایک مشہور علمی تحقیقی تالیف ہے۔ اس کتاب سے مؤلف کے گئ ہم عصر جید علماء نے استفادہ کیا۔ مثلاً مولانا محمر تقی عثانی صاحب مدظلہ نے اپنی کتاب ''کملہ فتح المصم فی شرح اسلم جلد سوم میں اس کتاب کے اقتباسات نقل مسلم جلد سے ای تالیف کی اہمیت کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔

### ۳ \_مئله اقربایروری

یہ کہ آب ۱۹۸۰ء/۱۴۰۰ھ میں حضرت عثان ذوالنورین رضی اللہ عنہ پر معائدین کے اقربانوازی کے طعن کے جواب میں تالیف کی گئی۔

یہ کتاب رحماء بیٹھم حصہ عثانی کا ایک تکملہ ہے۔

### ۵\_حضرت ابوسفیان اوران کی اہلیہ

یہ کما بچہ۱۹۸۳ء/۳۰ میں تالیف کیا گیا اور اس میں حضرت ابوسفیان میں حرب اور ان کی اہلیہ کے مخضر کوائف کے علاوہ ان کی اسلام میں خدمات کا ذکر کیا گیا ہے۔

بعدازاں دوسرے ایڈیش میں بزید بن الی سفیان اور حصرت ام حبیبہ کے تذکرہ کا اضافہ کیا گیا۔

### ۲ ـ بنات اربعه

اس تالیف میں کتاب وسنت اور جمہور علاء اہلسنت وشیعہ کی متند کتب سے ثابت کیا گیا ہے کہ جناب نبی کریم ﷺ کے چار صاحبز ادیاں تھیں۔

یہ تالیف ۱۹۸۴ء/۱۳۰۴ھ میں تکمل ہوئی۔ کمباب میں جاروں صاحبزاد بوں کے متعلقہ حالات وسواخ کوجح کردیا گیا ہے۔

### ۷-سيرة سيدناعلى المرتضى

اس تالیف میں سیرناعلی الرتضی رضی الله عند کے حسب ونسب کے علاوہ آ ں جناب کی غلوعقیدت اور تقصیر شان سے بالاتر ہوکر سی سواخ حیات لکھنے کی سعی کی گئی ہے اور مختلف شبہات کا ازالہ بھی کردیا گیا ہے۔

ية تاليف ١٩٨٨ء/٩٠٩١ ها ه مين مكمل مولى \_

### ٨ ـ سيرت سيدنا امير معاوية

صفر ااسماه ۱۹۹۰ء میں میہ کتاب دوجلدوں میں تالیف کی گئی ہے۔

ا يك جلد مين سيدنا امير معاويه بن الى سفيان كى سوانح حيات اور اسلام مين ملى خد مات

کا ذکر ہے۔

جبکہ دوسری جلد میں معاندین کی طرف سے آپ پر دارد کردہ تقریباً اکتالیس مطاعن کا مسکت جواب تحریر کیا گیا ہے۔

9\_فوائد نافعه

رجب ۱۳۲۰ھ/اکتوبر ۱۹۹۹ء میں یہ کتاب دوجلدوں میں تالیف کی گئی۔ کہلی جلد میں عام طور پر'' دفاع عن الصحابۃ '' کامضمون مفصل ذکر کیا گیا ہے۔ جبکہ دوسری جلد میں حضرات حسنین شریفین کی سوانح حیات کو مرتب کیا گیا ہے اور ساتھ ہی ان حضرات کی شہادتوں کو صحیح طور پر بیان کردیا گیا ہے۔

### 

### رائے گرامی حضرت مولا نا عبدالتار تو نسوی دامت بر کاتھم عالیہ

ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ العالَمِيُن، وَالصَّلَوَةُ وَالسَّلامُ عَلَى حَاتِم ٱلْآنُبِيَاء وَالْمُوُسَلِيُنُ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ اَجْمَعِيْن امَّا بَعُد

اس پُر آشوب دور میں جہاں شعار اسلام کا اسخفاف و استحقار اور امور دین سے اعراض و افکار روزمرہ کے مشاغل بن مجے ہوں اور دین متین داخلی و خار جی فتوں سے جمکنارہو، آئے دن فتوں کا ایک سیلاب اُمنڈ تا چلا آر ہا ہواور اہلِ باطل کی ریشہ دوانیاں اور کارستانیاں ''مِن تُحلِ حَدَب یُنْسِلُون'' کی صورت نمودار ہورہی ہوں، کتاب اللہ اورسنت رسول اللہ کی تحریف و افکار کے نشے میں دنیا میں روز افزوں ہوں اور حب اہل بیت کے نام پر صحابہ سے نفرت و بیزاری کا نتی ہویا جارہا ہو، حی کہ اسلام کے نام پر پورا کفر سط کیا جارہا ہو۔ ایکی سخین صورتحال میں معائدین کی بیروش کتنی دلسوز ہے کہ تربیت یا فتھان رسول کو ہو۔ ایکی سخین صورتحال میں معائدین کی بیروش کتنی دلسوز ہے کہ تربیت یا فتھان رسول کو ہو۔ ایکی سخین من اللہ عنہم کی تخفیر و سب وشتم میں طبح آزمائی کرکے دل کی آگ بجمائی فاروق وغنی رضی اللہ عنہم کی تخفیر و سب وشتم میں طبح آزمائی کرکے دل کی آگ بجمائی جائے۔ گویا نام نہاد مجان، ہجر اسلام کی جڑکا شے کو تیار بیٹھے ہیں۔ (نعوذ باللہ من ذکک)

### ع چوں کفر از کعبہ پر خیزد کجا مائد مسلمان

اس کر بناک داستان کا آغاز اس تحریک و تخریب سے ہوا جس کے پرچار کنندگان شیعہ اثناعشری اور روافض کے نام سے مشہور ہیں۔ محرشیعی نظریات کے اولین موجد عبداللہ بن سبا یہودی اور اس کے رفقاء سے۔ جنہوں نے یہودیت کی شہ پر اسلامی فتو حات و ترقی کورو کئے اور است مسلمہ کی وحدانیت کو پارہ پارہ کرنے کے لئے خطرناک چالیں چلیں۔ این سبائے اور است مسلمہ کی وحدانیت کو پارہ پارہ کے اس کا خوب پرچار کیا اور پھر ساتھ ہی اصحاب ملل ہے گی تکفیر اور ان پر واشگاف الفاظ میں سب و تیما کرنے کا آغاز کیا جس کا اقرار شیعہ جمہدین مثان اور باقر مجلس جیسے لوگ بھی اپنی کتب معتبرہ میں کر چکے ہیں۔ بلکہ شیعہ مثان اور باقر مجلس جیسے لوگ بھی اپنی کتب معتبرہ میں کر چکے ہیں۔ بلکہ شیعہ

کند ہم جنس با ہم جنس برداز

بہرحال شیعہ جبتدین کی صراحت سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ابن سائے عقیدہ المت کے ذریعے حب آل رسول کا لبادہ اوڑھ کر نفاق اور تقید کے سیاہ و دینر پردے میں شیعیت کی بنیادر کھی۔ اس اسلام دعمن تحریک میں فلا برا صحابہ وصور وطعن بنایا گیا۔ کمراہلِ علم سیعیت کی بنیادر کھی۔ اس اسلام دعمن تحریک میں فلا برا صحابہ قرآن اور صاحب قرآن سے محتی بنیل کومور وطعن محض اس لئے بنایا گیا کہ قرآن کیم اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے چٹم دید گواہ حال میں، جب عینی گواہ مجروح ہو جا کیں گے تو سارے دین سے اعتمادا تھ جائے گا۔ ای لئے امام ابوزر آ نے فرمایا: ''اِذَارَ اَیْتَ السَّرِ جُلُ اِنْدَقِی اَحْدَا مِنُ اَلْعَالَمُ اَنَّهُ ذِنْدِیْق (ابوزریہ الرزای می ۱۹۹۹می ۱۹۳۱) جب تم ایسے محص کو دیکھو کہ جوصحاب کی تنقیص و تردید کرتا ہے تو جان لو کہ وہ زندیق ہے'' پس ای ایسے محص کو دیکھو کہ جوصحاب کی تنقیص و تردید کرتا ہے تو جان لو کہ وہ زندیق ہے'' پس ای سب سے ہم سمجھتے ہیں کہ فتئ رفض کی وجوہ کی بناء پر عام کھلے کفر و زندق ہے کہیں زیادہ سب سے ہم شحصتے ہیں کہ فتئ رفض کی وجوہ کی بناء پر عام کھلے کفر و زندقہ سے کہیں زیادہ مسلمانوں ہی کا ایک فرقہ تصور کرنے گے۔ یہ غلط نبی ای مصلمانوں ہی کا ایک فرقہ تصور کرنے گے۔ یہ غلط نبی ای می مسلمانوں ہی کا ایک فرقہ تصور کرنے گے۔ یہ غلط نبی ای موجہ سے ہوگی کہا ہے اور اہی تشیوں کی کتب مسلمانوں ہی کا ایک فرقہ تصور کرنے گے۔ یہ غلط نبی ای محب ہوگی کے اور اہی تعمن دیاہ ہو ساء جارتی رہی، ورنہ شیعہ اثنا عشریہ خریب نہ صرف بے شار شیعیت پر کتمان و تقید کی سیاہ چاور تی رہی، ورنہ شیعہ اثنا عشریہ خریب نہ صرف بے شار

ضروریات دین کامکر و مکذب ہے بلکہ اس کا کلمہ سے لے کرقر آن تک مسلمانوں سے جدا ہے۔ انہیں مسلمان کہنا خود اسلام کی نفی ہے۔ علاء امت بہیشہ مسلمانوں کو ان کی شقاوت و مثلات اور کفر و نفاق سے آگاہ کرتے رہے۔ مثلاً علامہ محمہ بن ابی بکر العربی ، شخ الاسلام علامہ ابن تیمیہ اور حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دبلوگ وغیرهم۔ آج سے تقریباً پون صدی قبل استاذی المکرم امام اہلسست حضرت علامہ مولانا عبدالشکور صاحب تکھنوک نے اشاعشریہ کے کفریہ عقا کہ مثل تحریف قرآن ، عقیدہ بدا ، عقیدہ امامت ، تکفیر محابہ اور قد نی عائشہ کی بنیاد پر ان کی تحفیر کا فتو کی جاری کیا۔ جس پر مشائخ دیو بند شخ الاسلام حضرت اقد س عائشہ کی بنیاد پر ان کی تحفیر کا فتو کی جاری کیا۔ جس پر مشائخ دیو بند شخ الاسلام حضرت اقد س مولانا و مرشدنا سید حسین احمد صاحب مدتی ، حضرت علامہ شیر احمد عثمانی ، حضرت مولانا محمد الراہیم صاحب بلیادی ، حضرت مولانا اعز ازعلی صاحب اور حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب براہیم صاحب بلیادی ، حضرت مولانا میں مساحب دیکھئے۔

(ماہنامہ بینات ص ۹۴،ص ۹۴،ص ۱۷۰ تاص ۱۷۵ کراچی۔ ٹمینی اور اثناعشرہ کے بارے میں علماء کرام کا متفقہ فیصلہ )

احقر بھی شیعہ عقائد کی تفصیل اپنی عربی تالیف 'دکشف الواعض نی عقیدة الروافش' میں تحریر کرچکا ہے۔ اہل ذوق مراجعت فرما ئیں۔ گراس کے علاوہ شیعہ ٹی کے مابین نزائ مسائل پر میں خود ایک جامع کتاب کی ضرورت عرصے سے محسوس کررہا تھا گر تبلیغی معروفیت کے ساتھ فرق باطلہ سے مناظروں کی مشغولیت، تدریی امور اور دیگر وقتی مشاغل نے اس قائل نہ چھوڑا کہ اس حوالے سے کوئی ضخیم کتاب مرتب کرسکوں گر اس سلیلے میں عالم شہیر، معتق کیر حضرت مولانا محد نافع صاحب ادام اللہ تعالیٰ بقاء بالخیر، نے ہرعنوان سے الگ الگ محتق کیر حضرت مولانا محد نافع صاحب ادام اللہ تعالیٰ بقاء بالخیر، نے ہرعنوان سے الگ الگ محدیث تھائین، بناتی اربع، سیرة حضرت علی الرتھیٰی ، سیرة امیر معاویہ وغیرہ دیکھیں اور ابھی مدیث تھائین، بناتی اربع، سیرة حضرت علی الرتھیٰی ، سیرة امیر معاویہ وغیرہ دیکھیں اور ابھی موصوف نے اہل سنت والجماعت کی ترجمانی کاحق ادا کردیا ہے۔ بحداللہ میری دیرینہ آرزو پوری ہوگئی ہے۔ بلام بالغہ عرض ہے کہ عدیم الفرصت ہونے کی وجہ سے میں خود الی جائے اور کتب نیں درج شدہ دلائل ٹھوں ، حوالے میچے اور

مطابی ہیں۔ ان کی تحقیق ائی سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ ریت کے ذرات سے سونا الگ کرنا جانے ہیں۔ فاضل محقق نے مقام صحابہ اور مقام اہل بیت کی وضاحت کر کے نہ صرف مسلک حقہ کو واضح کیا ہے بلکہ روافض کے اعتراضات اور شکوک و شبہات کا خواب استیمال کیا ہے۔ مولانا کی تالیفات روافض خود ساختہ نظریات پر ضرب کاری ہیں۔ رومطاعن میں اُن کا انداز تحریر عالمانہ ، محققانہ مگر مصلحانہ ہے۔ یہ کتب عقل سلیم وفہم متنقیم رکھنے والے حضرات کے لئے باعث ہوایت اور اہلی باطل پر اتمام جمت ہیں ..... لیھلک من هلک عَن بینة و یحیی مَن حیتی عن بینة ..........

احقر اپنے حلقہ کے علماء کرام وطلباء کومشورہ دیتا ہے کہ فدکورہ کتب سے ضرور استفادہ کریں۔ دعا ہے کہ اللّٰد تعالیٰ مصنف کی می عظیم کاوش قبول فر مائے اور اسے مسلمانوں کے لئے مثمر و نافع بنائے۔

آمين يا رب العالمين

محمر عبدالستار تو نسوى عفاالله عنه رئيس تنظيم الل السنة پاكستان ) كم جمادى الاولى ١٣٢٣هـ

# (<u>مراقع برائے کتاب''فوائدنافعہ'')</u> .....(صداول).....

| كالنساتني        | نام کتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | نری         | من لغد التني     | C/-h                                              | e ž        |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------|---------------------------------------------------|------------|
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             | Ī                | ••••••                                            |            |
| <b>₽</b> 767     | الصحیح البخاری (لامام برین اسامیل ابخاری)<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | التوفى ا•اھ      | مندعمر بن عبدالعزيز"                              |            |
| ₽10Y             | الادب المفروك بخارى (المام يمين المام الكادي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | 9 کاھ            | الموطاءلامام مالك"                                | r          |
| ٢٥١٩             | النارئ أبكير للبخاري (الامامجدين اساميل ايخاري)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12          | 9 کاھ            | المدونة الكبرى لامام مالك                         | ٣          |
| <b>201</b>       | البارخ لصغير لمثاري (المام يمين اساسل النفاري)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲۸          | IAT              | كتاب الخراج لامام الي يوسف الانصاري               | ۴          |
| <b>∠۲۵۷</b>      | جزولحن بن <b>عرفة العبد</b> ي<br>العرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             | ۱۸۲ھ             | كتاب لاثار لامام الى يوسف الانصارى                | ۵          |
| ۰۲۹ م            | الفيح المسلم (امامسلم بن جاج القشيري)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳•          | ۱۸۹ھ             | كتاب الا الراام محد (المهدن الحرين الحراف)        | ۲          |
| <b>2777</b>      | تاريخ المدينه المحورة لافاذ يتروين شيباميري المعرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۳1          | ۱۸۹ھ             | الموطالاماميم (البي عبدالله محدين أسن الشياني)    | 4          |
| 212012T          | السنن لا بن ماجه (ابوعبدالله محمد بن يزيد ماجه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٢          | ۲۰۱۲             | كمكب فتلاف فحدث الإجباشة مناصر الثاق              | ٨          |
| e120             | السنن لا بي داؤد سليماني بن افعف البحساني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٣٣          | االم             | لمصعف لعبدالرواق (فيكوبدارة تن مهم من المن نحيري) | 9          |
| #129 <b>#</b> 20 | رْ مَدَى شريف (الرئيسي عُمَ بن يسيل الرّ مَدَى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٣          | ۵۲۱۸/۲۱۳         | سيرت لابن عدام (المحرعبدالملك ين عدام)            | 1+         |
| ايضأ             | شاكرتدى لالبيني فيرين يكالرندى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 20          | p119             | المستدللحميدي (لامهادوكرعبدالله بن الزبيرالحميدي) | 11         |
| DTZ 9#ZZ         | انساب الاشراف للباذري (احدين يكي البلاذري)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۳۲          | ۳۲۲              | كتلبالا ول لا بيعبيد القام بن ملام لمروى          | ır         |
| DYLL             | كتكب لمعرفته والثكن كمالي بسف يتوبدن خياناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <u>, 72</u> | ۳۲۲۳             | غريب الحديث لالبعبيد القاسم بن ملام لمحروى        | 11"        |
| <b>₽</b> ٢9₽     | ستاب السندلا في عبدالله محمد بن نصر المروزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>17</b> A | ۵۲۲ <u>۷</u>     | السنن السعيدين منصور (مجلس علمي)                  | ır         |
| ١٩٢٣             | قيام الليل وقيام رمضان للمروزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۳٩          | ≥tr0/tr•         | الطبقات الكبير محمد بن سعد (ليدن)                 | ۵۱         |
| ۳۰۳              | السنن الكبرى (ابوعبدالرحان احمد بن شعيب النسائي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۴,          | ۳۲۳۳             | الثاريخ يجلي بن معين                              | 14         |
| 4٠٠ه             | المسند لا بي يعلى الموسلي (احد بن على الموسلي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | M           | <u>۵</u> ۲۳۵     | لمعت الان في شير ويون عن ما يون الان الثير        | ız         |
| ٠١٠١٠            | التاريخ كمحمد بن جريرا بي جعفرالطمر ي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳۲          | <u> ۳</u> ۳۲     | نىب قريش لمععب الزبيرى                            | IA         |
| +اساھ            | النغيرلا في جعفرالطمري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۳۳          | <sub>ው</sub> የፖለ | منداحل ن الويد (احل ن الدين المطل (الرفار)        | 19 -       |
| ااسم             | المحيح لا بن فزيمه (لا بي كرفه بن احاق بن فزيمه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۱۳۳         | @T14             | تارخ خليفها بن خياط (ابوعمرو)                     | ۲•         |
|                  | كبل لمصادف إيكربسف يالعيبين تراصعه إسال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ra          | ا۱۲۹             | المسند لامام احدبن منبل الشيانى                   | ri         |
| ۳۱۸              | الاجلى البيكر في إن الماجم ن المندر النيشاليدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             | p150             | كتاب كحمر لاني عفر بغدادي (حمة تناميه بغدادكا)    | ۲۲         |
|                  | شرك والعادلة المراجعة المعادلة | 1           | at/49            | المنخب مندعب بن جميد                              | ۲۳         |
| ۳۲۲ھ             | كلبانسطاء فليعلى ومنون والالالكالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | m           |                  | المستدللدارى والبيشري بدائرت المستحد ترتديسان     | <b>r</b> r |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                  |                                                   |            |

|                          | حواثى الوامم من القوامم ازمجت المدين الخطيب              | ۷٦  | p1772        | علل الحديث لا بن اني حاتم الرازي                          | <b>6.0</b> |
|--------------------------|----------------------------------------------------------|-----|--------------|-----------------------------------------------------------|------------|
| <b>∞0</b> 65             | احكام القرآن لقاضى الي بكرابن العربي الماكل              | 44  | ۵۳۳۸         | الناسخ والمنسوخ لاني جعفر محمد بن احمد المحاس             | ۵۰         |
| ۳۵۸۳                     | الاعتبارللخازى                                           | ۷۸  | <b>₽</b> ٣۵٣ | الاحسان بترشيب سحيح لابن حبان                             | ۵۱         |
| <b>⊿۵۸</b> ۷             | الاضبادللخازی<br>البدائعوالعنائع للکاشانی                | ۷9  | <b>≥</b> ror | كتاب الثقات لابن حبان                                     | ٥٢         |
| ۵۹۵ھ                     | بلیامجهدداین دشد (مین مین مین مین شارش)                  | ۸٠  | ≥ran         | السنن لاني الحسن على بن عمرودا رقطني                      | ٥٣         |
| F+F@                     | لْغیراکبیرلرازی (فرلدین تنغیالمدین ترامان)               | ΑI  | p12.         | احكام لمقرآن لابي بكر احدين لي لمرادي لجسام لهجي          | ۵۳         |
|                          | جات للمط للان فيرايرى داد عقارف بدايدن                   | ۸۲  | <i>∞</i> ٣•۵ | المستد دك للحاكم (ايعبدالله ترين مبدالله لحاكم نيثا بيدي) | ۵۵         |
| F+F@                     | اسدالغابهلا بن الحيرالجزري (ابيناً)                      | ۸۳  | ₽°+0         | معرفيطوم لمحديث (ايعبلاث عن البينانيو)                    | ۲۵         |
| F+F@                     | النعابي في غريب الحديث والاثر (الينياً)                  | ۸۳  | 2M.          | حليه الاوليا ولاني تعيم احمر بن عبد الله الاصباني         | ۵۷         |
| <i>₽</i> \ <b>٢</b> +    | المنتى لا بن قدامه (البائد مبعثه بن احديث بن قدام)       | ۸۵  | PLAA         | المسند لا بي عواته                                        | ۵۸         |
| #YF*                     | ا لكال لا بن اثير (ابوالحس على بن ابي الكرم)             | ۲۸  | PONG         | لفصل في أملل والاحواء الحل لا ين جرم الاعرابي             | ۵۹         |
|                          | عليه لحديث الماس المار (يعروش زج بدارون العرود وي الداري | ٨٧  | POTa         | ا<br>الحلی لاین فرم (بشرطین میں سیام مذہ ن رم ادری)       | ٧٠         |
| ۵۲۲۵                     | جامع مسانيدلهام إعظم لابى لمويتر ين محود ين تحراني الذي  | ۸۸  | POTE         | عجوامع المسيرة لابن حزم الاندلى                           | d          |
| •ا∞                      | المسند لامام ابي حنفية التوفي                            | ٨٩  | ۸۵۲م         | أسنن الكبري للبه على (لاني كراتم بن أحسين البه عي)        | 44         |
| <b>∌</b> 91              | مندعم بن خطلب لالي يسف يعتوب بن شبئن المسلت              | 9.  | <b>⊅</b> r∆∧ | الاعقاديلي فربب السلف (ايضاً)                             | 48         |
|                          | تغير لجاث للحكام لمقرآك للباجعين عنده الرلي لم أكلين ك   | 91  | <b>∞</b> ۲۵۸ | دلاكل المنوة لليهمى (اليناً)                              | ۳۳         |
| <b>PY</b> 24             | تهذيب الاسالجي الدين يحلين شرف النوادي                   | 91  | DP4P         | الاستيعاب لابن عبدالبر (معدالاصابه)                       | ۵۲         |
| ۲۵۲۵                     | شرح مسلم شريف للنوادي                                    | 92  | DP4P         | كآب التمهيد لابن عبدالبرطيع جديد                          | rr         |
| <b>∞</b> ∠•1             | تغيير مدادك لتربل لابلبركات بدائشان اتران محافاتي        | 91" | ۳۲۲۳         | جامع بيان العلم وفضله لابن عبدالبر                        | 44         |
| #L10                     | تغيير خاذن (مطاولدين كارز الدائد الأبالمروف خاذن)        | 90  | ۳۲۳ ه        | تاريخ بغداد كخطيب بغدادي                                  | ۸r         |
| ø∠ MKtλ                  | منهان السندلام يزه بالحليه لحرافي الدعن أكسنل لان تبي    | 44  | ۳۲۳          | كتاب الكفاليخطيب بغدادي                                   | 49         |
| ايينيأ                   | اقتضاءالصراط استعقيم لابن تيميه                          | 94  | ۵۲۲۵         | كتاب التميد لالي الشكورالسالمي                            | ۷٠         |
| 0LTL                     | مفكوة والمصابح لولى الدين خطيب تبريزي باليف              | 9.۸ | ≥ 1.4.1.4×   | السول أفرشى (شمالاتماليك تدن المدن الإيلاس                | ۷۱         |
| 06 M                     | كتلب لتميد ويدفاعل المرحل فمن كالمنافكة                  | 99  | ايضاً        | المبسو طشمس الائمهالزهبي                                  |            |
| <i>∞</i> ∠r <sub>t</sub> | الطبحى شرح منحكؤ ولشريف للدين حسين بن عبدالله الميى      | 1++ | ۲۱۵ھ         | شرح المناام بغوى (الشرحين بن مسود الرابانوي)              |            |
| <b>∞</b> ∠٣∠             | سراعلام لمعيلاء لاذبي (عملدين بل مبسلة بي)               |     | 20TA         | -<br>ئابالفائ <b>ن</b> لزمحشرى                            |            |
| <b>∞∠</b> 17∧            | تذكرة الحفاظ للذنبي                                      |     | هه.          | الوامم ن القوام القاضي الي بكران العربي الماكل            |            |
|                          |                                                          |     |              | 1                                                         |            |
|                          |                                                          |     |              |                                                           |            |

| ا ا و ھ                        | تغييرا نقان للسيوطي                                  | 11-           | ø∠M           | ١٠٣ ميزان الاعتدال لاذبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------|------------------------------------------------------|---------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 911 هـ                         | تغيير جلالين للسيوطي                                 | 11"1          | ø∠M           | ۱۰۴ المتعی للدہی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>₽</b> 9¥◆                   | تاريخ ألخيس لملد يارالبكري (الضمين عنديكن)           | ITT           | ø∠M           | ٥٠١ تارخ الا المالملذي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 94٣ ه                          | تنزييالشر بعيالرفوعه لابن عراق الكناني               | 122           | ا۵کھ          | ١٠١ المنادالمنيف لابن فيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| م44°                           | الجرالراكن للن تجم (اشخ زيد ين مدايم من تم)          | ١٣٣           | ₽607/C01      | عه ا زادالمعادلا بن قيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| -<br>-<br>-<br>940 <b>1</b> 47 | الصواعق أكمر قدمقه لمبرالبنان لابن تجراسكي           | 120           |               | ١٠٨ نسب الرايلويلعي (علديده وبدائ ما المارية والمارية وال |
| <b>∞</b> 9∠۵                   | كنزالعمال تعلى تقى الهندى                            | 1 <b>2</b> 4, | 22012         | ١٠٩ البدالية النحاليلا بن كثيرٌ (عمادالدين الدشق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| م)۱۰۱۵                         | مرقاة شرح مككوة لملاعلى بن لطان القاري               | 112           | ايينا         | ١١٠ تغيير القرآن لأبن كثير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۰۱۳ اھ                        | شرح فقدا كبرقى القارى                                | IT'A          | DL29          | ااا الْكُنْ لَايَنْ الْمِيلَ (مِيلِزُن دَعَى نِطْعِن الْمِيدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ماا∗اھ                         | جمع الوسائل شرح شائل تعلى القارى                     | 1179          | ۲۸کھ          | ۱۱۲ الكرماني شرح يفاري شريف العلامة من المدين محدين الى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۱۰۱م                          | الاسرادالمرنوعدفى اخبادالموضوع لعلى القارى           | 164           | ۹۱ کھ         | ١١١٠ توضيح وكوت كلسعد الدين مسودين عمرين مبدالله تشازاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳اکااه                         | عقيدة السفار في (محمد بن احمد السفار في)             | IM            | ۹۲ کھ         | ١١١٠ شرح المحاوية فاحيط تعيلة فمسدين كالمنطف فبالرأى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                | اذاله أنخفاء فتح حرزه بداريم لمرطب ثلعال نشحد شعاوى  | ۱۳۲           | <b>2</b> ∠91″ | 110 تغيير المبريان فالمهاترة ن المهداد ين عد المبداد كا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲کااھ                          | قر ة العينين لشاه ولى الله محدث وبلوى                | سهما          | ۵۸۰۷          | ١١٦ مجمع الزوائدا بشيمي (نوالدين الشيمي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۵۱۲۲۵                          | تغيير مظهرى لقاضى ثناءالله يإنى بي                   | البالد        | <i>∞</i> ∧•∠  | ساا مواردالمطمان الشيمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۲۳۹                           | تحفدا ثناعشر مياشاء مداحريز بن احمد بن عبدار يم داوي |               | ۸۵۲ھ          | ١١٨ الاصابيلا بن جمر العسقاماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| والااط                         | فنآوئ لشاه عبدالعزيز دهلوى                           |               | ۸۵۲ھ          | ١١٩ فخالباري في شرح البخارى لابن جر العسقالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| والماح                         | عجالسنا فعدلشاه عبدالعزيز دملوي                      | Irz           | ۲۵۸م          | ١٢٠ تلخيص الحسير لابن جمر العسقاماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| + ۱۲۷ ه                        | تفسيرروح المعانى للسيدمحمودآ لوى بغدادي              | IM            | ۸۵۲ھ          | الا لدرايين تخرق العاديث العد ليلابن جمر العنقالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۳۵۲                           | فيض البارى واى كالخارى حرت مولانا سيدافر شار مين     |               | ۵۵۸م          | ١٢٢ عمة القلى في شرح خلى شريف البدادين العيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                | آثارالسنن شخ اليموي (محمه بن نيموي)                  |               | ۵۵۸م          | ١٢٣ البنابي في شرح المعداليلعيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| +اكن                           | كشف للمراد ورياسد المندالان بهروبيث يادالى           |               | الالاه        | ١٢٣ فخ القدر لا بن هام شرح بدايه مع العنابيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| •اکھ                           | فيض القدريشر حجاع المغيرات بالروف المناوي            | 167           | <i>₽</i> 9++  | ۱۲۵ سیرة الحلبیه تعلی بن بر بان الدین الحلی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۹۲۳ج                           | د <b>یوا</b> ن حسان بن <del>نا</del> بت              | 160           | <b>₽9+</b> ۲  | ١٢٦ فطمغيف شرحلفيه المديث لسنحادي (شرادين داي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                | الزوقاني ثرح واصب الديد المصموانف والدابان الزقال    |               | اا9ھ          | ۱۳۷ الحاوی للفتا ویٰ لجلال الدین السیوطی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                | مجمع البحارللطا برافقتى ازانشخ محمه طاهر             | i             | االام         | ١١٨ تدريب لروى في شرح تقريب انووى للسوطي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۵۲۲۵                           | رساك المامكان اوروادا مبدأ على واطوعه بن تفاملدين    | 101           | ۹۱۱ ه         | ١٢٩ تاريخ الحلفا وللسيوطي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

.

۱۹۴ رحادیم حصد اول مدیقی تالیف مولانا محمد افع ۱۹۵ رحما پینهم حصد دوم فاروتی (اییناً) ۱۹۷ رحما پینهم حصر موم عالی (اییناً) ۱۹۷ مسئله اقربانوازی (اییناً) ۱۹۸ کتاب بنات اربعه (اییناً) ۱۹۹ سیرة علی المرتضی (اییناً) ۱۷۵ سیرت امیر معاویه فهر دوجلد (اییناً)

۱۵۸ فادئ قاضی خان \_ الحسن بن منصور المتوفی او دا مخار را ما در ما خار الدین ما بدین الناو او در الناو الدین ما بدین الناو الناو الناو الناو الناو الناو من مناو الناو ا

۱۵۷ عقو دالجوابرالمنيفه ازعلامه مرتضى الزبيري

### (مراجع برائے كياب واكدنافعة)

209r

BITOT

.....(ازشیعه کتب).....

مينه كاملة بجاديه (خنق خورد ) لعلامه ثم تق أنجلس ٤٠٠ه ابسليم بن قيس الهلالي لكوفي الشيعي تحذالعوام ازحاجي حسنطي الشيعي تارىخىيىقولى (احمەن الى يىقوب بن جىغراككاتب احباس) حبات القلوب لملاحمه باقربن محمنق المجلس جعفريات لمحقبةربالاخالة فالمرين من المعد الكونى قرن ثالث هرانة العقول (شرح الاصول) كملا باقرابلس قربالاستلامعدلله ين مناهما عن العسري قرن ثالث عجاله حسنه لملابا قرامجلسي تغییراتمی (تعلیمن پرابیماتی یکان فی معرالا ام احسکری كاكاره ۰۱۱۱/۱۱۱م الاانوراالنمانياشيخ نعمت اللدالجزائري اصول كافي محمر بن يعقوب الكليني الرازي ۲۱۱۱ه 2rra فروع كافي كمحمد بن يعقب الكليني الرازي تغييرالمسافي تحمد بن المرتفئي أحسن فيف كاشاني 1491ھ 2 mrg كناب الروضة من الكافى الكليني الرازي لدرية أنجفيه شرح فكالماضة أشخاد الميمن ماتي سين العل الإلاام 2779 من لا يحطر والفقيد الشيخ صدوق مَا مَنْ الْمُولِمِينِ مِن المُلَدِيرِ وَالْمِقَالِ وَرَاعِم لِمَانِ صِرِلَدِ إِنْ فَلِمِلَانِ لَ 25×1 جامع رضوى السيرعبدانني بن الى طالب (طبع جهارم) فنج البراغنة السيدا شريغب لرض المرأس ثثرين الحاحرأسين mmmla ماماھ ضمرير جميه وادى مقبول احمصاحب الشيتى دالوى الستبصارات الي عفرالقوى (محمر بن سن) m 14. تهذيب الاحكام الشيخ القوى ثمراكع للسملام ويرم يجديه يعام خرد سيامر ف كوالويان ۰۲۹م تغيير مجمح البيان أشيح الي منعود المربن على اطمرى فلك أنحانه فالامتدام ويديونا فانديم بميرد ويضنون فرن ۸۱۵ ه تغييرتهج الصادقين الملافتخ الثدا لكاشاني الاحتاج الطبرس <sub>መ</sub>ል የአ منهاج الكرامته لابن مطبراكحلي شرك في الماضة للن الي العديدة والمدومة الميدين بما والمدين المداق rara دالعفش

جواز متعه از مولوی خادم حسین انشیعی وزیر آبادی قرن رابعه عشر آئینه ندیب سنی از ڈاکٹر نور حسین انشیعی جھٹکوی قرن رابعہ عشر